

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/













# РУССКОЙ ЦЕРКВИ.



## ИСТОРІЯ PYCCROM HEPKBI

Gglybinskag0 Е. Голубинскаго, 1934— 1912.

ЗАСЛУЖЕННАГО ОРДИНАРНАГО ПРОФЕССОРА МОСКОВСКОЙ ЛУХОВНОЙ АКАЛЕМІИ.

#### томъ і.

Періодъ первый,

КІЕВСКІЙ ИЛИ ДОМОНГОЛЬСКІЙ.

ПЕРВАЯ ПОЛОВИНА ТОМА.

издание второе, исправленное и дополненное,

напечатанное ИМПЕРАТОРСКИМЪ ОБЩЕСТВОМЪ ИСТОРИИ и ДРЕВНОСТЕЙ РОССІЙСКИХЪ при Московскомъ Университетъ.



MOCKBA.

Университетская типографія, Страстной бульваръ. 1901.

105172



Печатано подъ наблюденіемъ Дъйствительнаго Члена Е. Е. Голубинскаго. LOAN STACK

BX485 G65

Первое изданіе настоящей 1-й половины І тома моей Исторіи русской церкви, напечатанное въ 1880-мъ году, давно распродано. Не менъе давно приготовивъ ее ко второму изданію, я не видълъ возможности напечатать второе изданіе и отложилъ было всякую о немъ мысль. Но неожиданнымъ образомъ явилась возможность...

Люди, благосклонно встрѣтившіе эту 1-ю половину І тома моей Исторіи русской церкви въ первомъ изданіи, надѣюсь, также благосклонно примутъ ее и во второмъ изданіи; а что касается до людей, которые въ первомъ изданіи встрѣтили ее враждебно, то я долженъ сказать имъ, что хотя вражда ихъ вовсе и не составляетъ чего нибудь пріятнаго для меня, но что во всякомъ случаѣ я не имѣлъ желанія, насилуя свои убѣжденія, преклонять ихъ гнѣвъ на милость какими-нибудь имъ уступками.

Обязанъ я искреннею благодарностію Обществу Исторіи и Древностей Россійскихъ, которое взяло на себя печатать мою Исторію, и которое вотъ уже напечатало двѣ ея книги, составляющія два полутома. Эту искреннюю благодарность мою Обществу и считаю своимъ долгомъ засвидѣтельствовать публично 1).

<sup>• 1)</sup> Въ Обществъ я обязанъ особенною благодарностію его казначею, моему бывшему ученику по Московской Духовной Академіи, С. А. Бълокурову, по предложенію котораго Общество взяло на себя печатаніе моей Исторіи, который помогаль мнъ при печатаніи книгъ и который принялъ на себя ихъ продажу.

Имѣвъ возможность сдѣлать для русской церковной исторіи значительно менѣе того, что желалъ было и надѣялся сдѣлать, утѣшаю себя словами библейскаго мудреца, который говоритъ: "много замысловъ въ сердцѣ человѣка, но состоится только опредѣленное Господомъ" (Притч. Солом. XIX, 21). А отъ себя самого обращаясь мыслію впередъ, къ будущимъ работникамъ надъ русской церковной исторіей, которыхъ ожидается еще некороткій рядъ, отъ всей души желаю имъ, чтобы каждый изънихъ при окончаніи своихъ трудовъ вмѣсто словъ библейскаго мудреца могъ говорить другія слова: "всѣ замыслы, какіе были въ сердцѣ человѣка, имѣлъ онъ возможность и успѣлъ выполнить при помощи Божіей"...

Е. Г.

14 Апреля 1901.

#### Исторія русской церкви относительно качества своихъ источниковъ. Ея раздѣленіе на періоды. Образъ изложенія.

Обработка всякой исторіи есть діло весьма не скорое, требующее болъе или менъе длиннаго ряда работниковъ. Однако это не значитъ, чтобы всякая исторія, при употребленныхъ времени и талантахъ, могла быть доведена до возможной степени совершенства, желаемаго отъ настоящей исторіи, или иначе — чтобы всв исторіи при одинаковости обработки могли быть равными между собою по своему достоинству въ отношеніи содержанія. Исторія не есть поэзія и обработка историческая не есть творчество, а именно только обработка готоваго и даннаго историческаго матеріала. Задача историковъ извлечь (и выжать) изь этого матеріала все, что служить къ созиданію настоящей исторіи; но далъе этого они пойдти не могуть и безсильны прибавить самаго матеріала или его улучшить. Между тёмъ матеріаль историческій не всегда и не везд'в одинъ и тотъ же по обилію и качеству, а въ каждомъ частномъ случав свой, начиная съ его полнаго отсутствія или полной непригодности (такъ что иные люди не имъютъ никакихъ исторій, а другіе имъють ихъ только начисто баснословныя). Такимъ образомъ, исторіи, какъ исторіи, могуть быть болье совершенными и менье совершенными и вообще имъть степень совершенства весьма различную и всякая свою.

Наша русская церковная исторія по своему достоинству, какъ исторіи, должна быть поставлена очень не на высокомъ мѣстѣ и отнесена къ числу исторій, которымъ суждено оставаться далекими оть совершенства. По своему научному идеалу исторія есть возможно удовлетворительное воспроизведеніе прошлой исторической жизни людей,—такое воспроизведеніе, чтобы эта историческая жизнь возставала передъ нами, какъ настоящая, во всей своей жизненной живости и

во всей своей цълостной полнотъ (съ тъмъ прибавленіемъ противъ настоящей—чтобы и со всъмъ своимъ смысломъ). Нътъ ни одной дъйствительной исторіи, которая бы достигала этого идеала вполнъ (ибо идеалъ исторіи такъ же недостижимъ, какъ и всякій другой идеалъ); но степени приближенія къ нему могутъ быть весьма различныя, и наша русская церковная исторія есть именно одна изъ числа тъхъ исторій, которыя въ состояніи приближаться къ нему наиментье, или иначе— изъ числа тъхъ исторій, которыя имъють возможность воспроизводить прошлую историческую жизнь далеко не въ сколько нибудь желаемой степени.

Источники исторіи, сколько ихъ вообще можеть быть, раздівляются на три класса: письменные, вещественные и (если дъло идеть о народахъ живыхъ, не вымершихъ) представляемые живой жизнью 1). Источники письменные, подраздёляясь на нёсколько частнёйшихъ классовъ, состоять: 1) изъ сказаній нарочито пов'єствовательныхъ, каковы суть лътописи общія и частныя и историческія монографіи объ отдъльныхъ, особенно замъчательныхъ, лицахъ и событіяхъ; 2) изъ сочиненій не нарочито быто и нраво-описательныхъ, каковы суть сочиненія юридическаго и такъ называемаго публицистическаго содержанія; 3) изъ памятниковъ двоякаго рода: съ одной стороны — дъятельности, именно правительственной-законодательной и административной, каковы судь законодательные акты, указы и грамоты; съ другой стороныжизни, именно умственно-нравственной, каковые представляеть литература всей своей, большей или меньшей, наличностью. Источники вещественные суть сохранившіеся вещественные памятники: зданія, принадлежности быта, произведенія ремесль и искусствъ. Живая жизнь представляеть собою источникь исторіи въ языкі, въ быті, въ эпической народной поэзіи, въ пов'тріяхъ и суев тріяхъ и пр.

Русская церковная исторія обладаеть всёми сейчась указанными источниками, такъ что по ихъ количеству она можеть быть причислена, такъ сказать, къ исторіямь первокласнымъ <sup>2</sup>). Но другое дёло—ихъ качество и обиліе...

Перечисленные источники исторіи разд'вляются на главные и второстепенные: одни доставляють въ собственномъ смысл'в историче-

<sup>1)</sup> Такъ по матеріи; по формѣ—прямое лѣтописаніе и памятники (письменные, вещественные, и—если дѣло идеть о народахъ живыхъ—представляемые живымъ бытомъ: въ языкѣ, повѣрьяхъ, обычаяхъ и пр.).

<sup>2)</sup> И даже имъетъ одинъ лишній источникъ противъ исторій всѣхъ западныхъ церквей: это—сказанія или записки о Россіи западныхъ иностранцевъ.

скія свъдьнія, свъдьнія положительныя и именно о томъ, что составляеть въ исторіяхъ существенное; другіе же или доставляють св'яд'внія, которыя мало положительны и надежны, касаются сторонъ жизни не главныхъ, а второстепенныхъ, или представляють изъ себя только общія свидьтельства своею совокупностью и могуть только служить данными для заключеній. Единственный главный источникь должно бы составлять лётописаніе, какъ оно есть единственный прямой и нарочитый источникъ. Но лътописание съ самаго его начала и до поздиъйшихъ временъ велось у людей односторонне. Человъческія общества, составляющія предметь исторіи, состоять изъ двухъ частей-изъ самыхъ обществъ и изъ правительствъ: общество есть то, что имфеть цель само въ себъ, въ своей жизни; правительство есть необходимый органъ общества, безъ котораго оно не можеть существовать какъ общество, пифющій назначеніемъ поддерживать жизнь общества и содействовать ея движенію впередъ (т. е. такъ по идеъ, котя въ последнемъ случаъ далеко не всегда такъ на дълъ). Настоящая исторія всякаго общества должна быть исторіей объихъ его половинъ, а не которой нибудь только одной, ибо иначе она не будеть исторіей полной и настоящей. Но только въ наши дни совсемъ должнымъ образомъ повята и принята очень простая, повидимому, истина, что общества, какъ общества, съ своей жизнью должны составлять предметь исторіи. По взглядамъ же, которые господствовали отъ временъ древнъйшихъ и до насъ, общества представляемы были только въ виде ихъ правительствъ, почему и подъ исторіей обществъ разумвема была исключительно исторія правительствъ. Сообразно съ этимъ взглядомъ летописцы повествовали только о дёлахъ и дёяніяхъ лицъ, составлявшихъ изъ себя правительственныя смёны и вовсе не касались нарочитымъ образомъ изображенія жизни обществъ. Ведя пов'єствованіе о д'явтельности лицъ правительственныхъ, нельзя до нѣкоторой степени не касаться жизни обществъ, ибо хотя дъятельность эта далеко не вся бываеть посвящена обществамъ, какъ бы следовало по идет (и за исключениемъ представляющихъ собою ръдчайшую ръдкость такихъ всестороннихъ великихъ людей, какъ франкскій Карлъ Великій или нашъ Петръ Великій), но во всякомъ случав наибольшею частію такъ, что она посвящается ему много или мало; такимъ образомъ, если бы у лътописцевъ было обычаемъ повъствовать о всей дъятельности лицъ правительственныхъ, то они вмъстъ съ симъ въ довольно значительной, хотя и далеко не въ достаточной, степени изображали бы намъ и жизнь обществъ. Но къ сказанному выше должно быть сделано еще одно

существенное ограниченіе. У літописцевъ образовался тоть взглядь на историческія, достойныя пов'єствованія, дела (образовался, подразумъвается, виъстъ со всъми другими людьми, ибо лътописцы не сосгавляють исключенія изъ числа всёхъ другихъ людей), что он'в суть только дела достопримечательныя, и изъ этого понятія достопримечательности была исключена не громкая по внёшности дёятельность правителей на благо обществъ. Такимъ образомъ, лътописи были бы совершенно недостаточнымъ источникомъ для исторіи жизни обществъ, если бы мы не имъли другихъ источниковъ. Эти другіе источники суть: памятники законодательства, сочиненія юридическаго и такъ называемаго публицистическаго содержанія. Какимъ образомъ намятники законодательства могуть составлять источникь для познанія жизни, это само собою понятно, ибо законодательство есть именно организація жизни; сочиненія юридическаго содержанія, комментируя законы и вообще такъ или иначе трактуя о нихъ, вмёстё съ тёмъ необходимо сообщають въ большей или меньшей мёрё свёдёнія и о самой жизни; изъ сочиненій публицистического содержанія мы разумбемь тоть отдёль, который въ свътской литературъ называется сатирой 1), а въ духовной-словами обличительными: сатира и слова обличительныя, изображая пороки и недостатки жизни современныхъ обществъ, чрезъ то самое становятся источникомъ для исторіи этой жизни.

Этими-то главными источниками исторій вовсе и не можеть похвалиться русская церковная исторія,—качественными по качеству, количественными по обилію.

Мы сказали, что въ лѣтописяхъ исторія обыкновенно пишется односторонне. Такъ это въ нихъ съ исторіей гражданской. Но съ исторіей церковной можеть быть и иное, а именно—что она не пишется въ нихъ никакъ. И увы! этотъ послѣдній случай имѣеть мѣсто въ нашихъ лѣтописяхъ съ нашей церковной исторіей.

По степени своего образованія, которое состояло въ отсутствіи настоящаго образованія, мы не были способны къ самостоятельности и не могли пойти въ исторіографіи далье того, въ какомъ положеніи находилась она у современныхъ ея у насъ началу Грековъ. Но у позднъйшихъ Грековъ, посль того какъ начало у нихъ клониться къ упадку образованіе, понятіе историческаго, совсьмъ переставъ знать жизнь какъ жизнь, низошло къ возможно узкому и мелкому понятію достопримъчательнаго и такъ какъ дъла церкви въ это позднъйшее

<sup>1)</sup> За позднъйшія времена не одна сатира, а вообще такъ называемый романъ.

время, бывъ устроены и пришедъ въ порядокъ, перестали являть необычное и приняли обычное теченіе, слідовательно-перестали быть достопримъчательными, то церковная исторіографія у нихъ совершенно пала: прекративъ веденіе особыхъ церковныхъ летописей, церковную нсторію ограничили только тімь, что отвели ей самое ничтожное місто въ лътописяхъ гражданскихъ, причемъ вовсе не заботясь о ней какъ о цъльной исторіи, не вели ея въ видъ повъствованія непрерывнаго и последовательнаго, а только кое-что вписывали изъ нея случайнымъ и разрозненнымъ образомъ. Что было съ церковнымъ летописаніемъ у Грековъ, не лучшее того должно было случиться съ нимъ и у насъ, т. е. говоря иначе и ясиве-лучшее того, что было у Грековъ, у насъ не могло случиться. Но подражатели иногда еще значительно отстають оть своихъ образцовъ или оть тёхъ, кому подражають: и этоть именно случай имълъ мъсто у насъ по отношенію къ церковной исторіи. У насъ, какъ и у Грековъ, были поведены только летописи гражданскія; но въ этихъ последнихъ ничтожное место, отведенное церковной исторіи въ летописяхъ греческихъ, до такой степени еще умалилось. что меньшее его было бы уже совсвиъ никакое. У самаго перваго летописца нашего, если исключить довольно подробные разсказы объ основанін Печерскаго монастыря преп. Өеодосіемъ и о начальномъ жительствъ въ монастыръ, что объясняется тъмъ случайнымъ обстоятельствомъ или той особенной причиной, что авторъ самъ быль монахъ Печерскаго монастыря, всв церковно-историческія извъстія состоять: въ краткой записи о поставленіи одного митрополита (сдёланной также благодаря тому случайному обстоятельству, что это поставление находилось въ связи съ исторіей Печерскаго монастыря), въ отметке года прибытія на Русь двухъ митрополитовъ, въ отмъткъ года смерти одного митрополита, въ случайныхъ упоминаніяхъ еще о двухъ митрополитахъ — и только. Въ началъ этихъ разрозненныхъ отмътокъ не стоить даже извёстія о прибытіи на Русь самаго перваго нашего митрополита и объ учрежденіи имъ у насъ церковнаго управленія 1). Дальнъйшіе летописцы представляють некоторый прогрессь противь перваго, однако весьма небольшой и состоящій въ следующемъ: летописцы домонгольскаго періода-во-первыхъ, отмечають годы восшествія на

<sup>1)</sup> А была или не была въ лътописи запись о крещеніи Владимира, т. е. въ настоящее время читаемая въ лътописи повъсть о крещеніи, составляющая въ ней позднъйшую вставку, была ли поставлена въ ней на мъстъ прежде стоявшей въ ней записи или на мъстъ чистомъ, на которомъ прежде ничего не было, это составляетъ вопросъ.

каеедру и годы смерти если не всёхъ митрополитовъ, то большей части, и во-вторыхъ—въ видё исключенія сообщають нёкоторое, весьма небольшое, количество отрывочныхъ извёстій о церковныхъ дёлахъ; лётописцы послёмонгольскіе аккуратно отм'ячають годы восшествія на каеедры и годы смерти всёхъ митрополитовъ, начиная впрочемъ не съ перваго, а со второго изъ сихъ послёднихъ, и также въ видё исключенія сообщають такое же количество изв'єстій о помянутыхъ дёлахъ.

Такимъ образомъ, наши лѣтописи даютъ нашей церковной исторіи: голый каталогъ предстоятелей нашей церкви, за древнѣйшее время далеко неполный и относительно хронологіи далеко неудовлетворительный, и ничтожное количество отрывочныхъ, по качеству большею частію весьма неудовлетворительныхъ, извѣстій о церковныхъ дѣлахъ. Чтобы быть впрочемъ совершенно точными по отношенію къ лѣтописцамъ до-монгольскаго періода, мы должны сдѣлать оговорку. Почти совсѣмъ не давая у себя мѣста церковнымъ дѣламъ и событіямъ въ строгомъ смыслѣ этого слова, лѣтописцы эти, кромѣ записей о поставленіи митрополитовъ, ведутъ еще записи о поставленіяхъ епископовъ и о построеніи каменныхъ церквей такъ, что, говоря точно, церковная исторія состоить у нихъ не изъ одного каталога, а изъ трехъ: митрополитовъ, епископовъ и каменныхъ церквей.

Если у позднейшихъ Грековъ, а вследъ за ними и у насъ, церковная исторія была исключена изъ области общаго летописанія, то темъ мене у нихъ и у насъ она могла быть предметомъ летописанія частнаго, каковое представляють собою монографіи. Въ церковной области вместо монографій историческихъ у нихъ и у насъ были только монографіи иеическія—житія святыхъ ¹). Житія святыхъ, какъ бы оне ни чуждались исторіи, которая не составляеть ихъ цели (и которая иногда стоитъ поперекъ дороги ихъ целямъ), все же не могутъ обходиться безъ того, чтобы не сообщать по крайней мере некоторыхъ описываютъ. Такимъ образомъ, если бы наши житія святыхъ были именно житіями нашихъ митрополитовъ, то все-таки же были бы далеко не безполезны для исторіи, хотя давали бы настоящаго историческаго и не особенно много. Но житій митрополитовъ мы имеемъ весьма неболь-

<sup>1)</sup> За все пространство времени до Петра Великаго имѣемъ, впрочемъ. одно исключеніе, это—біографія патр. Никона, написанная Иваномъ Шушеринымъ (з до нѣкоторой степени можно считать церковной монографіей и Осаду Тропцкаго монастыря Аврамія Палицына).

шое число <sup>1</sup>), а наибольшая часть всего остальнаго, довольно значительнаго, ихъ количества, повъствуя о подвигахъ и святой жизни людей, не стоявшихъ на сценъ исторіи и не принадлежавшихъ къ ея дъятелямъ (намъренно выдълявшихъ себя и удалявшихся изъ общества). почти ничего не даеть исторіи. Въ прежнее время, до обстоятельнаго знакомства съ житіями, питалась надежда, что, не давая фактическихъ свъдъній, онъ дадуть изобильный матеріаль для изображеній общества въ нравственномъ и церковно-бытовомъ отношеніяхъ. На дёлё оказывается, что надежда была совершенно напрасною: во-первыхъ, писатели житій весьма мало заботятся о томъ, что называется срисовать обстановку»; во-вторыхъ, свою скудную обстановку они рисують не посредствомъ живыхъ чертъ, взятыхъ изъ действительной жизни (современной самимъ святымъ или-если авторы житій поздніе-современной имъ самимъ), а посредствомъ общихъ мъсть и реторическихъ фразъ. въ которыхъ почти нътъ ничего живаго и индивидуальнаго, а только одно приложимое ко всякому мъсту и времени и ко всякимъ людямъ.

Посл'в летописей и монографій источникомъ для исторіи лицъ правительственныхъ и ихъ деятельности остаются самые памятники ихъ деятельности законодательной и административной. Законодательствують, съ целію производить улучшенія въжизни и быте обществъ. большія или меньшія, общія или частныя, обыкновенно не всё правители, а только некоторые; у насъ же, какъ скажемъ сейчасъ ниже, изъ правителей церковныхъ были законодателями только весьма немногіе, а все ръшительное большинство ихъ были просто администраторами, т. е. правителями, которые, не двигая жизни впередъ, съ большей или меньшей ревностью заботились объ ея поддержаніи на данномъ уровив и которые съ большей или меньшей ревностью старались о возведеніи къ этому уровню всёхъ частей цёлаго. Но памятники административной деятельности представляють собою источникь для исторіи лиць правительственныхь весьма неудовлетворительный. Такъ какъ они были не общими законами, а частными указами, направленными противъ отдёльныхъ лицъ или въ извёстныя отдёльныя мъста, то они не имъли быть хранимы намъренно, а могли сохраниться въ большемъ или меньшемъ числѣ только случайнымъ образомъ. Слѣдовательно, здёсь большее или меньшее количество сохранившихся памятниковъ есть простое дело случая и не даеть никакихъ основа-

<sup>1)</sup> И эти-то существующім житія и показывають, какъ немного получили бы мы историческихъ свёдёній изъ житій другихъ митрополитовь.

ній заключать что либо къ качеству самой діятельности. Затімь, памятники административной деятельности, не бывъ иллюстрированы лътописями и вообще сторонними свидътельствами, наибольшею частію представляють изъ себя нёмую и слёпую грамоту, въ которой трудно прочесть что нибудь съ увъренностію. Администрація (администрированіе) есть исполненіе установленных и определенных обязанностей, что можно дълать или съ величайшею ревностію или безъ всякой ревности, просто формальнымъ образомъ. Отдѣльные и разрозненные памятники администраціи, если только они не представляють собой чего нибудь исключительнаго и слишкомъ характернаго, вовсе не говорять, принадлежать ли они людямъ первой категорін или второй, и суть ли плодъ ревности или простого формальнаго исполненія обязанностей. Положимъ, что отъ какого нибудь митрополита мы имъемъ нъсколько памятниковъ карательной административной деятельности. Если памятники не выдаются ничьмъ особеннымъ, то они не будутъ говорить намъ ровно ничего: можеть быть они принадлежать человъку, который быль одушевлень ревностью къ исполненію своихъ обязанностей, и столько же можеть быть, что они принадлежать человеку, который ограничиваль всю свою ревность тымь, что подписываль указы.

Человъческія общества движутся впередъ сами собой, присущею имъ силою движенія, и усиліями правительствъ, которыя суть органы и орудія обществъ спеціально для той цібли, чтобы поддерживать ихъ жизнь и двигать ее впередъ. Правительства движуть или дълають попытки двигать впередъ общества путемъ законодательства. Лица правительственныя, изъ преемства которыхъ состоять правительства, бывають или люди обыкновенные или исключительные, такъ-называемые великіе люди. На великихъ людей природа вообще чрезвычайно скупа и ихъ вездъ весьма не помногу. Что же касается до обыкновенных влюдей, составляющих преемства лицъ правительственных в то они суть дети своихъ обществъ, т. е. нисколько не возвышаются надъ ними. По этой причинъ насколько самимъ обществамъ присуша сила движенія впередъ, настолько же и лицамъ правительственнымъ присуща энергія двигать ихъ. Наше русское общество, надъленное этой силой движенія менье или не менье другихь, во всякомь случаь проявляло ее весьма слабо. Само собою разумфется, что это было одинаково какъ въ государствъ, такъ и въ церкви. Въ періодъ домонгольскій преемство лиць правительственныхъ, церковныхъ, у насъ было не свое русское, а чужое-греческое. Но у Грековъ въ позднъйшее время сила нашего движенія совершенно ослабъла и они не

были способны на то, чтобы возбуждать ее въ другихъ. Вследствіе этого наша русская церковь сравнительно крайне бъдна памятниками законодательства. Оть періода до-монгольскаго мы не знаемъ ни одного такого памятника. Можеть быть, они и были, только не сохранились или пока остаются неизейстными; во всякомъ случай нёть никакого основанія предполагать, чтобы они были многочисленны. Великое б'ядствіе-нашествіе Монголовъ заставило русскую церковь нівсколько позаботиться о своемъ улучшеніи, каковая забота выразилась въ діяніяхъ Владимирскаго собора 1274 года. А посл'в этого никакихъ законодательныхъ мёръ до XVI вёка, когда соборы 1503-4 года и Стоглавый 1551 года. Къ нашему счастію, послёдній соборъ значительно вознаграждаеть насъ за отсутствіе законодательныхъ памятниковъ въ предшествующее время. При Иванъ Васильевичъ IV Русь стала новымъ государствомъ-изъ великаго княжества царствомъ, съ великой ролью второй Византіи и третьяго Рима. Ставъ новымъ государствомъ съ великимъ значеніемъ, Русь сознала потребность въ обновленіи своей жизни государственной и церковной, следствіемъ чего и было изданіе гражданскаго Судебника и для улучшенія діль церковных созвание Стоглаваго собора. Въ последнеми случае дело могло быть поведено такъ и иначе, поставлено узко и широко, обнимая многое или ограничиваясь кой-чемь. Тогдашній предстоятель русской церкви-митр. Макарій, именно и сознавшій нужду въ ея обновленіи, поставиль дёло самымь широкимь образомь, такъ обновленіе было по возможности всеобщимъ и целостнымъ. Практическаго значенія ділнія Стоглаваго собора не иміли никакого, ибо обновленія вовсе не посл'ядовало; но он'я им'яють для насъ чрезвычайно важное значеніе какъ историческій источникъ: мы находимъ въ нихъ живую и возможно полную картину русской церкви и русскаго общества въ церковномъ отношеніи за XVI вѣкъ.

У людей образованных сочиненія юридическаго содержанія состоять въ ученых комментаріях на законы и вообще въ каких бы то ни было ученых трактатах о нихъ. Такъ какъ у насъ не было никакой образованности и учености, то ничего подобнаго и ие могло у насъ быть. Такимъ образомъ, этого источника исторіи въ его собственномъ видѣ мы совсѣмъ лишены. Имѣемъ мы впрочемъ сочиненія, которыя могутъ быть отнесены къ нему въ несобственномъ смыслѣ и которыя представляютъ собою какъ бы частное законодательство. Люди, знающіе церковные законы и обычаи, или по собственному побужденію или въ отвѣтъ на вопросы людей незнающихъ, писали дисциплинарно-каноническія наставленія. Въ этихъ наставленіяхъ, которыя по времени относятся преимущественно къ періоду до-монгольскому, болье или менье затрогиваются жизнь п быть церковные съ ихъ живыми чертами.

Свътская сатира и духовныя слова обличительныя также могуть существовать только у людей образованныхъ. Прежде всего, чтобы обличать пороки и недостатки жизни современнаго общества, нужно сознать ихъ и возвыситься надъ ними (если не жизнью, то мыслью). Но обыкновенное средство къ этому сознанію и возвышенію для избранныхъ натуръ есть образованіе. Правда, есть еще средство необыкновенное, которое и въ обществахъ необразованныхъ приводитъ людей въ сознанію ихъ пороковъ и недостатковъ, именно-достиженіе пороковъ и недостатковъ до черезъ-чуръ крайней крайности. Но и въ этомъ случав у людей необразованныхъ сознаніе не можеть выразиться въ сатиръ или словахъ обличительныхъ. Сатира и слова обличительныя составляють родъ письменности, требующей литературнаго образованія. Осмінвать и обличать совсімь не то, что о чемъ нибудь повъствовать. Составлять разсказы, худые или хорошіе, о данныхъ исторіяхъ, вести летописный или погодный рядъ такихъ разсказовъ можетъ всякій. Но совсёмъ другое дёло сатиры и слова обличительныя: онв могуть быть сочиненіями только искусственными; чтобы писать ихъ, недостаточно сознавать пороки и недостатки и быть исполнену противъ нихъ негодованія, а нужно обладать искусствомъ сочинять, иначе ничего не выйдеть кром' нескладных и краткихъ нвчто. Поэтому у насъ, хотя наша церковная жизнь приводила людей къ сознанію ея пороковъ и недостатковъ, не могло являться настоящихъ ея обличителей и дёло должно было ограничиваться только самыми незначительными попытками этого обличенія. Впрочемъ и здёсь, какъ въ памятникахъ законодательства, судьба была къ намъ не совсемъ немилостива и послала намъ одного обличителя со стороны. Въ XVI в. прибылъ въ Россію для совершенія одного частнаго книжнаго дъла ученый Грекъ; по совершении дъла онъ имълъ возвратиться домой; но судьба (для пользы русской церковной исторіи, хотя и на несчастіе его самого) распорядилась такъ, чтобы онъ навсегда остался въ Россіи, и этотъ Грекъ, -- знаменитый преп. Максимъ, ставъ бичевателемъ пороковъ и недостатковъ современной ему русской церковной жизни, ярко изобразиль намъ эту жизнь со всёмъ ея смысломъ за данный періодъ времени.

Изъ сейчасъ сказаннаго видно, до какой степени наша русская церковная исторія не богата тъми главными изъ своихъ источниковъ,

на основаніи которыхъ созидаются настоящія исторіи, и какъ ей мудрено и напрасно мечтать о томъ, чтобы сколько нибудь приблизиться къ идеалу исторіи.

Этоть идеаль исторіи требуеть, чтобы люди составляющіе преемства лицъ правительственныхъ и вообще всъ историческіе дъятели изображаемы были какъ живые люди съ индивидуальной личной физіономіей и съ индивидуальнымь нравственнымь характеромъ каждаго. поелику въ исторіи, подобно д'виствительной жизни, которую она воспроизводить, всякій челов'якь им'веть значеніе только какъ живая нравственная личность и поелику наше нравственное чувство ищеть находиться въ живомъ общеніи съ историческими людьми и хочеть знать, должны ли мы воздавать имъ почести или произносить надъ ними строгій, такъ-называемый историческій, судъ. Но какіе живые люди въ нашей церковной исторіи, когда летописи дають намъ только имена и имена и не обрисовывають людей ни единой чертой? На всемъ пространствъ до-петровской церковной исторіи выступаеть передъ нами какъ живой до нъкоторой степени человъкъ только патр. Никонъ, который самъ до нѣкоторой степени очертилъ себя 1), а всѣ остальные суть совершенно безличныя тёни и тёни и просто ярлыки на пустыхъ мъстахъ. Даже знаменитъйшій нашъ дъятель, митр. Макарій, стоить передъ нами позади своихъ дълъ, какъ смутная тънь, живую физіономію которой мы напрасно силимся разглядёть.

Идеалъ исторіи требуеть, чтобы жизнь обществъ была изображаема во всемь ея постепенномъ (или непостепенномъ) движеніи. Но мы достаточно знаемъ русскую церковную жизнь только за XVI вѣкъ (благодаря дѣяніямъ Стоглаваго собора и Максиму Греку), а затѣмъ, обращаясь назадъ и восходя до самаго начала, — или совершенный мракъ или только кой-какія несвязныя черты.

Итакъ, русская церковная исторія по своему качеству какъ исторіи принадлежить и им'веть принадлежать къ числу исторій вовсе невисокихъ.

Само собою разумъется, что это не радостно, а печально. Однако печально такъ-сказать совсъмъ въ особомъ смыслъ. Наша перковная

<sup>1)</sup> И еще до нѣкоторой степени его предшественникъ, патр. Іосифъ, котораго съ нѣкоторыхъ сторонъ обрисовываеть царь Алексѣй Михайловичъ въ своемъ извѣстномъ письмѣ къ Никону.

исторія не высока, т. е. ей суждено быть невысокою, не оть какихъ нибудь случайныхъ обстоятельствъ, на которыя мы имѣли бы право сѣтовать, а по нашей собственной винѣ, потому что мы не написали ее (прямо и косвенно) болѣе удовлетворительнымъ образомъ. Не написали мы ее болѣе удовлетворительнымъ образомъ потому, что были неспособны написать. А были неспособны написать потому, что были неспособны... потому, что въ нашемъ прошломъ, —грустный или негрустный, но дѣйствительный фактъ, —мы представляли изъ себя историческій народъ невысокаго достоинства. Въ этомъ послѣднемъ обстоятельствѣ заключается весь простой секретъ, ибо всякій народъ настолько обладаетъ способностью писать свою исторію, насколько обладаетъ способностью или насколько проявляетъ способность жить исторически (насколько народъ обладаетъ просвѣщеніемъ и склоненъ къ прогрессу или движенію въ жизни, настолько онъ пишеть свою исторію въ прямомъ лѣтописаніи и оставляеть въ памятникахъ) 1.

Можно подумать, что, чёмъ скуднёе исторія источниками, тёмъ болёе легкую задачу представляєть ея обработка. На самомъ д'влё совершенно наобороть. Изъ обильныхъ источниковъ черпай полною рукой и, им'вя таланть историка, только созидай настоящую исторію. Но совсёмъ другое дёло, когда источники скудны. Чтобы сдёлать что нибудь, пишущій исторію долженъ превратиться въ усердн'вйшаго такъсказать тряпичника, долженъ по десятку разъ тщательн'яйшимъ образомъ перерывать всякій хламъ, чтобы не оставить ни одного лоскута и лоскутка, который бы могъ пойти въ дёло и послужить на пользу; не изсушая въ себ'є живаго челов'єка, каковымъ необходимо быть историку, онъ долженъ быть кропотлив'єйшимъ работникомъ; и при всемъ этомъ его постоянно сопровождаеть чувство недовольства и неудовлетворенности...

Если обработка всякой исторіи требуеть цівлаго ряда работни-

¹) За последнія слова мои врайне гневаются на меня невоторые особаго рода патріоты (теперь впрочемь почти сполна вымершіе). Но не великій толкъ и не великая польза оть того, чтобы изображать себя прекрасными въ прошедшемъ съ помощію сочинительства и фантазій. Не это должно намъ делать, а то другое, чтобы, имём мужество признавать прошедшее такимъ, какимъ оно было, стараться, въ нарочитое возмёщеніе за него, стать возможно лучшими въ будущемъ (и не сътовать на Бога за то, что Онъ послаль намъ Петра Великаго, а развё молиться Богу, чтобы Онъ послаль намъ другаго Петра Великаго...).

ковъ, то тъмъ болъе требуеть его такая исторія, какъ русская цер-

Сделаемъ здесь пояснительное примечание относительно нашихъ летописей за періодъ до-монгольскій.

За этотъ періодъ мы имѣемъ лѣтописи общерусскія (точнѣе слѣ-довало бы сказать главно-русскія, потому что лѣтописи называемыя обще-русскими суть собственно лѣтописи великихъ княженій) и лѣтошиси мѣстныя.

Съ первыми изъ лътописей за нашъ періодъ дъло представляется въ такомъ видъ. Пространство времени отъ начала государства до 1110 года описано (т. е. мы имжемъ описаннымъ) не въ нъсколькихъ заразъ или одновременно веденныхъ летописяхъ, а въ одной летописи, которая вся составлена неизвёстнымъ по имени монахомъ Печерскаго монастыря, жившимъ во второй половинъ XI-въ началъ XII въка (несправедливо принимаемымъ за преп. Нестора). Отъ этой «первоначальной» летописи идуть два ряда (постепенно веденныхъ) прололженій: одинь рядь, первоначально веденный въ Кіевъ или вообще въ Южной Руси, а потомъ во Владимиръ или вообще въ Суздальской Руси, доходящій до самаго конца періода и затемъ идущій далее, составляеть лівтопись Кіево-Суздальскую; другой рядь продолженій, весь веденный въ Кіевъ или вообще въ Кіевской Руси и доведенный до 1200 года, когда почти совсёмъ кончилась политическая роль Кіева, составляеть летопись Кіевскую. Такимъ образомъ, за періодъ до-монгольскій мы имбемъ: первоначальную летопись отъ начала государства до 1110 года и потомъ одновременно двъ лътописи-Кіево-Суздальскую и Кіевскую.

Первоначальная лѣтопись дошла до насъ не въ одной редакціи, 
з въ нѣсколькихъ—въ древнѣйшей и въ четырехъ или болѣе позднѣйшихъ. Редакціи позднѣйшія представляють большіе или меньшіе 
ишки противъ редакціи древнѣйшей. Лѣтописи Кіево-Суздальская и 
Кіевская дошли до насъ: во-первыхъ—каждая отдѣльно, во-вторыхъ, 
въ позднѣйшихъ сводахъ обѣихъ въ одно мѣсто. Позднѣйшіе своды, 
точно такъ же какъ позднѣйшія редакціи лѣтописи первоначальной, 
представляють большіе или меньшіе лишки противъ обѣихъ лѣтописей 
въ ихъ отдѣльномъ видѣ.

Лишки позднъйшихъ редакцій льтописи первоначальной и поздньйшихъ сводовъ льтописей Кіево-Суздальской и Кіевской двоякаго рода. Одни составляють несомнънный и очевидный вымысль, другіе же не имъють признаковъ вымысла. Такъ какъ позднъйшіе редакторы льтописи первоначальной и позднъйшіе сводчики льтописей Кіево-Суздальской и Кіевской могли имъть у себя въ рукахъ другіе источники, кромъ этихъ самыхъ льтописей или даже эти самыя льтописи въ иномъ видъ, нежели въ какомъ онъ дошли до насъ, т. е. нежели какой имъютъ онъ—первоначальная льтопись въ ея ныньшней древнъйшей редакціи, а льтописи Кіево-Суздальская и Кіевская каждая въ ныньшнемъ отдъльномъ видъ: то втораго рода лишки или остается принимать какъ достовърные или во всякомъ случав нътъ права прямо отвергать какъ ложные.

Древнъйшіе списки, въ которыхъ дошла до насъ древнъйшая редакція лѣтописи первоначальной, суть: Лаврентьевскій, написанный въ Суздалѣ въ 1377 году монахомъ Лаврентіемъ, отъ котораго и получилъ имя, и Ипатьевскій или Ипатскій, написанный неизвъстнымъ въ концъ XIV—въ началѣ XV въка и получившій названіе отъ Костромскаго Ипатскаго монастыря, въ которомъ найденъ. Древнъйшій списокъ лѣтописи Кіево-Суздальской есть сейчасъ помянутый Лаврентьевскій, въ которомъ она слѣдуетъ за первоначальной лѣтописью, а древнъйшій списокъ лѣтописи Кіевской есть второй помянутый выше Ипатьевскій, въ которомъ она также слѣдуетъ за первоначальной лѣтописью (въ Лаврентьевскомъ спискъ: первоначальная лѣтопись, Кіево-Суздальская лѣтопись до конца періода и потомъ ея продолженіе до 1305 года; въ Ипатскомъ спискъ: первоначальная лѣтопись, Кіевская лѣтопись и потомъ Галицко-Волынская лѣтопись, о которой сейчасъ ниже).

Когда мы будемъ цитовать «первоначальную лѣтопись» или просто «лѣтопись», то это значитъ, что мы разумѣемъ первоначальную лѣтопись по ея древнъйшей редакціи въ спискахъ Лаврентьевскомъ и Ипатскомъ. Когда за пространство времени, обнимаемое первоначальной лѣтописью или до 1110 года, мы будемъ цитовать какую нибудь лѣтопись съ опредѣленнымъ названіемъ — Софійская, Воскресенская, Никоновская и пр., за исключеніемъ Новгородской, о которой сейчасъ ниже, — а за все остальное время періода до-монгольскаго лѣтописи не Лаврентьевскую и не Ипатскую, а какія нибудь другія, за исключеніемъ той же Новгородской, то это значить, что извѣстіе берется или изъ позднѣйшихъ редакцій лѣтописи первоначальной, или изъ позднѣйшихъ сводовъ лѣтописей Кіево-Суздальской и Кіевской. Списки

древнъйшей редакціи первоначальной літописи Лаврентьевскій и Ипатскій представляють нікоторыя немногія разности: гді намь нужно будеть, т. е. гді разности именно касаются нась, мы будемь на это указывать.

Мѣстныхъ лѣтописей отъ періода до-монгольскаго мы имѣемъ двѣ: Новгородскую и Галицко-Волынскую.

Новгородская лѣтопись, предпринятая писаніемъ около 1120—1130 г., начинается 1116 годомъ, причемъ за предшествующее время отъ основанія государства въ ней помѣщена отчасти въ полномъ видѣ, отчасти въ сокращеніи, общерусская лѣтопись. Въ собраніи лѣтописей Новгородская лѣтопись напечатана (въ ІІІ томѣ) подъ именемъ 1-й Новгородской лѣтописи (въ отличіе отъ позднѣйшихъ Новгородскихъ лѣтописей, представляющихъ собой лѣтописные сборники и компиляціи XVI и XVII вѣковъ).

Лѣтопись Галицко-Волынская, описывающая исторію Галиціи-Волыни (Волыно-Галиціи) или Червонной Руси, захватываеть только послѣдніе сорокь лѣть періода до-монгольскаго, ибо начинается съ 1206 года (со смерти Романа Мстиславича Волынскаго, соединившаго обѣ области въ одно княжество). Она читается въ Ипатскомъ спискѣ, вслѣдъ за лѣтописью Кіевскою, такъ что если мы будемъ цитовать Ипатскую лѣтопись послѣ 1200 года (которымъ кончается лѣтопись Кіевская), то это будеть значить, что мы цитуемъ въ ней лѣтопись Галицко-Волынскую ¹).

Если періоды въ исторіяхъ обществъ суть пространства временъ, отличныя однъ отъ другихъ не какими-нибудь внъшними и случайными признаками, а самой жизнью обществъ и ея характеромъ, то такихъ дъйствительныхъ, а не воображаемыхъ, періодовъ въ исторіи русской церкви три: Кіевскій, Московскій и текущій Петербургскій. Періоды Кіевскій и Московскій собственно представляють собой одно цълое, характеризуемое отсутствіемъ дъйствительнаго просвъщенія, котораго мы не усвоили съ принятіемъ христіанства и безъ котораго оставались до самаго Петра Великаго. Но въ этомъ цъломъ они образують изъ себя двъ особыя половины. У всъхъ народовъ, у которыхъ нъть настоящаго просвъщенія, религія должна являться въ такомъ видъ, чтобы внъшнее болье или менъе преобладало надъ внутрен-

<sup>1)</sup> Замъчание относительно хронологии см. въ дополненияхъ и поправкахъ.

нимъ, —условно-формальная обрядность надъ истинною вѣрою и наружная набожность (религіозность) надъ истиннымъ благочестіемъ (нравственностію, — какъ это и у всѣхъ образованныхъ народовъ въ низшихъ необразованныхъ классахъ). Такъ это было и у насъ до появленія просвѣщенія. Ставъ характеристическою чертой въ развитіи нашего христіанства, это преобладаніе имѣло у насъ свою исторію, состоящую въ томъ, что въ продолженіе извѣстнаго времени оно держалось мѣры или не выступало изъ нея, а затѣмъ впало въ крайность. Время мѣры и время крайности и составляють періоды Кіевскій и Московскій. Текущій періодъ Петербургскій есть періодъ водворенія у насъ настоящаго просвѣщенія, а вмѣстѣ съ симъ, подразумѣвается, и болѣе совершеннаго пониманія христіанства ').

На три указанные дъйствительные періода мы и раздълимъ нашу исторію русской церкви. Безъ нашествія Монголовъ и задолго до него центръ государственной жизни былъ перенесенъ съ юга на съверъ; безъ этого нашествія былъ бы перенесенъ туда же и центръ жизни церковной, ибо церкви и государству,—подразумъваемъ представительство власти, съ чъмъ подразумъвается и представительство жизни,— не естественно быть въ разныхъ мъстахъ. Но ускоряя или не ускоряя естественный ходъ событій, нашествіе Монголовъ заставило переселиться церковь съ юга на съверъ; поэтому оно и должно быть положено гранью между Кіевскимъ и Московскимъ періодами (и поэтому и самый періодъ Кіевскій, въ смыслъ просто описательномъ, можетъ быть названъ до-монгольскимъ). Между періодами Московскимъ и Петербургскимъ границу составляеть Петръ Великій, а опредъленное церковное событіе—учрежденіе Петромъ св. Сунода.

Исторія всякаго общества есть воспроизведеніе его жизни. Жизнь обществь, гражданская или церковная, им'веть свою ціль, которой достигаеть или должна достигать при содійствіи нарочитаго органа, каковой есть правительство, и при употребленіи свойственныхь ей средствь. Такимъ образомъ, исторія всякаго общества есть—во-первыхъ, исторія того, что служить ему въ достиженіи ціли его жизни; вовторыхъ, исторія самой его жизни, насколько она достигаеть своей ціль и назначеніе церкви, какъ общества, состоить въ томъ, чтобы воспитывать людей въ вітрів и нравственности христіанской для содій

<sup>1)</sup> Приглашаемъ читателя еще смотръть о раздъленіи русской церковной исторіи на періоды въ предисловіи къ 1-й половинъ II тома нашей Исторіи.

ствія имъ въ полученіи земнаго благополучія и для доставленія имъ въчнаго спасенія; ея правительственный органь, служащій ей для сей цъли, составляеть богоучрежденная іерархія; ея средства суть: ученіе въ двоякомъ смыслъ-въ собственномъ и чрезъ писанія и богослуженіе (съ преподанніемъ въ таинствахъ невидимой благодати Божіей). Изъ какихъ частей (факторовъ) слагается цёлое жизни каждой церкви, изъ такихъ частей должна состоять и исторія каждой, которая воспроизводить жизнь. Следовательно, составъ частей всякой церковной исторіи, поколику онъ необходимо и такъ сказать органически опредыяется составомъ церковной жизни, которую исторіи вопроизводять. долженъ быть: правительство съ его двятельностію, ученіе, богослуженіе, церковная жизнь общества. Этоть составъ частей церковной исторін, определяемый понятіемъ о церкви самой въ собе, должень быть дополненъ тъмъ, что привносять въ ея жизнь витшнія отношенія. Всякая церковь не только есть общество, но общество въ обществъ, духовное въ мірскомъ-въ государстве, и поелику государственная власть никогда не относится къ церкви безразлично, предоставляя ее самой себъ, но или покровительствуеть ей или теснить ее и угнетаеть. то известныя отношенія государства къ церкви, существенно вліяющія на ея жизнь, составляють необходимый предметь ръчей всякой церковной исторіи. За симъ еще следують дополненія, которыя составляють пли введенія въ исторіи церквей или отдёлы случайные, которые могуть быть и не быть. Такъ какъ всякая церковь, прежде чёмъ явиться, должна быть основана, то очевидно, что исторіи всякой церкви (какъ таковой) должна предшествовать, какъ введеніе къ ней, исторія ея основанія. Всякая церковь, какъ частное цёлое, можеть имёть какія либо отношенія къ другимъ церквамъ (т. е. какія либо особенныя отношенія, кром'в само собою подразум'вваемаго «единенія духа въ союзъ мира > съ другими частными церквами, съ которыми она составляеть одно цёлое); во всякой церкви могуть случаться замёшательства, приводящія къ расколамъ, можеть являться пропов'ядь ученія, отступающаго оть содержимаго ею ученія и создающаго въ ней ереси, и пр.

Сообразно съ сейчасъ сказаннымъ и мы будемъ излагать исторію русской церкви за каждый изъ ея періодовъ.

Въ настоящемъ томъ нашей исторіи мы имъемъ нужду довольно часто обращаться къ церкви Греческой—къ ея быту и археологіи. При этомъ мы постоянно цитуемъ нъкоторыя относящіяся сюда книги. Воть объясненіе цитать, которыя дълаемъ сокращенно.

Bingh.—Josephi Binghami, Angli (Rectoris Ecclesiae Haventinae in agro Hantoniensi) Origines sive Antiquitates Ecclesiasticae, ex lingua Anglica in Latinam vertit Jo. Henricus Grischovius Halberstadiensis. Voll. decem. Halae, 1724—29.

Avon. Gloss. Graecit.—Glossarium ad Scriptores mediae et infimae Graecitatis et caet., auctore Carolo Du Fresne, Domino Du Cange (Evo acc Gloss. Latinit.—Glossarium ad Scriptores mediae et infimae Latinitatis).

Ραλλι υ Π.—Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων τῶν τε ἀγίων καὶ πανευφήμῶν ἀποστόλων καὶ τῶν ἱερῶν οἰκουμενικῶν καὶ τοπικῶν συνόδων καὶ τῶν κατὰ μέρος ἀγίων πατέρων, ἐκδοθὲν... ὑπὸ Γ. Α. Ῥαλλη καὶ Μ. Ποτλη.—Шесть томовъ. ᾿Αθήνησιν, 1852—59.

Исторію Карамзина мы цитуемъ по изданію Эйнерлинга.

По какому изданію цитуемъ тогь или другой томъ Исторіи преосв. Макарія и тоть или другой томъ Исторіи С. М. Соловьева, это всегда указываемъ прямо.

RA¥R€

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

### Христіанство на Руси до св. Владимира.

I.

#### Времена доисторическія.

Подъ временами доисторическими мы разумвемъ времена отъ появленія на землв христіанства до половины IX ввка, когда было основано Варягами наше русское государство.

Внесенная въ лътопись позднъйшая легенда, выражающая желаніе нашихъ предковъ производить начало нашего христіанства непосредственнымъ образомъ отъ апостоловъ, и именно-если не отъ ихъ проповеди людямъ, то по крайней мере отъ преподаннаго ими благословенія м'всту, заставляеть ап. Андрея совершить путешествіе черезъ Русь для того, чтобы онъ благословилъ горы кіевскія, которыя. по представленію автора или авторовъ легенды, въ въкъ апостоловъ еще никъмъ не были обитаемы. Отказываясь отъ тщеславнаго притязанія нашихъ предковъ хотя отчасти и въ нівкоторомъ только смыслів усвоять нашей церкви титуль церкви апостольской и подобно другимъ христіанскимъ народамъ, не видъвшимъ у себя апостоловъ, имъя скромность ограничиваться и довольствоваться уверенностію, что апостолы не бывь у насъ тёломъ, благословили въ духв, одинаково со всею вселенною, и нашу русскую землю, мы должны принимать легенду за то, что она есть, т.-е. за простое произведение позднейшаго народнаго творчества (обстоятельныя ръчи о ней ниже).

<sup>1)</sup> Мы находимъ, что имя Владимиръ должно писать не съ буквой і на концѣ, а съ буквой и, потому что слово миръ вакъ въ этомъ имени, такъ и во всѣхъ другихъ именахъ, съ нимъ сложенныхъ, есть не міръ—вселенная, а миръ—согласіе, покой, какъ это ясно особенно въ именахъ Любомиръ, Добромиръ, Творимиръ, Терпимиръ. Дитмаръ Мерзебургскій, Chronic. lib. VII, § 52, о нашемъ именно Владимиръ говоритъ, что его имя толкуется обладаніе миромъ—potestas pacis.

Если бы болѣе раннее, чѣмъ это было въ дѣйствительности, водвореніе у насъ христіанства зависѣло отъ нашего мѣстожительства, то въ минуту появленія на землѣ христіанства наши предки не только занимали ту территорію въ теперешней европейской Россіи, на которой застала ихъ исторія въ половинѣ ІХ вѣка, но и были на ней тогда уже весьма давными обитателями, ибо они заняли ее во времена незапамятно доисторическія не только по отношенію къ намъ самимъ, но и вообще къ Европѣ '). Но намъ суждено было придти ко Христу не ранѣе, какъ о часѣ десятомъ—одиннадцатомъ и христіанство могло водвориться у насъ только съ наступленіемъ для насъ временъ историческихъ.

Однако должны быть некоторыя речи о христіанстве у нась и во времена доисторическія.

Относительно большей части славянских илемень, принадлежавшихъ къ тому племенному цълому, которое съ началомъ временъ историческихъ получило отъ основателей ихъ государства Варяго-руссовъ названіе Славянъ русскихъ, мы положительнымъ образомъ можемъ сказать, что во времена доисторическія христіанство вовсе къ нимъ не проникало и что въ продолженіе этихъ временъ оно оставалось вовсе имъ неизвъстнымъ. Но были два племени, относительно которыхъ мы не имъемъ права сказать этого положительнымъ образомъ и относи-

<sup>1)</sup> Уже Геродоть около половины V века до Р. Х. говорить о Скиеахъпахаряхъ (фротήρες) на Бугь и на Дивстрв и о Скиоахъ-земледвлыцахъ (γεωργοί) на Дивирв (кн. IV, гл. 52 и 53), и несомивно, что подъ твии и другими онъ разумъеть нашихъ предвовъ Славянъ, отличая ихъ эпитетами пахари и земледъльцы отъ Скиеовъ-номадовъ или кочевниковъ, которые, населяя лежавшую на югь и на востокъ отъ Славянъ степь, большею частію принадлежали къ народамъ адтайскаго или монгольскаго (монголо-тюркскаго) семейства. Впрочемъ, и авторъ повъсти о путешествін ап. Андрея черезь Русь, не замічая противорічія себі или не обращая на него вниманія, представляєть какъ еще незанятыя во времена апостола Славянами только горы кіевскія, далье же ведеть его въ землю новгородскую, какъ въ землю славянскую. Ему нужно было, чтобы во времена апостола горы кіевскія еще не были заняты Славянами для того, что, въ противномъ случать, онъ долженъ быль бы или сказать о здешнихъ Славянахъ то предосудительное, что апостоль не въ состояніи быль водворить у нихъ христіанство, или оставить читателю предполагать то не менъе предосудительное, что апостоль водвориль было у нихъ христіанство, но они его не сохранили. Что же касается до Славянъ новгородскихъ, то, имъя одною изъ нарочитыхъ цълей своей повъсти осмъять ихъ (см. ниже), онъ не заботится объ ихъ чести въ сейчасъ указанномъ отношении и оставляеть предполагать читателю, что апостоль действительно не могь водворить у нихъ христіанства, какъ у великихъ невѣгласовъ.

тельно которых в является напротивъ возможнымъ принимать то, что относительно другихъ племенъ должно быть отрицаемо. Христіанство могло распространяться между русскими Славянами отъ Грековъ. Совершенно нев вроятно предполагать, чтобы христіанство было распространяемо Греками между теми племенами русскихъ Славянъ, которые жели далеко отъ нихъ, которые не находились съ ними ни въ какихъ сношеніяхъ и которые оставались имъ совсёмъ неизвёстными, ибо не биваеть и не можеть быть такъ, чтобы христіанскіе миссіонеры отьпскивали по свёту неизвёстные народы, которымъ бы можно было проповедывать христіанство (а отправляются къ народамъ уже отънсканнымъ). Но нельзя отрицать возможности того, что Греки заботились о распространеніи христіанства между тіми племенами нашихъ Славянь, которые жили въ сосъдствъ съ ними или которые, не живя въ сосъдствъ, находились съ ними въ болъе или менъе дъятельныхъ сношеніяхъ. А два племени изъ числа славяно-русскихъ племенъ и подходили подъ сейчасъ указанныя условія. Эти племена были — племя Угличей и Тиверцевъ и племя кіевскихъ Полянъ.

Угличи и Тиверцы жили на нижнемъ Днъстръ и отъ Днъстра до нижняго Дуная <sup>1</sup>). Должно быть принимаемо за несомнънное, что на своемъ мъстъ жительства они были не позднъйшими пришельцами, спустившимся съ съвера въ V—VI въкъ по Р. Х., а такими же (и еще болъе древними) относительными аборигенами, какими были на своихъ мъстахъ жительства другія славянскія племена <sup>2</sup>),

<sup>1)</sup> Літопись о нихъ во введенія: "А Улучи (неправильно вийсто Угличи, какъ это правильное сохранилось въ нівоторыхъ позднійшихъ літописныхъ сводахъ) и Тяверьци сіздяху по Дністру, присіздяху въ Дунаеви; біз множьство ихъ, сіздяху бо по Дністру оли до моря; суть гради ихъ и до сего дне". Городъ Пересічень, который воевода Игоревъ Свенельдъ осаждаль три года и который візроятно принимать за столицу позднійшихъ Угличей — Тяверцевъ, видять въ нынішнемъ большоть селі Пересічина, находящемся въ Огрівевскомъ уіздії Бессарабской области, въ 15-ти верстахъ отъ Огрівева по почтовой дорогі къ Кишиневу (Словарь Россійск. Имп. Семенова, сл. Пересічина). Названіе Угличей, какъ это разъясниль повойный Надеждинъ, — оть містности, которая представляеть изъ себя уголь (куть, закутье) между Дністромъ, Чернымъ моремъ, Дунаемъ и Прутомъ или Серетомъ. Греки, сохраняя славянское названіе містности, называли ее "Отулоς (он—носовой звукъ юса), а нынішнее турецкое названіе южной части містности Буджакъ есть переводъ славянскаго названія, ибо турецкое слово буджакъ значить уголь.

<sup>2)</sup> Какъ справедливо говорило сохранявшееся до лѣтописца и записанное имъ народное преданіе, наши предки Славяне пришли въ нынѣшнюю Россію по Дунаю съ запада, изъ своей относительной или въ собственномъ смыслѣ первой первородины въ Европѣ — области венеціанской въ сѣверной Италіи (получившей

Но если это такъ, то касательно возможности, которая существовала къ распространенію между ними христіанства отъ Грековъ, должно быть сказано слъдующее. Вопервыхъ, бывъ покорены послъднимъ дакійскимъ царемъ Децебаломъ, Угличи и Тиверцы при импер. Траянъ (101—107 по Р. Х.) вмъстъ со всею Дакіей подпали власти Римлянъ (101 при чемъ въ административномъ отношеніи ихъ территорія была отдълена отъ Дакіи и была присоединена къ задунайской Нижней Мизіи (нынъшней Болгаріи). Но въ Нижней Мизіи христіанство явилось не поздиве половины ІІ въка (1). Вовторыхъ, когда въ 271-мъ году при импер. Авреліанъ Римляне удалились изъ Дакіи, вмъстъ съ чъмъ кончилась ихъ власть и надъ территорією Угличей-Тиверцевъ, эти послъдніе остались непосредственными сосъдями черезъ Дунай той части

названіе отъ имени Славянъ Венеды, Венеты) и первую мѣстность, съ которой они начали свое разселеніе по ней, представляли низовья Дуная. А такимъ образомъ, Угличи-Тиверцы были на своемъ мѣстѣ жительства древнѣйшими или первоначальнѣйшими обитателями, чѣмъ всѣ другіе русскіе Славяне на своихъ мѣстахъ жительства (что подъ Антами византійскихъ историковъ должно разумѣть Угличей—Тиверцевъ, это видно отчасти изъ нихъ самихъ, — Прокопій Кесарійскій, съ несоминтельною же ясностію—изъ современнаго Прокопію готскаго историка Іорнанда или Іордана, который говорить о мѣстѣ жительства Антовъ буквально то же, что наша лѣтопись о мѣстѣ жительства Угличей-Тиверцевъ: Antes a Danastro extenduntur usque ad Danubium, — De Gothorum origine, сар. V, у Мимя въ Патрол. t. LXIX, col. 1255 sub fin.).

<sup>1)</sup> Весьма замечательнымь образомы сохранилась память о Траяне у русскихъ Славянъ. Знаменитаго римскаго императора они превратили въ своего національнаго весьма знаменитаго героя. Какъ таковаго, они сделали его патрономъ своей земли, включивъ его въ число своихъ боговъ или полубоговъ (см. ниже), и по этой причинъ называли свою землю "землею Троянею" (Слово о полку Игоревомъ). Славныя времена своего мнимаго Трояна они называли въками Трояновыми ("въчи Трояни"); о совершеніи доблестныхъ дъль они выражались "рискати въ тропу Трояню", т.-е. идти по савдамъ Трояна; они веди отъ времени импер. Транна, превращеннаго ими въ своего національнаго Трояна, приблизительное летосчисленіе своихъ временъ доисторическихъ ("на седьмомъ вѣцѣ Трояни"—Слово о полку Игор.. Если не ошибаемся, подобное тому, что у насъ, случилось съ импер. Тралномъ у Румыновъ, Болгаръ и Сербовъ). — Всъ существующіе въ Бессарабін валы носять названін Трояновыхь, а преимущественно называемый этимъ именемъ исключительно длинный валь, можеть быть-возведенный импер. Траяномъ для защиты съверной римской границы въ нынъшней Бессарабін отъ набъговъ варварскихъ, тянется болъе чъмъ на сто версть отъ Дивстра до Пруга, начинаясь противъ Тирасполя у первой рѣки и кончалсь при мѣстечкѣ Леова у второй.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. *Le Quien'a* въ Oriens Christian., I, 1217 (мучецица Мелитина, память которой 16-го Сентября, пострадала въ Маркіанопол'я, главномъ город'я Няжней Мизін, при импер. Антонин'я, занимавшемъ престолъ съ 138-го по 161-й годъ).

Нежней Мизіи, которая находилась между Дунаемъ и Чернымъ моремъ и которая потомъ, бывъ отделена отъ Мизіи, сделана была особой провинціей съ именемъ Скиеїи (Малая Скиеїя — нынтыпняя Лобруджа). А въ этой части Нижней Мизіи, жители которой состояли между прочимъ и изъ Славянъ, явилось христіанство и была учреждена своя особая епископская каеедра (въ городъ Томи, послъдующемъ главномъ городъ провинціи Скиеіи) во всякомъ случат не позднъе импер. Діоклетіана 1). Втретьихъ, при устьи Дивстра (собственно нъсколько ниже, на берегу днъстровскаго лимана) находилась большая греческая колонія, называвшаяся по древнему имени ріки Тирасомъ, а между устьями Диъстра и Дуная находились другія меньшія греческія колонін. Мы не имбемъ положительныхъ свідіній, чтобы до колоній этихъ, пока он'в существовали, распространялось христіанство; но имбемъ решительныя основанія полагать, что это было действительно такъ 1). Вчетвертыхъ, не невъроятно предполагать, что межу сейчась вышепомянутыми Славянами (какъ жителями Нижней Мезін), близво родственными Славянамъ русскимъ, христіанство до нъкоторой степени распространялось и въ собственномъ мъсть ихъ жительства до ихъ решительнаго движенія на Балканскій полуостровъ (съ конца IV — начала V въка) — Дакіи, въ которой они отделя-

¹) См. у *Le Quien a* ibid. I, 1211 (мученики Епиктеть и Астіонъ, память которыхъ 7-го Іюня, пострадали при Діоклетіант въ скиейскомъ городъ Алмирисъ, въ бытность на епископской томійской или томитанской канедръ Евангелика).

<sup>2)</sup> Импер. Константинъ Порфирогенить въ внигъ De administrando imperio сообщаеть, что въ его время на нижнемъ Днепре видны были развалины шести городовъ, въ которыхъ сохранялись остатки зданій, имівшихъ признаки церквей, и были находимы выстченные на вамняхъ кресты, свидтельствовавше о существованін въ бывшихъ городахъ христіанства, — сар. 37 sub. fin., ed. Bonn. p. 167. Русскій переводъ сочиненія Константина Порфирогенита, которому дано въ переводъ названіе: "О народахъ" и при чемъ переводчикъ въ нашемъ мъсть, принимая названіе ръки Дивиромъ за ошибку переписчиковъ сочиненія, вмісто Дивира ставить Дивстръ, — въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древи., въ І кн. 1899-го года. Но если существовало христіанство въ греческихъ колоніяхъ, находившихся на Дибпрф, то имъется полная въроятность заключать объ его существованіи въ тъхъ же колоніяхъ, находившихся и на Дифстрф. (А если принимать съ переводчикомъ сочиненія Константина Порфирогенита и съ некоторыми другими весьма вероятное. что вижето Дивира должно разуметь у Константина Дивстръ, то будемъ иметь и положительныя, нужныя намъ, свъдънія: Константинъ говорить, что первый изъ шести находившихся въ развалинахъ городовъ Печенъги называли Бълымъ гороломъ, -- Аспроч кастроч, и весьма въроятно разумъть подъ этимъ Бълымъ городомъ тоть последующій славянскій Белгородь, который теперь называется по-турецки Аккерманомъ и который есть помянутый нами греческій Тирасъ).

лись отъ нашихъ русскихъ Славянъ рѣками Серетомъ или Прутомъ ¹). О христіанствѣ въ Дакіи говорятъ Тертулліанъ и бл. Іеронимъ ²), и если у перваго можно разумѣтъ римскихъ колонистовъ, поселенныхъ Траяномъ въ Дакіи, то у второго уже необходимо разумѣтъ варварскихъ жителей страны, между которыми Славяне составляли преобладающее большинство. Наконецъ, впятыхъ—если не съ болѣе ранняго времени, то по крайней мѣрѣ съ правленія импер. Юстиніана (527—565) Угличи-Тиверцы, съ одной стороны, служили въ византійскихъ войскахъ, въ качествѣ наемниковъ, а съ другой стороны — въ сообществѣ съ Славянами дакійскими или отдѣльно отъ нихъ дѣлали весьма частые набѣги на имперію, при чемъ уводили къ себѣ множество плѣнныхъ ³).

<sup>1)</sup> Дакія,—нынъшняя Молдо-Валахія съ Транссильваніей, получила свое имя отъ пришедшаго въ нее въ половинъ IV въка до Р. X. изъ-за Дуная оракійскаго народа Даковъ или Гетовъ (называвшагося первымъ именемъ у Римлянъ, а вторымъ у Грековъ). Но въ странъ, получившей отъ нихъ свое имя, они были насельниками Славянь, которые были въ ней столько же древними обитателями, сколько наши Угличи-Тиверцы на своей территоріи (подъ нашествіемъ на Славянъ на Дунат Волховъ или Волоховъ, о которомъ говоритъ нашъ лътописецъ, со всею въроятностію должно разум'ять нашествіе Даковъ, которыхъ л'ятописецъ называетъ позднъйшимъ ихъ именемъ). Импер. Траянъ, покоривъ въ 101—107-мъ году Дакію, населиль ее римскими колонистами и изъ сметения этихъ колонистовъ съ туземными жителями произошли нынашніе Румыны: но языкь румынскій (представляющій собою смесь языковъ датинскаго и славянскаго и еще можеть быть какихъ-нибудь другихъ) несомнительно свидетельствуеть, что въ его образовании принимали весьма значительное участіе Славяне. Съ конца IV— начала V въка по Р. Х. жлынули черезъ Дунай изъ Дакіи на Балканскій полуостровъ огромныя полчища Славянъ и страшно наводнили собою весь последній (нынешніе Болгары — потомки этихъ Славянъ). Но въ Дакіи эти Славяне не могли внезапно вырости изъ земли подобно грибамъ (а мижніе Шафарика, распространяющаго Славянъ по Европъ обратно д'яйствительности и заставляющаго ихъ съ того или другаго морскаго берега, на которомъ они очутились по переходѣ изъ Азін въ Европу, чудодѣйственнс передетьть на принимаемые имъ за первородину Славянъ въ Европъ съверные склоны Карпатовъ, должно быть признано совершенно несостоятельнымъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сочиненіяхъ, которыя цитуемъ ниже.

<sup>3)</sup> У Stritt. Въ Метогг. рорр. (I, 161, 199, 612; II, 25) объ Антахъ, подъ которыми должно разумъть Угличей-Тиверцевъ (вообще см. историческій Іпфех подъ сл. Аптае). Готскій историкъ Іорнандъ, подтверждая историковъ греческихъ, говорить объ Угличахъ-Тиверцахъ (которыхъ называетъ Антами) и о дакійскихъ Славянахъ (которыхъ называетъ Славянами) своего времени, что они пипс ubique desaeviunt, и при этомъ о воинственности Угличей-Тиверцевъ говоритъ, что они еогит fortissimi, qui ad Ponticum mare curvantur,—De Gothorum origine, сар. 5. — Во второй половинѣ ІІ въка по Р. Х. явились на нижнемъ Дунаѣ и Черномъ

Кіевскіе Поляне, территорія которыхъ простиралась весьма не далеко на югъ отъ Кіева, не были соседями Грекамъ, составлявшимъ

мор'я намецкіе Готы, которые, постепенно распространивъ свою власть на западъ по венгерскую ръку Тейссу, а на востовъ по ръку Донъ, образовали два королевства (владътельства) — Вестготское (Визиготское) или западное и Осттотское (Остраготское) или восточное, съ взаимной границей между ними рекою Дибпромъ. я которые господствовали вадъ страною сейчасъ указанныхъ предбловъ до 376-го года, когда явились изъ Азіи въ Европу монгольскіе Гунны. Необходимо полагать. что Готы подчинили своей власти Угличей-Тиверцевь болье или менье вскорь по своемъ прибытін на Дунай — Черное море и такъ какъ, начиная со второй половины ІІІ въка между ними до такой степени распространилось христіанство, что они стали имъть своего особаго епископа: то можно было бы указывать и еще путь распространенія христіанства между Угличами-Тиверцами, это --- отъ владівшихъ ими Готовъ. Но вопреки наиболъе принимаемому миънію, должно считать за Готовъ, между которыми распространено было христіанство не Готовъ западныхъ имънших подъ своею властию Угличей-Тиверцевъ, а восточныхъ (каседра епископа готскаго Өеофила, присутствовавшаго на первомъ вселенскомъ соборъ, какъ это видно изъ чтенія его подписи подъ соборными дѣяніями по нѣвоторымъ списвамъ последнихъ, находилась въ городе Босфоре, нынешней Керчи: De Gothis Theophilus Bosporitanus,—Beccess Über das Leben des Ulfilas und die Bekehrung der Gothen, Gotting.. 1860, S. 115). Епископъ Унила, поставленный св. Іоанномъ Златоустымъ для Готовь, оставшихся на своемь маста жительства по удаленіи большинства ихъ сородичей на западъ, и, какъ должно думать, бывшій однимъ изъ прамыхъ преемниковь Өеофила, имъль свою каеедру, что ясно видно изъ ръчей о немъ Златоустаго въ посланіи въ Олимпіадъ (въ изданіяхъ Монфоконовомъ, t. Ш, и Миневомъ, t. LII,—13-го) также въ городъ Босфоръ. Что же насается до Готовъ западныхъ, то христіанство начало распространяться между ними только літь за тридцать до прихода въ Европу Гунновъ и до ихъ удаленія оть последнихъ на западъ (первымъ пропов'адникомъ христіанства у этихъ Готовъ, и именно-христіанства аріанскаго, быль изв'ястный Ульфила, который самъ быль крещень во время бытности въ Константинополь вы качествы заложника и который посвящень быль Евсевіемь Никоиндійскимъ въ епископы, съ темъ, чтобы идти для водворенія христіанства на свою родину, въ 341-мъ году; проповёдь Ульфилы имёла успёкъ, но въ 348-мъ году вороль Атанарихъ, водимый политическими побужденіями, подняль на христіанъ гоненіе, и епископъ вибств съ обращенными имъ принужденъ быль удалиться за Дунай, въ предълы имперін, гдъ въ городъ Никополь, чго подъ Балканами, — въ настоящее время Никупъ или Никюпъ, не далеко на съверъ отъ Тырнова, совершиль свой знаменитый переводь Библін на готскій языкь и скончался въ 381-мь году; после 348-го года христіанство снова было распространяемо между западными Готами, и именно --- отчасти то же аріанское миссіонерами, присыданными Ульфилой, отчасти православное-миссіонерами, приходившими отъ восточныхъ Готовъ, но въ 370-иъ году Атанарихъ поднялъ новое гоненіе; въ это второе гоненіе пострадали православные мученики, которыхъ признаеть наша церковь: Никита, — 15 Сент., Савва, — 15 Апр., Васусій и Веркъ съ дружиною другихъ двадцати четырехъ, — 26 Марта (подъ царемъ Унгернхомъ, отъ котораго пострадали последніе, долженъ быть разумбемъ одинь изъ подручниковъ Атанарика).

жителей греческихъ колоній, находившихся на Дивирв, ибо эти последнія всё были за порогами (которые начинаются въ 12-ти верстахъ внизъ отъ Екатеринослава и тянутся на протяженіи 70-ти верстъ до г. Александровска) <sup>4</sup>. Но они вели съ ними постоянную правильную торговлю, какъ должно думать, еще со временъ Геродота <sup>2</sup>). А что въ приднепровскихъ греческихъ колоніяхъ, пока оне существовали, было распространено христіанство, на это мы имеемъ положительныя свидетельства <sup>3</sup>).

Итакъ, не имѣемъ мы права отрицать возможности того, что между двумя сейчасъ указанными племенами русскихъ Славянъ было распространяемо Греками христіанство во времена доисторическія. Что же сказать о дъйствительной въроятности возможнаго?

Но прежде чёмъ давать нашъ отвёть предположительный, мы должны сказать о читаемыхъ у церковныхъ писателей показаніяхъ, изъ которыхъ какъ будто слёдуеть, что, при устраненіи всякихъ предположеній, просто долженъ быть данъ положительный отвёть на вопросъ въ утвердительномъ смыслё. Западная половина теперешней европейской Россіи по рёку Донъ на востокъ, въ которой обитали наши предки во времена доисторическія, извёстна была у Грековъ подъ именемъ Скиеіи, а у Римлянъ стала называться Сарматіей 1. Но церковные писатели ІІІ—V вёковъ, именно: Тертулліанъ († 240), Аеа-

<sup>1)</sup> Главнъйшею и знаменитъйшею между колоніями была Ольвія, находившался въ Днъпровско-Бугскомъ лиманъ, именно — на правомъ берегу частнъйшаго Бугскаго лимана.

<sup>2)</sup> См. у Геродота вн. IV, гл. 53 (нижній Днѣпръ извѣстенъ былъ Грекамъ колоній на протяженіи 14 дней пути отъ устья вверхъ, именно—до пороговъ, должно подразумѣвать, потому, что на эти 14 дней пути они подымались по рѣкѣ для торговли со Скиевами—земледѣльцами, подъ которыми разумѣются Поляне).

<sup>\*)</sup> См. выше примъч. на стр. 5-й (А если принимать, что у Константина Порфирогенита долженъ быть разумъеть Днъстръ, а не Днъпръ: то отъ существованія христіанства въ колоніяхъ, находившихся на берегахъ перваго, столько же наобороть и еще болье въроятно будеть заключать къ существованію христіанства въ колоніяхъ, находившихся на берегахъ втораго).

<sup>•)</sup> Такъ какъ у позднъйшихъ Грековъ временъ императорскихъ были двъ Скиеіи (европейскія кромѣ азіатской)—наша Скиеія, о которой говоримъ, и Скиеія, составлявшая провинцію или губернію (ἐπαρχία) самой имперіи (нынѣшняя Добруджа между нижнимъ Дунаемъ и Чернымъ моремъ, съ главнымъ или губернскимъ городомъ Томи, находившемся на берегу Чернаго моря на мѣстѣ или немного ниже мѣста нынѣшняго городка Мангаліи), то первая Скиеія въ отличіе отъ второй называлась Великой Скиеіей, какъ говорить объ этомъ и нашъ лѣтописецъ ("си вси,—Славяне русскіе съ сосѣдившими имъ финскими народами, — звахуться отъ Грекъ Великая Скуеь",—во введеніи и подъ 907 г.).

пасій Александрійскій († 373), Іоаннъ Златоустый († 407) и бл. Іеронить († 420), говоря о распространеніи христіанства во вселенной, называють въ числе народовъ, между которыми оно было водворено, н Скиеовъ съ Сарматами 1). Если наши предки-русскіе Славяне были для Грековъ Скием или Сарматы, а писатели говорять, что христіанство было водворено между Скиевми и Сарматами: то, повидимому, им имбемъ положительныя свидътельства о распространении христіанства во времена доисторическія между нашими предками—русскими Славянами, при чемъ необходимо было бы изъ многихъ племенъ этихъ Славянъ разумъть частнъйшимъ образомъ два помянутыя нами племени. Въ дъйствительности показанія писателей о распространеніи христіанства между Скиезми и Сарматами вовсе не представляють собою положительных в свидетельствы по отношению кы русскимы Славянамы. Прежде всего, эти показанія едва ли составляють въ собственномъ симств показанія и по отношенію къ кому бы то ни было. У классическихъ греко-римскихъ писателей, а вследъ за ними и у писателей христіанскихъ цервовныхъ, имена Скиеъ и Сарматъ употребляются не только въ собственномъ значеніи народовъ, населявшихъ страну, называвшуюся Скиејей или Сарматіей, но еще и въ нарицательномъ значеніи вообще варваровъ, а преимущественно-варваровъ наиболее дикихъ или грубыхъ и населяющихъ наиболее отдаленныя и наименъе въдомын части земли. Если бы писатели говорили о распространение христіанства между Скиевми и Сарматами въ нарочитыхъ речахъ о Скиоји или Сарматіи, какъ стране, тогда дело было бы безспорно. Но у нихъ мы находимъ не то: они утверждають, что на апостолахъ и первыхъ проповъдникахъ христіанства исполнилось про-

<sup>1)</sup> Первый въ книгѣ или трактатѣ противъ Іудеевъ (Adversus Iudaeos), гл. 7. у Миня въ Патрол. t. II, соl. 611: сказавъ о распространеніи христіанства между народами всей вселенной и перечисливъ по именамъ многіе народы Азіи, Африки и Европы, называетъ вмѣстѣ съ другими народами послѣдней части свѣта и Скиеовъ съ Сарматами. Второй въ словѣ о воплощеніи, гл. 51, у Миня іbіd. t. XXV, соl. 188: ученики Господа Іисуса, вспомоществуемые Его вседѣйственною силою, возмогли распространитъ Его почитаніе и между столько отдаленными и дивими народами, какъ Скиеы, Есіопы, и пр. Златоустый называетъ Скиеовъ и Сарматовъ въ числѣ народовъ, между которыми распространено христіанство, въ нѣсколькихъ своихъ словахъ: противъ Іудеевъ и язычниковъ, гл. 6, у Миня іbіd. t. XI.VIII, соl. 862; на псаломъ 44-й, гл. 3, іbіd. t. LV, соl. 186; сказанномъ въ Готской церкви ап. Павла, гл. 1, іbіd. t. LXIII, соl. 501. Бл. Іеронимъ—въ посланіи къ Летѣ (аd Laetam), у Миня іbіd. t. XXII. соl. 870: христіанство распространилось во всемъ мірѣ, такъ что даже Гунны изучають псалтирь, а холода Скиеіи пылають жаромъ въры (Scythiae frigora fervent calore fidei).

роческое: во всю землю изыде впицаніе ист и втконцы вселенныя глаголыг ист (Пс. ХУШ, 5), и перечисляя народы, между которыми распространено христіанство, называють вмёстё съ другими народами, безъвсяваго обозначенія м'яста жительства, и Скиновъ съ Сарматами. А поэтому, весьма возможно понимать ихъ такъ, что они употребляють имена Скиет и Сармать не въ собственномъ значении жителей страны, называвшейся Скиојей или Сарматіей, а въ нарицательномъ значеніи варваровь, занимающихъ отдаленнівйшія міста жительства и самыя оконечности земли. Говоря иначе, весьма можно понимать ихъ такъ, что они употребляють имена Скиев и Сарматъ не для того, чтобы сказать о распространеніи христіанства въ изв'ястной странів, называвшейся Скиеіей или Сарматіей, а для того, чтобы возможно сильные обозначить этими именами, которыя они употребляють нарицательно, только всеобщность или повсюдность распространенія христіанства на земль 1). Затьмъ, если и принимать, что писатели разумъють подъ Скиезми и Сарматами жителей именно и дъйствительно страны, называвшейся Скиојей или Сарматіей, то и отсюда еще нисколько не будеть непременно следовать, чтобы они разумели нашихъ предковъ-Славянъ. Эти последніе по месту своего жительства действительно были греко-римскіе Скиом или Сарматы, но они вовсе не составляли единственнаго народа, который носиль у Грековъ и Рим-

<sup>1)</sup> Что церковные писатели перваго времени вдаются въ большее или меньшее преувеличение относительно повсюдности распространения христіанства на земий и что поэтому и ихъ ръчи о Скивахъ и Сарматахъ могугь быть понимаемы только какъ усиленный образъ выраженія, это особенно видно изъ того, что говорять о нашей повсюдности Густинь философь (+ не поздне 170 г.) и Тертуллань. Первый относительно своего времени утверждаеть, будто нъть совершению ни одного народа на землъ, къ какимъ бы варварамъ онъ не принадлежалъ, въ которомъ не возносились бы молитвы и благодаренія Отцу и Творцу всяческихъ чрезъ распятаго Інсуса (Разговоръ съ Трифономъ, гл. 117). Второй, перечисливъ поименно какъ увъровавшіе во Христа весьма многіе народы Азін, Африки и Европы, прибавляеть еще loca et abditarum multarum gentium et provinciarum et insularum multarum, nobis ignotarum et qua enumerare minus possumus. Іоаннъ Златоустый въ слов'в на день Пятидесятницы говорить, что апостолы получили посл'я сошествія на нихъ Св. Духа и что всв въ ихъ время обращавшеся во Христу получали послъ врещенія дарь языковъ, и въ числь другихъ языковъ называеть и скиескій (у Миня въ Патрол. t. L, col. 459). Такъ какъ въ дъйствительности скиескаго языка вовсе не было, а были многіе языки народовъ, обитавшихъ въ Скиеін: то ясно, что св. отецъ употребляеть название скинский языкъ не въ собственномъ смыслъ, а въ нарицательномъ (языковъ нанболъе невъдомыхъ. См. о подобномъ же употребленін имъ названія скиескій языкъ въ словѣ, говоренномъ въ готской церкви ап. Павла).

дянъ имя Скиеовъ или Сарматовъ. Имя Скиеъ у однихъ и имя Сармать у другихъ было не именемъ этнографическимъ, принадлежавшимъ известному народу, отъ котораго бы получила название страна, а географическимъ, заимствованнымъ отъ страны, которая называлась Скией или Сарматіей, и усвоявшимся жителямъ этой страны, кто бы они ни были. Но русскіе Славяне вовсе не составляли единственныхъ, или хотя бы главныхъ жителей страны, называвшейся Скиејей или Сарматіей: они занимали въ ней тъ мъстности, на которыхъ въ половинъ IX въка застала ихъ исторія; но вся огромная степь на югъ н на востокъ отъ нихъ принадлежала кочевымъ народамъ тюрко-монгольскаго племени (и еще, можеть быть, племень неизрёстныхъ, нсчезнувшихъ), которые были старшими аборигенами страны, чъмъ Славяне, и отъ которыхъ именно она и получила у Грековъ названіе Сквеін '). А такимъ образомъ, если и принимать, что названные писатели разум'вють подъ Скиоами и Сарматами д'виствительно жителей страны, называвшейся Скиейей или Сарматіей: то останется вовсе неизвестнымь и нерешоннымь, какихь жителей или какіе народы страны разумбють они подъ Скиоами и Сарматами. Принимая последній случай, т. е. что писатели разумъють подъ Скинами и Сарматами жителей страны, называвшейся Скиейей или Сарматіей, всего вероятнье будеть разумьть у нихъ не какіе-нибудь варварскіе народы страны, а самихъ Грековъ, именно-жителей греческихъ колоній, находившихся въ Скиони или Сарматін по съверному берегу Чернаго моря. Весьма древнее преданіе, впервые читаемое у Оригена († 254), возводить начало христіанства между здішними Греками или греческими колонистами ко временамъ апостольскимъ, утверждая, что ап. Андрею достался жребій пропов'єдывать христіанство въ Скиеїн (см. ниже), причемъ подъ Скиејей должно разуметь именно находившіяся въ пос.тедней по берегу Чернаго моря наши колоніи. Изв'єстія объ апостольской проповёди христіанства въ этой греческой Скиеїи и могли давать писателямъ основаніе, предполагая, что они разумівють подъ

<sup>1)</sup> Въ какія незапамятно отдаленныя времена ни пришли русскіе Славяне на тѣ мѣста жительства, на которыхъ застала ихъ исторія, все-таки они были на нихъ не первыми жителями, а насельниками другихъ. До ихъ прибытія вся теперешняя европейская Россія принадлежала народамъ двухъ великихъ, родственныхъ между собою, семействъ, финискаго и монголо-тюркскаго: сѣверную, късистую половину Россіи занимали полуосѣдлые Финны, южную, степную клесчевые Монголо-тюрки. Историческіе Торки (Турки, Тюрки), Берендеи и Черные Клобуки (Кара-Калпаки) представляли собою остатокъ первоначальныхъ жителей территоріи, занятой русскими Славянами.

Скиевами и Сарматами жителей страны, называвшейся Скиевей или Сарматей, говорить о распространении христіанства вообще, между Скиевами и Сарматами <sup>1</sup>).

Сдёлавъ отступленіе, возвращаемся къ предположительному отвёту на поставленный нами вопросъ.

Относительно кіевскихъ Полянъ представляется весьма мало въроятнымъ думать, чтобы во времена доисторическія распространялось между ними христіанство. Поляне вели съ Греками днѣпровско-черноморскихъ колоній постоянную правильную торговлю. Но дѣдо происходило не такимъ образомъ, чтобы греческіе купцы ѣздили для торговли въ землю Полянъ, а такимъ образомъ, что полянскіе купцы пріѣзжали съ своими товарами или въ торговыя мѣстечки (торжки), находившіяся на границѣ территоріи колоній, или же въ самые греческіе города. А при такомъ порядкѣ торговли, Греки могли вести ее съ Полянами весьма долгое время и оставаться въ полной неизвѣстности объ ихъ странѣ. Въ подтвержденіе нашихъ словъ можемъ со-

<sup>1)</sup> Бл. Іеронимъ выражается о существованіи въ его время христіанства въ Свиейи: Scythiae frigora fervent calore fidei, и полагають, что образь его выраженія довольно ясно указываеть на ть части Скиейи, которыя занимали наши предки (преосв. Филареть). Но для Римлянъ и Грековъ холода начинались гораздо южите, нежели для насъ; для нихъ была страною холодовъ не только вся Скиеїя, но даже и задунайская Мизія (нын-ышняя Болгарія): Овидій Назонъ, находившійся въ ссылкъ въ мизійскомъ городѣ Томи, говорить о мѣстности, прилежащей къ городу, что она nihil est, nisi inhabitabile frigus.—Къ свидътельствамъ древнихъ церковныхъ писателей о христіанств'я въ Скиеїи въ III—У в'якахъ преосв. Филареть (Ист. періодъ I, § 1, 3-го изд. стр. 2) присоединяеть свидътельство о приняти христіанства Руссами при Константинъ Великомъ, принадлежащее сирско-іаковитскому историку второй половинъ XIII въва митрополиту Григорію Абульфараджу, иначе Barhebraus'у (т. е. сыну Еврея, † 1286, см. о немъ у Le Quien'a, II, 1552, а свидетельство см. у Френа въ Ibn-Foszlan's und anderer Berichte, §§ 41 и 134). Кто держится староновой віры, будто Руссы суть Славяне, съ древняго времени обитавшіе въ теперешней южной Россіи, тоть, конечно, должень порадоваться весьма неожиданному извъстію. Но на самомъ дълъ это весьма неожиданное, а вмъстъ съ тъмъ и весьма нельное, извъстіе должно быть объясняемо очень просто: встрътивъ у арабскихъ писателей (а можеть быть, и у греческихь, ибо зналь по-гречески), что Руссы (съ Владимиромъ во главъ) крестились при императорахъ Василіи и Константинъ, Абульфараджь и делаеть Константина Великаго изъ втораго между этими двоими (можно было бы предполагать, что онъ называеть Руссами какой-нибудь другой народъ, примеры каковаго смещенія народовь у восточных историковь, говорять, есть; но при Константинъ Вел. въ нашей сторонъ приняли христіанство только Армяне и Грузины, а оба народа настолько общеизвъстны, что превращение въ Руссовъ того или другаго изъ нихъ не представляется въроятнымъ).

слаться на нашъ собственный примъръ: хивинскіе и бухарскіе купцы давно прівзжають на Макарьевскую ярмарку, чтобы продавать свои товары и закупать русскіе товары, и однако, несмотря на это, мы оставались почти въ совершенной неизвъстности объ ихъ странахъ, пока не дошли до последнихъ сами. Но чтобы въ греческихъ колоніяхъ могли находиться миссіонеры, которые бы им'вли желаніе отправляться съ проповъдію христіанства въ отдаленную страну вовсе неизвъстную, это весьма мало въроятно: для миссіонеровъ, --- предполагая, что они вообще являлись, вивсто путешествія въ страну неизвъстную было слишкомъ достаточно дъла среди хорошо извъстныхъ ниъ варваровъ, окружавшихъ колоніи. А если даже и допустить, что Грекамъ колоній была болье или менье извъстна страна Полянъ, то и это ея знаніе вовсе не могло бы располагать ихъ миссіонеровъ къ путешествію въ нее для пропов'яди христіанства. Въ стран'я, удаленной отъ нихъ-Грековъ, могли ихъ миссіонеры имъть желаніе проповідывать христіанство только въ надеждів основать въ ней свою частную церковь, ибо въ противномъ случав при чемъ оставались бы обращенные въ христіанство, т. е. что было бы съ ихъ христіанствомъ при неимъніи ими священниковъ и епископовъ? Но питать надежду основать свою частную церковь можно относительно только такой страны, которая представляеть изъ себя настоящее государство, съ верховною властію въ лицъ настоящаго государя, который бы позаботился объ основани церкви и который бы охраняль ея существованіе; а какую можно было питать надежду основать свою частную церковь въ странъ, въ которой вовсе не было государственной власти въ собственномъ смысле этого слова и въ которой эту государственную власть представляли собою главы родовъ (родовыхъ общинъ), т. е. въ которой не было настоящаго государя, а было великое множество не настоящихъ маленькихъ, какъ нынёшніе волостные старосты, и даже меньшихъ, государей? Но въ области возможнаго иногда на самомъ дълъ бываеть именно то, что представляется весьма мало в вроятнымъ, по каковой причинъ мы не можемъ ръшительнымъ образомъ отстранить предположенія, что христіанство было до нѣкоторой степени водворяемо у кіевскихъ Полянъ во времена доисторическія. Допустивъ это предположение, нужно будеть относить водворение у нихъ христіанства къ весьма древнимъ временамъ, а относительноего исчезновенія у нихъ нужно будеть думать, что последнее им'вло место задолго до начала временъ историческихъ. Мы не знаемъ положительнымъ образомъ, когда прекратили свое существование греческія колонін, находившіяся въ низовьяхъ Дивира и на свверномъ берегу

Чернаго моря, изъ которыхъ могло быть принесено христіанство къ Полянамъ; но со всею въроятностію нужно думать, что это случилось не позднѣе начала такъ называемаго великаго переселенія народовъ, которое открылось въ 376-мъ году нахлынутіемъ на Европу монгольскихъ Гунновъ. Что же касается исчезновенія, то изъ лѣтописца нашего слѣдуеть, что при началѣ временъ историческихъ не было у Полянъ уже совершенно никакой памяти о христіанствѣ ¹).

Но если представляется весьма маловъроятнымъ думать, чтобы во времена доисторическія христіанство распространялось между Полянами: то, напротивъ, относительно Угличей и Тиверцевъ эта въроятность не можеть быть оспариваема. Они были сосъдями Грековъ той части Нижней Мизін, которая по отдъленіи въ особую провинцію получила названіе Скиеіи, и всего черезъ ръку (разумъемъ Дунай), а Грековъ колоній, находившихся на Днъстръ и по берегу Чернаго моря между устьями Днъстра и Дуная и совершенно непосредственнымъ образомъ. Они представляли изъ себя вовсе и не такихъ сосъдей, на которыхъ бы Греки могли находить нестоящимъ обращать своего вниманія, не какое нибудь маленькое племя, которое бы совсьмъ затиралось и терялось среди другихъ сосъдей, а племя очень

<sup>1)</sup> Если бы върить лътописцу, что кіевскіе Поляне ръзко отличались оть другихъ русскихъ Славянъ своими нравами, весьма значительно возвышаясь надъ ними въ семъ отношеніи, - что тогда какъ всѣ другіе русскіе Славяне "живяху звіриньскимь образомь, живуще скотьски", Поляне "иміху обычай отець своихъ кротокъ и тихъ и стыденье къ снохамъ своимъ и къ сестрамъ, къ матеремъ и къ родителемъ своимъ, къ свекровемъ и деверемъ велико стыденье имъху", и что у нихъ существовали настоящіе браки, чего не было у другихъ русскихъ Славянъ: то подобную, сравнительно весьма значительную, цивилизованность (культурность) Полянъ противъ другихъ русскихъ Славянъ нужно было бы объяснять чёмъ нябудь. Если не исвлючительно, то, между прочимъ, весьма въроятно было бы объяснять ее давними постоянными сношеніями Полянъ съ Греками. Но въ виду сего уже не такъ маловфроятнымъ представлялось бы и предположение, что до некоторой степени и на нъвоторый срокъ водворялось между Полянами христіанство во времена доисторическія.—По увъренію Іорнанда, последній передъ нашествіемъ Гунновъ остготскій король Ерманарихъ, успівшій соединить подъ своею властію обонхъ Готовъ, покорилъ своему оружію всю или почти всю Великую Скиейо и между прочимъ всёхъ обитавшихъ въ ней русскихъ Славянъ (De Gothorum origine, cap. XXIII). Но о распространеніи оть Готовъ христіанства между Полянами, не говоримъ уже о другихъ илеменахъ, не можетъ быть и ръчи, потому что, во-первыхъ, господство надъ ними Готовъ, если только оно дъйствительно имъло мъсто, было очень непродолжительно, а во-вторыхъ-должно быть понимаемо вовсе не въ смыслѣ водворенія между ними Готовъ, а только въ смыслѣ наложенія на нихъ послѣдними своей дани.

иногочисленное, на которое нельзя было смотреть иначе, какъ на цёлый народъ 1), и не какое нибудь племя крайне дикое, живущее «звъриньскимъ образомъ и скотьски», а напротивъ болъе или менъе освободившееся отъ дикости и начавшее усвоять себъ, -- можеть быть и очень въроятно, благодаря тому же сосъдству съ Греками, настоящую человъческую гражданственность <sup>1</sup>). Очень невъроятно думать, чтобы у Грековъ Малой Скиейи и дивстровско-черноморскихъ колоній вовсе не находилось ревности обращать въ христіанство подобныхъ соседей. Указанное нами соображение, которое должно было отнимать у Грековъ желаніе распространять христіанство между Полянами, ниенно-что не представлялось возможнымъ основать у нихъ свою частную первовь, въ отношении въ Угличамъ и Тиверцамъ не должно было имъть мъста; при своемъ сосъдствъ съ Греками они могли входить въ составъ самой церкви греческой, съ темъ, чтобы находиться въ заведывании и получать себе духовенство отъ ближайшихъ къ нимъ епескоповъ греческихъ. Служба Угличей и Тиверцевъ въ войскахъ имперіи, въ качеств'в наемниковъ, само-собою напоминаетъ таковую же поздивншую службу Вараговъ. Но если о Варагахъ, служившихъ въ войскахъ имперіи, мы знаемъ, что оказывалось между ними немалое количество отдёльныхъ лицъ, которыя принимали христіанство: то не можемъ мы отрицать вероятности этого же и по отношению въ Угличамъ и Тиверцамъ. Наконецъ, было бы очень невъроятно и то, что во множествъ плънныхъ, которыхъ выводили Угличи и Тиверцы язь имперіи, вовсе не находилось людей, желавшихъ пропов'ядывать христіанство своимъ языческимъ поработителямъ. Такимъ образомъ, въ виду сейчасъ нами указаннаго вовсе не можетъ быть отрицаема въроятность предположенія, что между Угличами и Тиверцами во вре-

<sup>1) &</sup>quot;Вѣ множьство ихъ", говорить объ Угличахъ и Тивердахъ нашъ лѣтописевъ, а готскій историкъ Іорнандъ представляеть ихъ именно какъ особый славянскій народъ въ числѣ трехъ народовъ, на которые раздѣляеть онъ Славянъ (первый народъ—Виниды или Венеты, подъ которыми разумѣеть всѣхъ русскихъ Славянъ, за исключеніемъ Угличей и Тивердевъ, и съ тою или другою частію Славянъ западныхъ; второй народъ—Анты, подъ которыми разумѣеть Угличей и Тивердевъ; третій народъ—Славяне, подъ которыми разумѣеть Славянъ дакійскихъ,—De Gothorum origine, сарр. У и ХХІІІ).

<sup>2) &</sup>quot;Суть гради ихъ и до сего дне", говорить лѣтописецъ, желая, какъ должно думать, сказать этимъ, что у Тиверцевъ—Угличей развита была сравнительнымъ образомъ городская жизнь. А развитіе городской жизни предполагаетъ развитіе гражданственности (первое начало водворенія которой между Угличами-Тиверцами очень не невъроятно возводить еще ко временамъ господства надъ ними Римлянъ).

мена доисторическія распространялось христіанство отъ Грековъ. Однако, мы имфемъ косвенныя свидетельства, изъ которыхъ следуеть, что во всякомъ случат распространенность эту мы не должны предполагать значительною, а только более или менее незначительною. Бл. Оеодорить сообщаеть о св. Іоанні Златоустомь, что онь первый чрезь посланныхъ имъ миссіонеровъ водрузилъ христіанскіе жертвенники у Скиновъ кочевниковъ, жившихъ около Дуная, которые, какъ онъ узналъ, возжадали спасенія, но не им'вли вблизи себя людей, готовыхъ утолить ихъ жажду 1). Если Златоустый быль первый, сделавшій нъкоторый опыть обращенія въ христіанство сосъднихъ съ Греками Скиновъ кочевниковъ и если въ его время не нашлось на мъстъ людей, способныхъ къ двятельности проповеднической или въ двиномъ случав собственно-катихизаторской: то очевидно, что никакъ нельзя думать очень многаго о проповъднической деятельности Грековъ п между сосёдними имъ Скиевми осёдлыми, каковы были Тиверщы съ Угличами <sup>2</sup>). Передающій изв'ястія о служб'я нашихъ Славянъ въ войскахъ имперіи и объ ихъ весьма частыхъ наб'єгахъ на посл'єднюю, Прокопій Кесарійскій ведеть у себя нарочитыя річи объ языческой религін Тиверцевъ-Угличей, но при этомъ не дёлаеть замечанія, чтобы между ними распространялось и христіанство 3). Незначительное распространеніе христіанства между Тиверцами-Угличами могло остаться Прокопію неизв'єстнымь; но чтобы онъ не зналь или зная умолчаль о распространеніи значительномъ, это очень невъроятно.

Во второй половинъ VII въка пришедшіе съ Востока Болгары заняли часть Византійской имперіи, находившуюся между Дунаемъ и Балканами, и вмъстъ съ симъ должно было случиться то, чтобы, съ одной стороны, христіанство въ бывшей греческой Малой Скиеіи если не совсъмъ прекратило свое существованіе, то по крайней мъръ утратило, если только прежде имъло, духъ и ревность всякой пропаганды,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Церк. Ист., кн. V гл. 31 (повторяется Георгіемъ, епископомъ Александрійскимъ,—у Фотія въ Библіотекѣ № 96, ed. *Beckeri* р. 80) и въ нохвальномъ словѣ Златоустому,—у Фотія ibid. № 273, ed. id. p. 508.

<sup>2)</sup> Греки не заботились о проповъди христіанства и между Готами, и если оно значительно распространилось между послъдними, то помимо ихъ нарочитыхъ стараній.—Объ епископъ Томійскомъ или Томитанскомъ Өеотимъ, современникъ Златоустаго, Созоменъ говорить, что за добродътельную жизнь его весьма почитали жившіе по ту сторону Дуная Гунны, но не говорить, чтобы онъ пытался распространять между Гуннами христіанство,—Н. Е. lib. 7, сар. 26 (У Le Quien'а въ Oriens Christ. I, 1214).

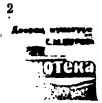
<sup>3)</sup> У Stritt. въ Memorr. popp. II, 28.

а съ другой стороны—что Угличи-Тиверцы были разобщены съ имперіей и какъ ея союзники и какъ ея враги. Но въ половинъ IX въка сами Болгары, совершенно усвоившіе къ этому времени національность покоренныхъ ими въ Дакій и за Дунаемъ Славинъ, приняли отъ Грековъ христіанство. А такимъ образомъ, съ половины IX въка и до самаго крещенія Владимира въ концъ X въка христіанство могло распространяться между Угличами-Тиверцами отъ этихъ Болгаръ, представлявшихъ собою ихъ близкихъ единоплеменниковъ.

Нельзя, сказали мы, предполагать многаго. Но, предполагая не многое, можно допускать или по крайней мъръ не невозможно не допускать, что христіанство явилось у Тиверцевъ-Угличей довольно рано и что оно существовало у нихъ во все продолженіе нашихъ временть доисторическихъ, равно какъ и историческихъ до самаго св. Владимира. Однако, и это христіанство, съ въроятностію предполагаемое, какъ существовавшее у одного изъ славяно-русскихъ племенъ до самихъ временъ историческихъ, не должно быть поставляемо въ связь съ послъдующимъ христіанствомъ историческимъ. Угличи и Тиверцы не вошли въ составъ русскаго государства, основаннаго Рюрикомъ: въ 914-мъ году они были было покорены Игоремъ, но черезъ 30 — 40 гътъ послъ сего сни подпали власти Печенъговъ, подъ которою и находились не только до крещенія Владимира, но и весьма долгое время послъ 1).

Окончимъ краткимъ повтореніемъ сказаннаго нами выше. Во времена доисторическія христіанство могло распространяться отъ Грековъ между двумя племенами русскихъ Славянъ, именно—у Тиверцевъ съ Угличами и у кіевскихъ Полянъ. Очень мало вёроятности думать, чтобы оно дёйствительно распространялось между вторыми и напротивъ есть достаточная вёроятность думать, что оно, въ болёе или

<sup>1) .</sup> Івтописець усволеть Тиверцамъ непонятное для насъ прозваніе Толковинь или Толковиновъ: "Тиверци, яже суть Толковины" (подъ 907 г. нач.). Въ Словь о полку Игоревомъ, въ разсказъ о сновидьніи вел. кн. Святослава Всеволодовича, называются какіе-то поганые Толковины, которые занимались добываніемъ жемчуга ("сыпахуть ми тъщими тулы поганыхъ Тльковинъ великый женчюгь на лоно"). Если разумъть подъ Толковинами Слова Угличей и Тиверцевъ (занимавшиха добываніемъ жемчуга въ устьяхъ Девстра и Дуная и въ Черномъ моръ?): то эпитеть поганый нужно будетъ понимать не такъ, что они были особенно упорны въ язычествъ, а такъ, что и носль принятія христіанства при Владимиръ гъм племенами русскихъ Славянъ, которые вошли въ составъ русскаго государства, они, находясь подъ властію Печеньговъ, продолжали въ своемъ большинствъ пли какъ цёлое племя оставаться язычниками.



менте незначительной впрочемъ степени, распространялось между первыми. Предполагая маловъроятное, что оно распространялось и между Полянами, необходимо будеть относить совершенное его исчезновеніе у нихъ къ очень задолгому времени до настатія временъ историческихъ. Предполагая нисколько не невъроятное, что у Тиверцевъ съ Угличами христіанство существовало до самаго св. Владимира, мы не должны поставлять его въ связь съ христіанствомъ этого послъдняго. Вообще, о взаимной связи между нашимъ христіанствомъ доисторическимъ,—допуская его существованіе, и начавшимся со св. Владимира христіанствомъ историческимъ должно думать, что этой связи между ними не было и что послъднее, не ведя своего начала отъ перваго, явилось, какъ нъчто совершенно новое и самостоятельное ').

<sup>1)</sup> О христіанствѣ въ доисторическія времена русскихъ Славянъ на территоріи теперешней Россіи, но не у нихъ самихъ, а у другихъ, обитавшихъ н до сихъ поръ обитающихъ на ней народовъ, что до насъ не касается, см. у преосв. Макарія въ его "Исторіи христіанства въ Россіи до равноапостольнаго князя Владимира, какъ введеніи въ исторію русской церкви".

## Сказаніе о посёщенів Руси апостоломъ Андреемъ.

Введеніемъ къ истинной, достовѣрной, исторін государственной и церковной почти у всѣхъ народовъ служать такъ называемыя народныя преданія, которыя создаеть иногда дѣйствительно совокупное творчество цѣлаго народа, иногда же напротивъ единичное творчество просто отдѣльныхъ лицъ. Исторія нашего русскаго христіанства начинается такимъ народнымъ преданіемъ, именно—общеизвѣстною повѣстью о путешествіи на Русь или точнъе говоря—черезъ Русь апостола Андрея.

Какъ въ вопросъ о народныхъ преданіяхъ вообще, такъ и въ вопрось о нашей повъсти нельзя ръшить, есть ли она произведеніе творчества общенароднаго или частнаго, принадлежащее въ послъднемъ случать какому-нибудь досужему грамотнику. Въроятиве и желательные думать, конечно, первое, но нисколько не невозможно и второе.

Какъ бы то ни было, смыслъ и нравоученіе повъсти ясны; она хочеть сказать и доказать: мы—Русскіе составляемъ народь въ христіанской деркви никого не послъдній и наше христіанство ведеть свое начало точно такъ же оть самихъ апостоловъ, какъ и у кого бы то ни было; апостолы не могли водворить у насъ этого христіанства самымъ дѣломъ, но оии посътили и благословили нашу землю и посредствомъ предъизбранія включили ее въ составъ церкви Христовой, которой такимъ образомъ она и стала частью съ самаго ея начала, хотя частью долгое время остававшеюся, такъ сказать, іп ресто, только въ мысли и предопредѣленіи. Если повъсть принадлежить народному творчеству вообще, то она должна свидътельствовать о тщеславіи предковъ нашихъ, какъ цѣлаго народа, который не хотъль оставаться въ послъднихъ и, пришедъ ко Христу около одиннадцатаго часа, тъмъ не менъе желалъ перевести себя въ первые; если же повъсть принадлежить одному лицу, то и свидътельствуеть только о тщеславіи ея неизвъстнаго автора.

Въ нашей первоначальной летописи эта повесть записана въ следующемъ виде. Изъ Греціи черезъ Россію лежаль путь къ Варягамъ и далее до Рима, именно—изъ Чернаго моря Днепромъ до его верховьевъ, отсюда волокомъ 1) до реки Ловати, которая впадаетъ и ведетъ въ озеро

<sup>1)</sup> Воловъ—оть волочить, переволавивать по земль додки изъ одной рын въ другую. Воловъ (переволова) между Диъпромъ и Ловатью, шедшій, въроятно, съ

Ильмень; изъ Ильменя въ Волховъ, въ Ладожское озеро, въ устье этого озера или рѣку Неву и въ море Варяжское (Балтійское); по этому последнему къ Варягамъ и потомъ до Рима. Апостолъ Андрей, который проповъдываль евангеліе по Черному морю, однажды пришель изъ Синопа, что на южномъ или азіатскомъ берегу его 1), въ Херсонесъ Таврическій или Корсунь и здёсь узналь, что недалеко отсюда находится устье Дивпровское. Пожелавъ побывать въ Римф, апостолъ отправился къ устью Інвпра, чтобы пойти въ него сейчасъ указанною дорогой. Когда, совершая путь, поднимался онъ, съ сопровождавшими его учениками, на лодкахъ вверхъ по Дивпру, то одинъ разъ случайно (по устроению Божию) 2 пришлось ему остановиться для ночлега у берега подъ горами. Горы эти были именно тв самыя, на которыхъ после построенъ быль Кіевъ. Вставъ на другой день поутру, апостоль указаль своимъ ученикамъ на горы п сказаль: "Видите ли эти горы? Смотрите, ибо на этихъ горахъ возсіясть благодать Божія, будеть построень на нихъ великій городь и Богь воздвигнеть на нихъ многія церкви". Послъ этого апостоль взошель на горы, благословиль ихъ, помолился и на той изъ нихъ, на которой послъ быль построень городь въ частивишемь старомь значении этого слова, поставиль кресть 3). Идя своею дорогой далье, апостоль пришель къ

Смоденска (гдѣ *смоли.mcs*,—древнее названіе Смоленска Смодинескъ, и окончательно приготовлядись лодки Верховлянъ-Новгородцевъ и Кривичей, имѣвшихъ пуститься въ плаваніе по Днѣпру?) на Великія Луки, съ пересѣченіемъ у Велика Западной Двины, имѣлъ протяженія версть до 200.

<sup>1)</sup> Почти прямо противъ врымской Өеодосія черезъ море,—тотъ самый, при которомъ русскій флотъ одержаль знаменитую поб'єду надъ турецкимъ флотомъ въ 1853-мъ году.

<sup>3)</sup> Въ Лаврент. лът.: "по приключаю", *вар*. "по прилучаю", въ Ипатск. лът. и Прологажъ (подъ 30 Ноября): "по приключаю Божію".

в Позднъйшіе памятники точнымъ образомъ указывають, гдъ позднъйшимъ преданіемъ назначалось місто этого креста. Такъ называемая Густинская літопись (конца XVI-начала XVII въка) говорить: "Кресть водрузи не далече нынъшней браны (вероть) оть полудня" (П. Собр. летт. П, 251), разумёя брану въ крёпостномъ валу, который въ настоящее время не существуеть (см. у Закревскаго въ Лътописи и описаніи г. Кіева, М., 1858., стр. 257). Захарія Копыстенскій въ своей Палинодін пишеть: "На той горь въ Кіевь, гдь стояль (апостоль Андрей), которую зовуть нынѣ Вздыхальною, якобы оть того, ижъ на ней зъ учнями своими отъ трудовъ отдохнулъ,... тогожъ часу (!) и церковь Воздвиженія честваго креста была поставлена, где и теперь есть, якъ и повесть и до сихъ дней обносится о той церкви и о той горь" (часть ІІІ, раздъль І, артик. І;—въ Историческ. Библіотекѣ IV, 970; повторяется въ московской Книгь о въръ, въ статьъ: "О увъреніи и о врещеніи Русія", гл. 3, Гродненсв. изд. л. 31); подобнымъ образомъ Инновентій Гизель въ своемъ Синопсисв пишеть: "Кресть водрузи (апостоль Андрей) на мъсть, идъже посемъ церковь креста Господня сооружися" (С.-Иб., 1798 г., стр. 20). Крестовоздвиженская церковь теперь не существуеть; она находилась не да-

Славянамъ, гдъ послъ построенъ былъ Новгородъ, то-есть къ илемени славянскому, которое называлось этимъ именемъ въ теснейшемъ смысле. У здышнихъ людей онъ видълъ обычай, какъ они моются (въ баняхъ) и хвыщутся 1), и подивился на нихъ. Затемъ онъ пошелъ къ Варягамъ и наконецъ пришелъ въ Римъ. Повъствуя въ Римъ, сколько успъль съ своею проповідью и что виділь, апостоль между прочимь разсказываль: "Виділь я ивчто весьма чудное въ землв Славянской, когда шель сюда, -- видъль деревянныя бани, и накалять ихъ (то-есть каменки въ нихъ) докрасна и раздвнутся совсвиъ донага и обольются кислымъ квасомъ <sup>в</sup>) и возьмутъ на себя пучки молодыхъ прутьевъ и стануть бить сами себя и до того себя добыоть, что выльзуть (вар. слезуть, т. е. съ полка) едва живы; после этого обольются холодною водой, и тогда снова оживуть; и это дедають постоянно, никъмъ не будучи мучимы, но сами себя муча и такимъ образомъ дълая не омовенье себъ, а мученье". Римляне, слышавъ разсказъ, дивились; апостолъ же, побывъ въ Римв, снова возвратился въ Синопъ.

Очень можеть быть, что честолюбіе и тщеславіе нашихъ предковъ, желая достигнуть того, чтобы страна наша была посвщена однимъ изъ апостоловъ, не особенно затруднились бы составить повъсть объ этомъ и въ томъ случать, если бы не представлялось къ сему никакого основанія и никакого внішняго повода. Но внішній поводь составить такую повъсть именно объ ап. Андрет дійствительно существоваль. Недоумівннымъ съ перваго взгляда представляется только то, что повъсть состав-

леко отъ нынѣшней Андреевской церкви, къ югу отъ нея (Верминскаю Краткое описаніе Кіева, Спб. 1820, стр. 189 и Закревскій ібід., стр. 147). Въ одномъ сборник второй половины XVII вѣка замѣчается: "Крестъ святый, гдѣ теперь церковь святаго Симеона стоитъ, (апостолъ Андрей) поставилъ" (см. у Бодянскаю въ сочиненіи: О времени происхожденія сдавянскихъ письменъ, стр. LXV, прим. 109),—церковь эта въ настоящее время также не существуетъ и гдѣ находилась неизвѣство. Что по автору повѣсти апостолъ водрузилъ крестъ на той части кіевской горы, которая послѣ обнималась городомъ въ собственномъ смыслѣ или городскою крѣпостью, это онъ даетъ знатъ въ словахъ: "и постави крестъ и помолися Богу и слѣзъ съ горы сея, идѣже послѣже бысть Кіевъ." А что первоначальный или довладимировскій городъ стоялъ не тамъ, гдѣ его полагаютъ позднѣйшее преданіе и нывѣшніе ученые, см. ниже.

<sup>1) &</sup>quot;Хвощутся",—хвостаться, по теперешнему хвыстаться (у Малороссовъ: хвыскаться), то же что хлестаться.

в Вмёсто "квасомъ уснияномь" Лаврент. кетописи именно читается "квасомъ кислымъ" въ кетописяхъ новейшихъ (Никоновск., Софійск. Временнике); въ Ипатск. кет.: "мытелью" (деревенскіе жители и до сихъ поръ моютъ головы въ баняхъ квасомъ для очищенія ихъ отъ такъ называемой плоти; у Малороссовъ до настоящаго времени есть слово мытель, которое значитъ теплую воду съ квасомъ или съ мятой для мытья головы).

лена такъ, а не иначе. Большая часть греческихъ сказаній объ ап. Андрев говорять, что ему досталось въ удвль проповедывать христіанство между прочимъ въ Скиеји, и некоторыя изъ сказаній были переведены на славянскій языкъ въ очень древнее время 1); а такъ какъ территорія, которую занимали наши предки, находилась именно въ Скиоји, о чемъ прямо говорить и нашть летописець, то надлежало бы ожидать, что составитель повъсти заставить апостола предпринять нарочное путешествіе на Русь, а не совершить черезъ нее путешествіе только случайное, мимоходное. Можеть быть, составителю повъсти неизвъстны были переведенныя на славянскій языкъ греческія сказанія, говорящія о пропов'яди ап. Андрея въ Скиеіи; можеть быть, онъ находиль нев роятнымъ и неправдоподобнымъ простирать проповъдь апостола въ Скиейи до территоріи нашихъ предковъ; какъ бы то ни было, во всякомъ случав у него было прямое или частное весьма важное побуждение представлять дело именно такъ, какъ онъ его представляеть. Если бы вести апостола въ Русь нарочно, то нужно было бы вести его для проповёди христіанства людямъ, а не для благословенія необитаемыхъ горь, ибо заставить его совершить весьма далекое нарочное путешествіе для посл'ядней п'яли значило бы сказать о немъ не только ибчто совсемъ невероятное, а даже и привлекающее на его память осм'яние. Но вести апостола въ Русь для проповъди кристіанства людямъ значило бы сочинить повъсть объ его путешествін въ Русь только для того, чтобы сказать, что приходиль къ нашимъ предкамъ съ проповъдію христіанства апостоль и что они остались

<sup>1)</sup> Греческія сказанія объ ап. Андрев раздыяются на два класса—на краткія изв'єстія и пространныя житія. Краткія изв'єстія читаются: у Оригена, Дороеся Тирскаго, Евсевія Кесарійскаго, Епифанія Кипрскаго, неизв'єстнаго автора, приводимаго подъ именемъ Ипполита Римскаго, Никиты Пафлагонскаго, въ Менологін импер. Василія Болгаробойца, у Икуменія Триккскаго и Никифора Каллиста; пространныхъ житій извістно три: монаха и презвитера Епифанія, Сумеона Метафраста и сейчасъ помянутаго Никифора Каллиста (который кратко сообщаеть объ ап. Андреж въ своей Церк. Ист.). Что ап. Андрею досталось въ удъть проповъдывать христіанство между прочимъ въ Скиеїи, это говорится во всёхъ краткихъ извёстіяхъ (при чемъ только у Никиты Нафлагонскаго названіе Скиейи замѣняется названіемъ Сарматін, а у Икуменія Триккскаго, который повторяєть сотрудника Іеронимова Софронія Палестинскаго, подъ Скивій ясно разум'єстся Скивія не европейская, а азіатская, составлявшая нынёшній русско-китайскій Туркестанъ). Изъ сказаній, заключающихъ въ себъ краткія извъстія, были переведены на славянскій язывъ: Пері τῶν δώδεκα ἀποστόλων неизвістнаго писателя, приводимаго подъ именемъ Ипполита Римскаго, читаемое въ Святославовомъ Изборникъ 1073 г. (л. 261), сказаніе изъ Менологія импер. Василія, читаемое въ нѣкоторыхъ Прологахъ XIII въка (подъ 30 Ноября), Σύγγραμμα περί των μαθητών Κυρίου Доровеева и Σύγγραμμα περί των άγιων όποστόλων Επιμφαніева, изв'єстныя по рукописямь XV в'яка (Восток. Опис. Рум. Муз. стр. 12, col. 2), но переводъ которыхъ не невъроятно относить къ значительно болье раннему времени.

глухи къ его проповъди. Такимъ образомъ, чтобы заставить ап. Андрея посътить Русь, а при этомъ сохранить и добрую славу нашихъ предковъ, представлялось возможнымъ только сочинить повъсть объ его путешествіи черезъ Русь мимоходномъ, случайномъ. Существовали внѣшніе поводы или предлоги и для того, чтобы сочинить послъдняго рода путешествіе. Предкамъ нашимъ извъстны были въ переводъ на славянскій языкъ такія греческія сказанія объ ап. Андрев, которыя, подробно говоря о мъстахъ его проповъди, утверждаютъ, что онъ былъ на съверномъ берегу Чернаго моря,—въ Тавридъ или Крыму, и здъсь между другими городами въ Херсонесъ или Корсуни 1). Въ древнее время эта Корсунь могла быть названа, такъ сказать, самымъ преддверіемъ руси, ибо хотя была не особенно близка къ ней, но составляла тогда для нея почти такой же неизбъжный и такой же знакомый рынокъ, какой для нашихъ деревень составляють ближайшіе къ нимъ города, такъ какъ въ ней пріобрътали для себя Русскіе всъ произведенія европейско-авіатской цивилизованной промышленности.

<sup>1)</sup> Извъстны были два житія—Епифаніево и Метафрастово или по крайней мъръ второе изъ нихъ (славянскій переводъ житія Метафрастова въ сокращенномъ видь читается въ Макарьевскихъ Четь-минеяхъ подъ 30 Ноября,—мач. "Сін бъяще оть града Вивсанды, сынъ Ионинъ",--и оставшійся неподновленнымъ его языкъ ясно дветь видеть его древность. Греческій подличникь, -- нач. "Арті той такос Zaxapiou, 'ludvvou фині тоо пачи,—въ греческихъ богослужебныхъ Минеяхъ подъ 30-мъ Ноября, а у Миня въ числе житій, написанных Метафрастомъ, —tt. CXIV—CXVI, его ньть. Старшій извъстный намъ списокъ славянскаго перевода житія Епифаніева читается въ рукописи конца XV начала XVI в.,-Моск. Дух. Акад. изъ Волоколл. № 592, л. 549 об. Греческій подлинникъ у Миня въ Патрол. t. СХХ, col. 216, нач. 'Єпсібіпер πολλοί ανεγράψαντο βίους και πράξεκ θεοφίλων ανδρών και γυναικών... Η αναιο περεвода, почему-то опускающаго до полуторыхъ печатныхъ четвертовъ подлинника и вообще, кажется, сдъланнаго по его редакціи особой отъ напечатанной у Миня: "Святому Енифану, архіепископу Кипрьскому, глаголющю о блаженнёмъ апостоле Андрев"... Епифаній жиль не въ X-XI векі, ка которому относить его Гардесь, -у Фабриц. VIII, 259 прим., но, какъ самъ даетъ знать, во времена иконоборцевъ, послъ Константина Копронима,—† 775; а что онъ писаль ранъе Метафраста, видно изъ его словъ въ началъ житія, следующихъ за приведенными выше: тŵν δè μακαρίων αποστόλων ούδεις βίους ανεγράψατο αισίως). Επηφαμίй и Метафрасть подагазоть три путешествія ац. Андрея, изъ которыхъ два первыя посвящены были Малой Азіи и южному берегу Чернаго моря, (между городами на берегу моря и Синопъ), а последнее обнимало Закавказье, северный берегь Чернаго моря, Византію съ Иравліей и наконець Пелопоннесь, гдв въ Патрахъ апостоль и потерпаль мученическую смерть. На саверномъ или русскомъ берету Чернаго моря онъ быль-по Епифанію: въ Воспоръ, Оеодесін или Оеодосін, Херсонесь, опять въ Воспорь, изъ котораго на одномъ херсонскомъ корабле переправыся въ Синопъ, чтобы идти въ Византію; по Метафрасту: въ Воспорѣ и Херсонесь, изъ котораго также и для того же отправился въ Синопъ.

Изъ Корсуни во времена древнихъ предковъ нашихъ былъ путь черезъ Россію къ Варягамъ, а отъ Варяговъ до Рима, какъ они знали, —прямой и непрерывный путь моремъ: такимъ образомъ, действительно выходилъ путь изъ Корсуни въ Римъ черезъ Россію. Этимъ путемъ составитель повъсти и провель ап. Андрея изъ Корсуни въ Римъ для того, чтобы заставить его мимоходомъ благословить горы кіевскія. Посылать апостола изъ Корсуни въ Римъ нашимъ путемъ есть одно и тоже, что посылать кого-нибудь изъ Москвы въ Петербургъ путемъ на Одессу; но представлять возможнымъ совершенно неестественное или невъроятное есть одна изъ привиллегій составителей народныхь легендь. При томь, сочиняя этоть неожиданный и слишкомъ оригинальный путь, составитель повъсти, по всей въроятности, не считаль его такимъ невозможно страннымъ, какимъ онъ былъ на самомъ дълъ: имъя недостаточныя географическія свъдънія, онъ, въроятно, только находиль его несколько более длиннымь, чемь прямой путь по морю Средиземному. Этоть действительный путь составителю повъсти быль извъстенъ и прямо имъ указывается 1), такъ что если апостола, находившагося въ Корсуни при началъ обоихъ путей, онъ считаетъ возможнымъ послать по первому, то ясно, что онъ не полагаетъ между обоими путями черезъ чуръ большаго различія. Если же и при всей скудости своихъ географическихъ сведеній составитель повести все таки зналъ, что, ведя апостола изъ Корсуни въ Римъ своимъ путемъ, онъ заставляль дёлать его совершенно невёроятный крюкъ: то онъ могъ находить достаточнымь для себя, что какой ни какой путь существоваль, а за тъмъ, какъ это и всъ составители народныхъ сказаній не сами себя обманывающіе, разсчитываль на невідівніе и невіжество своихь читателей...

Необходимо думать, что повъсть объ ап. Андрев явилась послъ времени составленія первоначальной льтописи и есть въ сей послъдней поздньйшая вставка. Въ другой повъсти, читаемой въ той же льтописи, говорится, что "сдъ (въ Русской земль) не суть апостоли учили" и что "тъломъ апостоли не суть сдъ были" 2). Принадлежить ли эта вторая повъсть самому составителю льтописи или также есть въ ней вставка, по во всякомъ случать она должна быть признаваема старъйшею, чъмъ наша повъсть. А къ повъсти о преложеніи книгъ на славянскій языкъ Меводіемъ и Константиномъ, внесена ли она въ льтопись самимъ льтописцемъ (бывъ составлена не имъ) или послъ него, прибавляется замъчаніе, что учитель намъ — Руси (не апостолъ Андрей), а какъ и всъмъ Славянамъ, апостолъ Павелъ: "Словеньску языку учитель есть Андроникъ апостолъ.

<sup>1) &</sup>quot;Отъ Рима придти по тому же (Варяжскому) морю ко Царюгороду, а отъ Царягорода придти въ Понтъ море", читается въ нашей же повъсти (въ географическомъ введени въ нее).

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Въ повъсти объ убіенін Варяговъ христіанъ при Владимирѣ язычникъ.

въ Моравы бо ходилъ; и апостолъ Павелъ училъ ту, ту бо есть Илюрикъ, его же доходилъ апостолъ Павелъ, ту бо быша Словене первое; тъмъ же и Словеньску языку учитель есть Павелъ, отъ него же языка и мы есмо—Русь, тъмъ и намъ Руси учитель есть Павелъ". Къ заключенію о не весьма раннемъ происхожденіи нашей повъсти должно вести и то обстоятельство, что заразиться тщеславіемъ и подумать объ его удовлетвореніи предки наши могли не сейчасъ за тъмъ, какъ приняли христіанство, но только послъ того, какъ болъе или менъе обжились въ немъ и какъ оно болье или менъе прочно водворилось и утвердилось въ ихъ странъ, чъмъ могла быть пробуждена ихъ гордость 1).

Замѣчательна редакція повѣсти, помѣщенная въ лѣтописи. Серьезное по крайней мѣрѣ на половину перемѣшано въ ней съ шуточнымъ и вмористическимъ и апостолъ не совсѣмъ скромнымъ образомъ употребленъ въ орудіе насмѣшки. Принадлежа Малороссіи, редакція имѣетъ цѣлію на половину прославленіе Кіева, на горахъ котораго апостолъ водрузилъ крестъ, на половину же осмѣяніе великорусскаго Новгорода, въ которомъ онъ чудился страннымъ великорусскимъ банямъ. Извѣстно, что наши области любили смѣяться одна надъ другою и насочиняли одна про другую иножество насмѣшливыхъ сказаній и присловій э); извѣстно, что въ особенности любили, какъ и до настоящаго времени любять, смѣяться одна

<sup>1)</sup> Черезъ 50 лёть послё крещенія при Ярославь Русскіе съ скромнымъ смиреніемъ называли себя "малымъ стадомъ" (митр. Иларіонъ въ Словъ о законъ и благодати). Въроятно, такъ прододжали они смотръть на себя и еще лъть около 50-ти. Но при такомъ незаносчивомъ взглядѣ еще не могли быть сочиняемы ими притазательныя новъсти, по которымь апостолы ходили бы вь ихъ землю для поставленія крестовъ на ихъ горахъ. Что въ въкъ составителя літописи еще не было извъстно повъсти объ апостолъ Андрев, объ этомъ необходимо завлючить и изь словъ преподобнаго Нестора, который, будучи несправедливо принимаемъ за самого летописца, быль его современникомь и который въ житін Бориса и Глеба говорить: "не бъща апостоли ходили къ нимъ" (Русскимъ). Первал дерковь апостола Андрея была построена въ Кіевъ весьма рано, именно-Всеволодомъ Ярославичемъ въ 1086-мъ году (для дочери Анны или Янки, которая желала принять чонашество и для которой онъ устронль при церкви женскій монастырь, -извъстный Андреевскій Янчинъ, --- Ипатск. лът. подъ 1086 г.). Но по сказанному сейчасъ выше вовсе не представляется въроятнымъ думать, чтобы уже такъ рано могло существовать сказаніе о посіщеній апостоломь Кіева; скорье наобороть существованіе самой церкви могло содъйствовать до нъкоторой степени возникновенію сказанія. Первая Крестовоздвиженская церковь, и то нѣсколько сомнительная (не знаемъ, та ин самая, о которой выше), построена въ Кіевъ въ началь XIII въка (Карамэ, III, прим. 326).

<sup>2)</sup> Ихъ и о нихъ можно читать въ внигахъ: Сисперева Русскіе въ своихъ пословицахъ, вн. IV, Москва, 1834, стр. 162 sqq (этнографическія пословицы), и Сахарова Сказанія Русскаго народа, томъ I, кн. 2. С.-Пб. 1841, стр. 107 sqq (Русскія народныя присловія).

надъ другою двѣ большія области—великорусская и малорусская. Редакція повѣсти объ апостолѣ Андреѣ, помѣщенная въ лѣтописи, представляетъ собою образецъ такихъ насмѣшливыхъ сказаній Малороссовъ о Великороссахъ. Малороссъ, у котораго нѣтъ нашихъ великорусскихъ бань¹) и для котораго эти бани составляютъ крайне смѣшную странностъ ²), съ своимъ прославленнымъ юморомъ говоритъ въ повѣсти Великороссу: бывъ у насъ въ Кіевѣ, апостолъ изрекъ пророчество, благословилъ горы и поставилъ на нихъ крестъ, а у васъ въ Новгородѣ только подивился на вашу хитрую выдумку самимъ себя сѣчь и мучить, о чемъ разсказывалъ даже въ Римѣ.

Естественно, что Новгородцы не желали остаться осмѣянными. И воть, въ отвѣть на кіевскую редакцію повѣсти явилась редакція новгородская. Не хотѣвъ или не умѣвъ отвѣтить на насмѣшку одинаковою насмѣшкой, Новгородцы вознаграждають себя тѣмъ, что стараются возвысить себя надъ Кіевлянами. Говоря о Кіевѣ то же, что и выше, редакція новгородская умалчиваеть о баняхъ новгородскихъ и вмѣсто того говорить, что въ области Новгородской апостолъ проповѣдывалъ слово Божіе з) и оставилъ на благословеніе свой жезль за То-есть Новгородцы

<sup>1)</sup> Если кому вспоментся баня въ Кіевѣ Ольгина, въ которой были сожжени послы Древлянскіе: то, во-первыхъ, въ разсказѣ лѣтописи, какъ кажется, разумѣется не баня, а комната для мытья (комната съ ванными, баня въ западно-европейскомъ смыслѣ, что вовсе не одно и тоже съ великорусской или такъ называемой "русской" баней): "повелѣ Ольга мовь сотворити (Деревляномъ), ръкуще сице: измывшеся придите ко мнѣ; они же (слуги) пережьгоша истопку (вар. истьбу,—жарко натопили избу, комнату), и влѣзоша Деревляне, начаща ся мыти"... (сіт лѣтоп. подъ 1095 г., объ избіеніи Половцевъ); во-вторыхъ, существованіе бань у князей на югѣ (въ Ипатск. лѣт. подъ 1205 г. разумѣется настоящая баня?) не составляю бы свидѣтельства о существованіи ихъ у народа: великорусскія бані происхожденія норманнскаго (Полодима Изслѣдованіи, замѣчаніи и лекціи, ПІ, 463, сіт о нынѣшнихъ шведскихъ баняхъ въ статьѣ: "Страна полуночнаго солнца" въ Отечеств. Зап. 1883 г., Мартъ, стр. 228), и весьма возможно, что князья наши, бывшіе потомками Норманновъ, перенесли ихъ съ собою и на югъ.

<sup>2)</sup> Какую великую странность составляють наши великорусскія бани для тѣхъ, которые не имѣють ихъ, см. напримъръ въ статъѣ "Буряты", помѣщенной въ Жури. Мин. Внутр. Дълъ, ч. XXVI, кн. 4, стр. 60: "ужасная добровольная пытка (которой подвергаютъ себя Русскіе въ баняхъ) служитъ у Бурята главною имъ укоризною" и пр.

<sup>3)</sup> Новгородская редакція— въ Степенной книгі (І, 7 и 95, — въ житіяхъ Ольги и Владимира) и въ житіи Михаила Саллоса, написанномъ по порученію новгородскаго архіепископа (послів митрополита) Макарія Василіемъ Михайловичемъ Тучковымъ (напечатано въ Памятникахъ Купислева-Безбородко, ІV, 36).

<sup>4) &</sup>quot;Жезяъ свой (апостоль) водрузи въ веси, нарицаемой Друзино" (Степ. кн. I, 7), — въ извъстномъ Аракчеевскомъ селъ Грузинъ, находящемся на Волховъ приблизительно на половинъ его теченія (верстахъ въ 15 внизъ отъ Волховской

отвъчають въ своей редакціи Кіевлянамъ: у васъ въ Кіевъ апостоль ограничися только тьмъ, что поставилъ кресть на пустыхъ горахъ, у насъ же сдълалъ гораздо большее, заявилъ къ намъ свое благоволеніе болье осязательнымъ образомъ.

Если первоначально Русскіе удовольствовались только тімь, что заставили одного изъ апостоловъ благословить свою землю, то естественно, что съ теченіемъ времени ихъ притязанія должны быть увеличиться, тёмъ болве, что поздивишая новгородская редакція повісти, говорящая, что апостоль пропов'ядываль въ области Новгородской слово Божіе, представляла имъ для таковыхъ притязаній некоторыя основанія. Съ XVI въка, если не ранъе, Русскіе начали считать и выдавать апостола Андрея за перваго дъйствительнаго насадителя христіанской въры на Руси, и когда представлялись нужда или случай, съ гордостію и твердостію указывали на это, какъ на не подлежащій сомніню факть. Извістный Антоній Поссевинъ, убъждая царя Ивана Васильевича Грознаго къ соединенію съ папою, ссылался ему на примъръ Грековъ, которые приняли унію на соборъ Флорентійскомъ; дарь отвъчаль: "Мы въримъ не въ Грековъ, а въ Христа; мы получили христіанскую въру при началъ христіанской церкви, когда Андрей, брать апостола Петра, пришель въ эти страны, чтобы пройти въ Римъ; такимъ образомъ мы на Москвъ приняли христіанскую въру въ то же самое время, какъ вы въ Италіи, и съ тъхъ поръ доселъ мы соблюдали ее ненарушимою" 1). Въ половинъ XVII въка, извъстный старецъ Арсеній Сухановъ, посыланный царемъ Алексвемъ Михайловичемъ въ Грецію для описанія церковныхъ чиновъ, имѣлъ съ Греками горячіе споры по поводу дониконовскихъ несогласій нашихъ съ ними въ нѣкоторыхъ церковныхъ обрядахъ. Когда Греки указывали Суханову на то, что мы — Русскіе приняли въру отъ нихъ — Грековъ и слъдовательно во всемъ должны быть согласны съ ними, онъ отвъчалъ: "Вскую вы собою хвалитеся, что мы отъ васъ крещеніе пріяли, мы крещеніе пріяли отъ апостола Андрея, когда онъ по вознесеніи Господни прінде въ Византію и оттуда пойде Чернымъ моремъ до Дніпра, и Дніпромъ вверхъ до Кіева, и отъ Кіева даже до Великаго Новагорода, и ходя темъ путемъ ученіе свое о въръ Христовъ распространяль, а иныхъ крестилъ... Въру вы изначала пріяли отъ апостола Андрея, а мы такожде отъ апостола Андрея 2). Всемъ иностранцамъ, которые прівзжан въ Россію или

ставцін Николаєвской желѣзной дороги). Отъ этого водруженія апостоломъ креста булто бы и село получило свое имя (Друзино или Грузино отъ водружать или вогружать — житіе Михаила Саллоса, въ которомъ о жезлѣ подробно).

<sup>1)</sup> Possevini Colloquium primum съ Грознымъ de fide catholica въ Supplementum ad Historica Russiae Monimenta, p. 102.

<sup>2)</sup> Такъ называемый Малый Проскинитарій или собственно Статейный списокъ (несправедливо считаемый за раскольничій подлогь), бестда въ Терговищи

встрѣчая Русскихъ за границею, распрашивали ихъ о вѣрѣ, они отвѣчали не иначе, какъ то же, что говорили Грозный Поссевину и Сухановъ Грекамъ <sup>1</sup>).

Древнимъ временамъ и древнимъ людямъ извинительно было создавать легенды; но на насъ въ свою очередь лежить обязанность отличать легенды отъ настоящей исторической истины... Всякое сказаніе мы, конечно, должны принимать въ томъ видъ, какъ оно намъ сообщается. Сказаніе объ апостол'в Андрев говорить, что онъ быль въ Россіи потому. что хотвль чрезъ нее пройти изъ Греціи въ Римъ; ясно, что сказаніе есть крайне несообразный вымысль, ибо оно заставляеть апостола идти путемъ, который не только въ 50 разъ длиниве обывновеннаго, но который въ его время просто быль совершенно неизвъстенъ. Поправляя сказаніе и ссылаясь при этомъ на свидътельства писателей греческихъ, что ап. Андрей проповъдывалъ между прочимъ и въ Скиеіи, мы будемъ утверждать, что онъ могъ быть въ Россіи нарочно? Но если дать въру писателямъ греческимъ относительно проповеди апостола въ Скиеји, то у нихъ необходимо будеть разуметь подъ Скиејей вовсе не внутреннюю страну съ ея варварскимъ населеніемъ, а только ея южную окраину или съверный берегъ Чернаго моря съ находившимися на послъднемъ греческими колоніями, какъ это дъйствительно и разумъють тв изъ писателей греческихъ, подробно говорящихъ о мъстахъ проповъди ап. Андрея, которые не имъють слишкомъ большой наклонности къ баснословію 1). Что

<sup>6-</sup>го Іюня (напеч. С. А. Бѣлокуровымъ въ Христ. Чтен. 1883 г., № 11—12 и въ 1 вып. II тома изслѣдованія "Арсеній Сухановъ", М. 1893 г.). Арсеній ссылаєтся на не задолго передъ тѣмъ напечатанную въ Москвѣ извѣстную Книгу о правой вѣрѣ (въ этой послѣдней, въ главѣ 3,—"О увѣреніи и о крещеніи Руси", повторяєтся Захарія Копыстенскій, который, имѣя свои, спеціально южно-русскія, причины выдавать ап. Андрея за перваго насадителя христіанства на Руси, увѣряєть, будто "святой Андрей, проходячи землю Росскую, многихъ крестиль и до познанія Христа привель",—Палинод. ч. III, розд. 1, артик. 1,—въ Историч. Библіот. IV, 970).

¹) Герберимейма Rerum Moscoviticarum Commentarii, у Старчевского въ Historiae Ruthenicae Scriptores exteri saeculi XVI, vol. I, р. 19, Фабра Moscovitarum Religio ibid., р. 5, Гватьини Отпішт гедіопит Моscoviae descriptio, ibid., р. 18, Одерборна Іоаппів Basilidis Magni Moscoviae Ducis vita, ibid., vol. 2, р. 20 sub fin. Впрочеть, еще и въ началь XVI въка находились у насъ своего рода такъ сказать либералы, которые повторяли древнъйшее, до-легендарное, что русскому языку открылось въровать во Христа одному изъ последнихъ, "а не бывшу нико(торо)му же апостолу въ Русской земли",— Опис. Сунода. рукопи. Горск. и Невостр. № 326, л. 17 об., стр. 681 (А преп. Іосифъ Волоколамскій въ началь того же XVI въка ръщаль вопросъ, почему ап. Андрей не проповъдываль христіанства въ Русской земль. Отвъть: "возбраненъ бысть оть Святаго Духа, его же судбы бездна многа и сего ради суть сіа несказанны",—Просвътит., Казанск. изд. стр. 41).

э) Епифаній и Метафрасть, подробно говорящіе о м'єстахъ пропов'єди ап. Андрея, ограничивають его д'ятельность въ Скиейи, какъ мы указали, только гре-

же касается до предположеній, будто апостоль могь доходить до нашихъ Кіева и Новгорода или хотя бы до одного перваго, то оно столько же въроятно, сколько и предположение, что апостолъ доходилъ до самаго-Архангельска или до самаго Пустозерска. Въ въкъ апостоловъ страна наша представляла изъ себя находившуюся за предълами извъстнаго міра невьдомую и исполненную всевозможных ужасовъ пустыню 2). Зачьмъ бы пошель въ эту невъдомую пустыню апостоль Андрей? Онъ могь пойдти въ нее, какъ и во всякую другую подобную пустыню, только тогда, когда бы у него не было дъла въ чертв самаго тогдашняго міра и было свободное время ходить по пустынямъ. Но это, какъ всякій знаеть, былововсе не такъ. Онъ не могъ имъть никакой надежды утвердить скольконибудь прочнымъ образомъ христіанство въ совершенно разъобщенной съостальнымъ міромъ варварской и населенной Богъ знасть кімъ странів: для чего же предпринималь бы онь въ нее путеществіе? Не для того жевъ самомъ дълъ, чтобы ставить кресты на необитаемыхъ горахъ или наблюдать такіе обычая, какъ паренье въ баняхъ 2).

ческими колоніями, находившимися на полуостров'в Таврическомъ или Крыму. Никифоръ Каллистъ (извъстный своею великою любовію если не къ сочиненію своихъ басевь, то къ собиранию чужихъ), принадлежащее которому житие ап. Андрея не напечатано и знаемо нами только по указаніямь (Фабриц. Biblioth. Graec. ed. Harles, VII, 443, и его жее Codd. Apocrt. N. T., ed. 2, p. 502, not.), въроятно, баснословить нь немь о путешествін апостола и внутрь Скиоїн, ибо въ своемъ краткомъ извізстін о м'встахъ гего д'вательности, которое читается въ его Церковной Исторіи (lib. II, сар. 39) онъ говорить: "апостолу Андрею досталось идти къ язычникамъ, именно въ Каниадокію, Галатію и Виеннію, обощедъ которыя, онъ ходиль также вь страну, которая называется страною Антропофаговь, и въ пустыни Скиесків по обоимъ берегамъ Евисинскаго Понта-съверному и южному". О странъ Антропофаговъ Каллистъ, вероятно, говоритъ на основании апокрифическаго сказания о городь Антронофаговъ (которое см. у Тишендорфа въ Acta Apostolorum apocrypha, Lipsiae, 1851); а это сказаніе есть самая нелішая фабула, въ которой ни мало не пахнеть нашей Россіей (и сочинить которую, віроятно, подаль поводь Епифаній, говорящій, что жители города Синопа называются антропофагами за свои варварскіе и жестовіе нравы, а что жители города Амастриды прозваны были такъ за свое враждебное отношеніе къ апостолу и въ частности за то, что одинъ здівшній жиль откусиль ему палець).

<sup>1)</sup> Населенную Антропофагами, покрытую чуть не вѣчными мравами, скованную страшными мразами и проч.

<sup>2)</sup> Кто, отвазавшись отъ Новгорода, все-таки сталь бы стоять за Кіевь, до котораго будто бы апостолу легво было подняться Дивпромъ, тому, кромв вопроса: зачъть бы онъ поднялся, отвътимъ, что на самомъ дълв въ въкъ апостоловъ сдълать это было такъ же легко, какъ въ недавнее время подняться къ верховьямъ Нила. Отъ Геродота до временъ апостоловъ знакомство Грековъ съ нашею стравой едва ли увеличилось, а этотъ последній говорить, что греческіе колонисты сверныхъ береговъ Чернаго моря плавали вверхъ по Дивпру (для торговли съ вар-

Нельзя и совершенно невъроятно допустить, чтобы телесно посътиль нашу страну одинъ изъ апостоловъ, но необходимо принимать, что мысленно благословили ее всв они, — и мы Русскіе, подобно всвить другимъ народамъ, принявшимъ христіанство не непосредственно изъ рукъ апостоловъ, "ничимъ же меньшіе" въ церкви Христовой кого бы то ни было 1).

20-го Января и 20-го Іюня воспоминаются нашею церковію мученики Инна, Рима и Пинна в), о которыхъ въ Менологіи импер. Василія сказано, что они были изъ Скиеїи, изъ сѣверныхъ предѣловъ,— άπὸ Σκυθίας, ἐκ τοῦ βορείου μέρους, ученики св. ап. Андрея, что, учивъ о имени Христовомъ и многихъ обративъ къ правой вѣрѣ, они были схвачены княземъ варваровъ,— παρὰ τοῦ τῶν βαρβάρων ἄρχοντος, который и предалъ ихъ мученической смерти (подъ 20-мъ Января). Понимая греческое: ἀπὸ Σκυθίας, ἐκ τοῦ βορείου μέρους, въ смыслѣ: изъ Скиеїи, изъ сѣверной ея части, и присоединяя къ сему то, что въ разсказѣ о мученіи говорится о жесточайшей зимней стужѣ и о замерзшихъ отъ стужи рѣкахъ, считаютъ не-

варами) только приблизительно до южной части губерніи Екатеринославской (до г. Александровска), а что было далве, того рішительно ни одинь изъ нихъ не умість сказать (кн. 4, глл. 53 и 56,—выписки съ русскить переводомъ и объясненія въ Записках Одесск. Общ. Ист., т. І, стр. 15, 16 и 54). Пусть припомнить читатель, что выше были Дибпровскіе пороги (между Александровскомъ и Екатеринославомъ на протяженіи версть 70-ти), которые должны были полагать рішительную преграду знакомству съ дальнійшею внутреннею Россіей и надолго быть здісь для Грековъ геркулесовыми столбами.

<sup>1)</sup> Не признасть достовърною повъсти о путешествін ап. Андрея на Русь уже первый нашъ цервовный историкъ митр. Платонъ, и только, какъ первый невърующій, высказываеть свое невъріе съ нъкоторою прикровенностію (Исторіи ч. І, гл. П). Преосв. Филареть котъль было высказать свое невъріе и безъ всявой прикровенности, но быль воспрепятствовань въ этомъ такъ называемыми "независящими обстоятельствами" (см. Прибавля. къ творр. свв. отца. 1884 г. кн. П, стр. 641 прим. А судя по тону, какимъ преосв. Филаретъ въ одномъ письмъ къ А. В. Горскому говорить о догадкахъ преосв. Макарія относительно пропов'ядя ан. Андрея Славянамъ, слёдуетъ думать, что онъ или предполагалъ единомысліе съ собой А---ра В-ча по данному предмету или же прямо зналь объ этомъ его единомысли,-Письма Филарета, архіепископа Черниговскаго, къ А. В. Горскому, М. 1885, N 90, стр. 227, письмо отъ 30-го іюня 1848-го года). Карамзинъ, вследъ за митр. Платономъ, высказываеть свое невъріе повъсти о путешествіи черезъ Русь ап. Андрен такимъ образомъ, что, сказавъ о путешествіи на основаніи летописи въ тексте Исторіи, въ примъчаніи дъласть оговорку: "Впрочемъ люди знающіе сомнъваются въ истинъ сего Андреева путешествія",—І, 17 и прим. 66.

<sup>3)</sup> По-гречески: 'Ivvà, 'Рода ('Ріцца), Пілvà. Въ одномъ сербскомъ Прологѣ первой половины XIV въка они называются Ененомъ, Нириномъ и Пинною (но не Пнемъ, какъ это у преосв. Филарета въ Житіяхъ южныхъ Славянъ и за нимъ у преосв. Сергія въ Полномъ мѣсяцесловѣ), см. Гласникъ Друштва сербск. слов., XVI, 37.

обходимымъ разуметь подъ Скиејей ту ея часть, въ которой обитали наши предки-русскіе Славяне. Но греческое: ἀπὸ Σκυθίας, ἐκ τοῦ βορείου иє́роис значить не-изъ Скиеіи, изъ сверной ея части, а-изъ Скиеіи, изъ свверной страны, т. е., которая есть свверная страна; что же касается до стужи и замерзанія рікь, то оні иміноть місто на пространствъ всей бывшей Скиеіи Грековъ до самой южной ея границы. Впрочемъ, къ устранению напрасныхъ споровъ, существуеть опредъленное указание ивста двятельности мучениковъ. Въ нашемъ славянскомъ Прологв разсказъ о мученіи заключается изв'ястіемь о перенесеніи мощей святыхъ (оно 20-го Іюня, тогда какъ 20-е Января — день кончины), въ которомъ говорится, что тыла ихы, погребенныя ныкоторыми христіанами, епископы (не сказано — чей и какой) вынуль изъ могилы и положиль въ своей церкви, а что спустя семь лёть послё кончинь мучениковь, въ слёдствіе ихъ явленія, тоть же епископъ перенесъ мощи "въ мъсто, нарицаемое Аликсъ, и (иже и?) пристанище сухо суще" (подъ 20-мъ Іюня). Это извъстіе взято изъ особаго сказанія о перенесеніи мощей. Въ особомъ сказаніи, которое изв'ястно на греческомъ по одной рукописи Парижской публичной библіотеки XI віжа, говорится, что святые пострадали въ Готеіи и что мощи ихъ перенесены были въ приморское мъстечко Аликсъ епископомъ Годдою 1). Это значить, что святые пострадали въ южномъ Крыму, ибо здёсь въ пределахъ греческой Скиейи и находилась такъ называемая Готеія. Когда во второй половинь IV выка Готы принуждены были изъ теперешней южной Россіи удалиться отъ Гунновъ на западъ, то некоторая часть техъ изъ нихъ, которые жили въ Крыму, не последуя за своими сородичами, остались на своихъ прежнихъ мъстахъ жительства; именно — остались двв небольшія общины: одна, занимавшая мъстность близъ Босфора или Керчи, — Готы этой общины назывались Готами Тетракситами; другая, занимавшая узкую приморскую полосу земли между Балаклавой и Судакомъ, — Готы этой общины отъ своей области или областцы, носившей у Грековъ названіе Дори, изв'єстны подъ именемъ Готовъ дорійскихъ, и поселенію этихъ-то вторыхъ Готовъ и было усвоено название Готеіи, равно какъ и епископамъ учрежденной у нихъ епархін дано было названіе епископовъ Готеійскихъ. Въ сейчасъ указанной нами Готеіи и пострадали наши мученики <sup>2</sup>). Епископъ Годда, перенестій мощи ихъ въ мъстечко Алискъ или Аликсъ, быль епископъ Готойский (имя епископа готское, cfr y Stritt. Memorr. popp. I, 125,—Godas) 3. Алискъ

<sup>1)</sup> См. у Вершинскаго въ "Мъсяцесловъ" подъ 20-мъ Іюня.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въроятнъе представлять дъло такъ, что они пострадали не въ Готоін, уже бывшей сполна христіанскою (такъ какъ въ ней уже епископъ), а у какихъ-либо языческихъ сосъдей Готовъ, сами бывъ изъ Готоіи.

<sup>3)</sup> Когда послѣ конца IV и до VIII вѣка данъ былъ нашимъ Готамъ свой ещекопъ, остается неизвѣстнымъ. Первые извѣстные епископы Готейскіе суть: не

или Аликсъ есть нынёшняя Алушта, находящаяся на берегу моря, въ 42 верстахъ на сёверо-востокъ отъ Ялты и дёйствительно принадлежавшая къ епархіи Готеійской 1). Къ сожалёнію, мы не имёемъ обстоятельной выписки изъ сказанія о перенесеніи мощей, читаемаго въ Парижской рукописи; но если нашъ славянскій Прологь неошибочно воспроизводить сказаніе, говоря, что перенесеніе совершено "по седми лётъхъ" мученія святыхъ: то это вовсе не вёкъ учениковъ ап. Андрея, а неизвёстное время, начиная съ конца IV столётія (Никодимъ въ своемъ Синаксаристь, можеть быть, имёвъ подъ руками сказаніе о перенесеніи мощей, не называеть мучениковъ учениками ап. Андрея,—подъ 20-мъ Января) 3.

О стопахъ апостола Андрея, отпечатлъвшихся на камени великомъ на берегу у моря близъ Херсона, см. въ Степен. книгъ, I, 96. О пребы-

- 1) См. у Миклошича въ Acta Patriarchat. Constantinop., II, 67 и 150 ("Пристанище сухо суще", въроятно, есть переводъ греческаге Епродимеч, Епродимечас, какъ назывался иначе Аликсъ или подъ которымъ разумъется сосъднее съ нимъ мъсто).
- 2) Польскій писатель половины XVII віжа Станиславь Лубинскій, епископь Плопкій, заставляєть ан. Андрея пропов'єдывать и насаждать христіанство въ Польшъ. Но онъ дълаеть это вовсе не на основани бывшаго у Поляковъ древняго преданія, которое бы могло быть приводимо въ связь съ нашимъ преданіемъ (п каковаго преданія у Поляковъ неизвістно), но, какъ это видно изъ него самого, единственно на основаніи того собственнаго общаго соображенія, что апостоль проповъльвать въ Скиеји, а что въ составъ Скиеји входила и Польша (въ сочиненін: Vitae et series episcoporum Plocensium, котораго мы не имфемъ подъ руками, но выдержка изъ котораго читается въ Пагіевыхъ примъчаніяхъ къ Баронію подъ 965 г., п. VI, Лубинскій пишеть: S. Andreas apostolus Scythiam Europeam, cujus appellatione universus septentrio continetur, primus ex Achaia, Istro transgresso, ingressus, revelatae a Christo veritatis lumen in Poloniam intulit. Современникъ Лубинскаго Симонъ Ставровольскій, каноникъ Краковскій, также желающій возводить христіанство Польши ко временамъ апостольскимъ, ничего не говоря объ ан. Андреф. заставляеть насаждать его въ ней житслей Понта, которые въ день Пятидесятницы слушали въ Герусалимъ проповъдь ап. Петра, см. у Мацьевскаго въ Исторіи первобытной христіанской церкви у Славянь, русск. перев. стр. 223, прим. 234).

называемый по имени (Іоаннъ старшій?), подписавшійся подъ опредѣленіями иконоборческаго собора 754 г., и преемникъ этого безъименнаго епископа св. Іоаннъ,
воспоминаемый нашею церковію 19-го Мая и 26-го Іюня (Le Quien'a Oriens Christ. I,
1243 fin.; а что сообщается Прокопіемъ Кесарійскимъ объ епископахъ Готскихъ за
время импер. Юстиніана, относится не къ нашимъ Готамъ, а Тетракситамъ, при
чемъ подъ епископами должны быть разумѣемы или Босфорскіе или, вѣроятнѣе,
фанагорійскіе, см. ниже объ епархіи Тмутараканской). Кафедра древнихъ епископовъ Готфійскихъ, если вѣрить позднѣйшимъ свидѣтельствамъ, находилась въ
несуществующемъ теперь городѣ Феодоро, который вѣроятно полагать на мысу
Ай-Тодоръ (т. е. святый Феодоръ), лежащемъ въ 8 верстахъ къ югу отъ Илты (но
не вѣроятно видѣть въ городѣ Манкупъ, развалины котораго верстахъ въ 10 къ
востоку отъ Севастополя, ибо Манкупъ долженъ быть полагаемъ внѣ предѣловъ
нашей Готфіи).

ванін апостола ніжоторое время на каменномъ мысі одного изъ пороговъ Дивпровскихъ (Ненасытицкаго или по древнему и старому Неясытицкаго), — у Лерберна въ Изследованіяхъ, служащихъ къ объясненію древней русской исторіи, русск. перев. Языкова, С.-Пб., 1819, стр. 272 fin.. Преданіе Валаамскихъ монаховъ, будто апостолъ Андрей быль на ихъ островъ и будто свв. Сергій и Германъ, основатели монастыря, были его ученики, у преосв. Макарія, Ист. т. І, изд. 2-е, стр. 202, сfr описаніе рукописей Хлудова, № 245, л. 20. Г. Арандаренко въ своихъ "Заинскахъ о Полтавской губерніи" утверждаеть, что апостоль Андрей быль не въ Новгородъ Славянскомъ или Великомъ, а Новгородъ Съверскомъ (Черниговской губ.), и, ссылаясь на летописи Кенигсбергскую и Воскресенскую, повъствуеть въ такомъ любопытномъ видъ: "Апостолъ ръкою Десною быль тогда и въ Новегороде Северскомъ, благовестиль Евангеліе и почудился употребленію тамощнимъ народомъ бань своихъ, въ которыхь, по словамь ого, разживался каждый человикь на подобіе раскаменнаю камия (!), съкъ себя кворостомъ до изнеможенія, а потомъ, повергаясь съ журчаніемъ въ річную воду, выходиль оттуда живъ и бодръ, какъ бы никонда не расжинанъ и не битъ" (Записокъ ч. Ш, Полтава, 1852, стр. 416).

О словах»: «якоже рыша». Въ повъсти, помъщенной въ лътописи, о путешествім черезъ Русь апостола Андрея есть ссылка на кого-то или на что-то, выраженная словами: "якоже ріша". Въ первомъ изданіи Лаврентьевского списка летописи, сделанномъ Археографическою Комиссіей, это "якоже рѣша" поставлено такъ, что какъ будто оно относится къ следующему за темъ описанію пути и путешествія апостола (Якоже реша, Ондреко учащю въ Синопіи и пришедшю въ Корсунь...) 1, на основаніи чего хотять видёть вь этихь словахь ссылку летописца (разумей: автора повъсти) на народное преданіе, которое сообщило ему свъдънія о посъщении нашей страны апостоломъ. На самомъ дълъ, какъ это и поправлено во второмъ изданіи Лаврентьевской летописи (а также во второмъ изданіи и л'етописи Ипатьевской) помянутыя слова относятся не къ последующему, а къ предыдущему, именно-къ тому, что Андрей, братъ Петровъ, училъ по Черному морю, и должны быть понимаемы такъ: Черное море называется Русскимъ моремъ; по этому морю училъ Андрей, братъ Петровъ, "якоже рѣша", то-есть какъ о томъ сказали или говорять нѣкоторые. Въ этихъ словахъ авторъ повъсти, несомивнио, ссылается или на Епифанія и Метафраста вибств, или на котораго-нибудь изъ нихъ одного.

Дополнительное пр дположение. Мы принимаемь, что повъсть объ ап. Андрев, читаемая въ лътописи, состоить изъ двухъ частей—изъ геогра-

<sup>1)</sup> Неудачное чтеніе, въроятно, принадлежить покойному Строеву, ибо такъ стоить въ изданномъ имъ Софійскомъ Временникъ; въ прежнихъ изданіяхъ лътописей (Никоновск., Кенигсб.) читается, какъ послъ поправлено.

фическаго введенія о путяхъ изъ Греціи въ Кіевъ и черезъ Кіевъ и изъ самаго разсказа о путешествін апостола. Но возможно, что считаемое нами за введеніе въ повъсть составляеть географическое замьчаніе или географическое сообщеніе, принадлежащее самому летописцу, и что оното и подало поводъ неизвёстному ревнителю славы своего отечества и своей деркви составить повъсть о путешествіи апостола. Въ географическомъ замечании или сообщении, съ одной стороны, говорится, что черезъ Россію можно было совершить круговое путеществіе, которое, начинаясь Понетскимъ или Чернымъ моремъ, приводило бы опять въ то же море, а съ другой стороны-оно (замъчаніе-сообщеніе) оканчивается словами, что Понетское море слыветь Русскимъ моремъ и что по нему, т. е. въ городахъ по берегамъ его, какъ пишутъ, училъ ап. Андрей, братъ Петровъ. По Черному морю, читалось въ летописи, училъ ап. Андрей, а море это слыло Русскимъ моремъ: у ревнителя славы своего отечества и своей церкви могла явиться мысль сдёлать апостола, учившаго по морю, слывшему Русскимъ, до нѣкоторой степени апостоломъ и самой страны Русской. А сообщение летописца, что черезъ Россию можно было совершить круговое путешествіе, которое бы начиналось Чернымъ моремъ и оканчивалось темъ же моремъ, указывало способъ, какъ сделать ап. Андрея до нъкоторой степени апостоломъ и самой страны Русской. Стоило усвонть апостолу, учившему по Черному морю, желаніе побывать въ Римі, который лежаль на нашемъ круговомъ пути,-и онъ могъ быть проведень въ Римъ, съ твмъ, чтобы потомъ опять возвратиться на Черное море, путемъ черезъ Россію, черезъ Кіевъ и Новгородъ...

## Вопросъ о крещеніи Аскольда и Дира.

Отъ временъ доисторическихъ обращаемся ко временамъ историческимъ, которыя начались съ основанія въ половинъ IX въка нашего русскаго государства варягомъ Рюрикомъ.

Начало р'вчей о нашемъ христіанств'в времент историческихъ или о нашемъ христіанств'в историческомъ составляетъ вопросъ о крещеніп кіевскихъ князей Аскольда и Дира 1).

У великаго князя Рюрика, пришедшаго въ 862-мъ году княжить въ Новгородъ, были два мужа «не племени его, но боярина» <sup>2</sup>), именно Аскольдъ и Диръ. Не желая оставаться съ Рюрикомъ въ Новгородъ, они испросились у него пойдти съ родомъ своимъ въ Константино-поль; но когда плыли внизъ по Днъпру, то остановились въ Кіевъ, овладъли имъ и остались въ немъ княжить Полянскою землею, совокупивъ около себя многихъ Варяговъ.

Это сообщаеть нашь летописець объ Аскольде и Дире самь отъ себя. Затемь у него следуеть заимствование изъ одного летописца греческаго. Летописцы греческие говорять о нападении на Константинополь въ правление императора Михаила III, последние годы правления котораго совпадають со временемъ княжения въ Киеве Аскольда и Дира з), какихъ-то Руссовъ, князей которыхъ они не называють по именамъ и о месте жительства которыхъ они не говорять точнымъ образомъ. Одного изъ этихъ летописцевъ греческихъ, именно—продолжателя Георгия Амартола, нашъ летописецъ имелъ у себя подъ ру-

<sup>1)</sup> Составляющему вопросъ врещению Аскольда и Дира предшествуеть легендарное врещение Новгороддевъ въ врымскомъ Сурожъ. См. о немъ въ приложении.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) По другому чтенію: "не нлемени его, ни боярина".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Убить въ 867-иъ году.

ками въ славянскомъ переводъ. Считая въроятнымъ относить его разсказъ о Руссахъ, нападавшихъ на Константинополь, къ кіевскимъ Руссамъ Аскольду и Диру и дъйствительно относя его къ нимъ, лътописецъ буквально и приводитъ его у себя, сдълавъ только то дополненіе, что прибавилъ имена Аскольда и Дира и положилъ событіе подъ 866-мъ годомъ, который по нему есть 14-й годъ правленія императора Михаила 1).

Нашть гетописець: "Въ гето 6374. Иде Асколдъ и Диръ на Греки и прівдоша въ 14 гето Миханла цесаря. Цесарю же отшедню на Огаряны и дошедшю ему Черные реки, весть епархъпосла къ нему, яко Русь на Царьгородъидеть, и вратися царь. Си же внутрь-Суду \*) вшедше много убійство"... и такъ далее, какъ у продолжателя, безъвсякихъ прибавленій.

\*) О Судв, подъ которымъ (собственно-подъ воторою) должно разуметь у льтописца въ настоящемъ случав Босфорскій проливъ, см. ниже. Въ подлин-**ΗΜΕΒ:** οἱ δε Ῥτος φθάσαντες ἔνδον τοῦ ἱεροῦ темесва: Іеронъ — названіе крыпости, именно Іерономъ, а точнъе Іеронами у Грековъ назывались получившія свое ния отъ древняго языческаго святилища. ((єро́у) двё крёпости, которыя находились на Босфорф, приблизительно на трети его протяженія отъ Чернаго моря, н которыя, стоя одна противъ другой. на европейскомъ и на азіатскомъ берегу, заграждали проходъ по проливу къ Константинополю (въ настоящее время. Караташъ и Іорозъ Калеси, недалеко. отъ Румели и Анадолъ - Кавакъ, см **Βυзακπί** 'Η Κωνσταντινούπολις, ΙΙ, стр. 174 и 197, и вторую карту, приложенную въ сему тому; сfr Амартола по нзд. Мурамма, стрр. 652 и 841, а также Гонз. де Клавихо Дневникъ путешествія ко двору Тимура, въ переводъ Срезмевск., стр. 96). Такимъ образомъ "€чооч тоо ієроо значить: въ проливѣ по сво въ Константинополю сторону крепости Те-

<sup>1)</sup> Продолжатель Амартола по древнему славянскому (болгарскому) переводу: "царь же (Михаиль) на Агаряны изиде воевать... Дошедшю же ему Черныя ріви глаголемы, вість ему епархъ посла, яко Русь на Костантинъ градъ идуть; твиже царь прочь иде, Русь же внутрь... (пропускъ) вшедше, много убійствъ крестьяномъ сотворища и во двою сту лодей Константинь градъ оступиша. Царь же, дошедъ, въ градъ винде и съ патріархомъ Фотіемъ сущім въ церкви святыя Богородица во Влахернахъ всенощную молбу сотвориша..., таже божественную ризу святыя Богородица съ прснями износяще въ море, скуть \*\*) (sic) омочивше, тишинъ же сущи и морю укротившюся, абіе буря съ вътромъ въста и волнамъ великимъ воздвигшимся засобь, \*\*\*) безбожныхъ Руси людья возмяте, и къ брегу привержени н избіени, яко мало оть нихъ таковыя бѣды избѣгнути, во свояси съ побѣженіемъ возвратишася" (Сунод. ркп. № 732, л. 330).

<sup>\*\*)</sup> Bs подл. тф вадаот акрыс просе-

<sup>\*\*\*)</sup> Βτ πομι. κυμάτων ἐπαναστάσεις άλλεπάλληλοι ἐγένοντο.

Далъе нашъ лътописецъ ничего не говорить объ Аскольдъ и Диръ, за исключениемъ ихъ смерти, послъдовавшей отъ руки Олега. Но многіе изъ лътописцевъ греческихъ, повъствующихъ о нападеніи на Константинополь неизвъстныхъ Руссовъ, которыхъ нашъ лътописецъ принимаетъ за Аскольда и Дира, говорятъ еще о принятіи этими Руссами христіанства і). Именно—они сообщають, что Руссы, сдълавъ неудачное нападеніе на столицу имперіи, возвратились во-свояси, что императоръ послъ этого вступилъ съ ними въ переговоры и что посредствомъ щедрыхъ подарковъ онъ преклонилъ ихъ къ миру и убъдиль креститься и принять епископа.

Итакъ, дёло объ Аскольдё и Дирё представляется въ слёдующемъ видё. Лётописцы греческіе говорять о неудачномъ нападеніи на Константинополь въ правленіе императора Михаила III и потомъ о крещеніи какихъ-то неизв'єстныхъ Руссовъ, князей которыхъ (какъ мы сказали) они не называють по именамъ и м'єста жительства которыхъ они не указывають точнымъ образомъ. Нашъ русскій л'єтописецъ относить разсказъ о нападеніи къ кіевскимъ князьямъ Аскольду и Диру, изъ чего должно сл'єдовать, что и христіанство было принято этими же князьями. Вопросъ, сл'єдовательно, заключается въ томъ: справедливо ли нашъ л'єтописецъ относить сказанія Византійцевъ о неизв'єстныхъ Руссахъ къ Аскольду и Диру и д'єтствительно ли первыхъ можно принимать за посл'єднихъ.

Мы полагаемъ, что отвътъ долженъ быть данъ отрицательный.

Если бы Руссы, нападавшіе на Константинополь и потожъ принявшіе христіанство и даже позволившіе водворить у себя епископа, были кієвскіе русскіе, то какое нибудь преданіе объ ихъ христіанств'в необходимо должно было бы сохраниться въ Кієв'в, ибо водвореніе епискона и сл'ядовательно учрежденіе настоящей частной церкви, какъ всякій понимаеть, есть такое событіе, которому весьма трудно было

рона (крѣностей Іероновъ). У болгарскаго переводчика пропускъ, въроятно, потому, что онъ недоумъвалъ, что значитъ туть то ієром и затруднялся его перевести; смъный сербскій переводчикъ перевель: "Руси же присивние внутрь быти церкве" (Сунод. ркп. № 148, л. 386 об.).

<sup>1)</sup> Продолжатель Амартола говорить только о нападенія, что приведено нами сейчась выше, но не говорить о крещенія.

бы совершенно безследнымь образомь исчезнуть изъ памяти народной. А между темъ мы видимъ, что таковаго преданія въ Кіеве вовсе не было. Летописецъ знаеть объ Аскольде и Дире изъ местныхъ преданій только то, что они пришли въ Кіевъ изъ Новгорода, и болве ничего. Нашедь въ греческомъ летописце, бывшемъ у него подъруками, разсказъ о нападеніи Руссовъ на Константинополь, онъ относить его къ Аскольду и Диру, потому что за неимвніемъ другихъ, извістныхъ ему, Руссовъ это представляется ему совершенно въроятнымъ; но онъ не имълъ подъ руками тъхъ греческихъ льтописцевъ, которые говорять о крещеніи Руссовъ, нападавшихъ на Константинополь, а потому онъ ничего и не говорить о крещеніи Аскольда и Дира. Подобное совершенное отсутствіе въ Кіевъ преданія о таких важных событіяхъ, какъ крещеніе князей и полученіе своего епископа, по нашему мнвнію, весьма и самымъ рвшительнымъ образомъ говорить противъ въроятности мивнія, что Руссы, нападавшіе на Константинополь и потомъ принявшіе крещеніе, были Аскольдъ и Дирь съ своею дружиной. Въ томъ обстоятельствъ, что на Аскольдовой могилъ во времена льтописца (какъ это онъ сообщаетъ 1) нъкій Ольма поставиль церковь-видеть указаніе, что въ вёкъ лётописца и этого Ольмы Аскольдъ слыль за христіанина, нёть никакого основанія. Если бы это было такъ, то летописецъ и не преминуль бы прямо сказать это; если же, несмотря на представлявшійся случай, онъ этого не говорить, то ясно, что никакихъ преданій о христіанств'в Аскольда не знасть. Что же цасается до Ольмы, то онъ поставиль домовую церковь на могилъ Аскольда просто по той причинв, что последняя приходилась на его. дворв, о чемъ прямо говорить летописець, и что, представляя изъ себя холиъ или возвышенную площадку, каковы были могилы древнихъ князей, она оказывалась удобнымъ мёстомъ для поставленія церкви \*).

Аскольдъ и Диръ пришли изъ Новгорода въ Кіевъ въ 862-иъ году, а въ 866-иъ году, т.-е. черезъ четыре года, они нападають, по лътописцу, на Константинополь. Возможно ли допустить, чтобы въ четыре года они успъли настолько совокупить около себя Варяговъ и вообще стать настолько сильными, чтобы замыслить это нисколько нешуточное на-

Подъ 882-мъ годомъ.

<sup>3)</sup> А также, можеть быть, руководствуясь и тёмъ побужденіемъ, по которому Владемиръ приказаль ставить первыя церкви "по містомъ, идіже (прежде) стояху кумиры" (літ. нодъ 988 г.), т. е. во свидітельство тормества христіанства надъязычествомъ.

паденіе? Ясно, что дівло-крайне сомнительно, но главное вовсе и не въ этомъ. Нашъ кътописецъ относить нападеніе Аскольда и Дира на Константинополь въ 866-му году. Мы не знаемъ, какими онъ руководился при этомъ основаніями '); но какъ бы то ни было, только Византійцы н одинь западный летописець относять нападение неизвестных Руссовъ на Константинсполь къ гораздо болбе раннему времени, и не можеть подлежать никакому спору и сомненю, что этимъ последнимъ должно быть отдано решительное предпочтение. Непосредственный современникъ событія, Никита Пафлагонскій, въ написанномъ имъ житін патріарка Игнатія говорить о нашествіи Руссовъ прежде событій 861-го года, именно-прежде Константинопольского собора на Игнатія (такъ называемаго первовтораго или двукратнаго) и прежде бывшаго въ Константинопол'в въ семъ году (въ августв мъсяцъ) великаго землетрясенія. А такь какь сейчась помянутый соборь быль въ началь Мая 861-го года и онъ, по словамъ Никиты, имъль мъсто «не много спустя» времени послѣ нашествія Руссовъ 2), то послѣднее должно относить или къ самому началу 861-го года, или къ концу предпествующаго 860-го. Симеонъ Логоееть говорить, что нашествіе Руссовъ было въ десятый годъ правленія императора Михаила <sup>3</sup>). Полагають, что это есть тоть самый годь, который у нашего летописца, т.-е. 866-й; однако, это неправда. Императоръ Михаилъ, вступившій на престолъ въ началъ 842-го года, царствобалъ спачала вместе съ матерью своею Өеодорой, а потомъ отдёльно. Годы того и другого правленія считаются особо. По Логовету, Михаиль царствоваль съ матеріею тринадцать леть 1); следовательно, первый годь его отдельнаго правленія, въ которое случилось нашествіе Руссовъ, быль 856-й, а следовательно н десятый годь его того же самаго правленія должень быть 866-й. Но мы не знаемъ и не умвемъ въ настоящее время объяснить, по какой причинь, только Логоесть, говоря объ отдыльномъ правленіи Михаила, считаеть его годы не съ 856-го, а съ 850-го, что у него совершенно ясно изъ года седьмаго, ибо къ сему году онъ относить

¹) Основаній всего естественнье было бы исвать у продолжателя Амартолова; но у этого последняго событія описываются по царствованіямь, безь обозначенія годовъ.

<sup>\*)</sup> Vita Ignatii, cap. IV, §§ 23 н 24, въ Асta Ss. Волландистовъ, Онтября t. X, p. 182 sqq. Nec multum temporis fluxit (послъ нашествія Россовъ) et rursus conciliabula... Житіе написано Никитой между 879 и 886 гг., см. ibid., p. 158, n. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ed. Paris., p. 445, n. XXXVIII.

<sup>4)</sup> Ed. id., p. 435, n. XIII.

низложеніе патріарха Игнатія 1), которое было въ 857-мъ году. Такимъ образомъ, десятый годъ правленія Михаила въ дъйствительности есть у Логоеета 860-й годъ. Западный лётописецъ Іоаннъ, діаконъ Венеціанскій 1), въ своемъ Chronicon Venetum говорить о нападенів на Константинополь въ правленіе императора Михаила III народа Норманновъ, подъ которыми необходимо разумёть нашихъ Руссовъ, ибо, съ одной стороны, это ясно видно изъ самаго описанія, а съ другой стороны — никакіе другіе Норманны при император'в Михаил'в на Константинополь не нападали. Но онъ говорить объ этомъ событів между 860-мъ и 863-мъ годами 2). Итакъ, въ дъйствительности нападеніе Руссовъ на Константинополь имъло мъсто не въ 866-мъ году, а или въ 860-мъ или самомъ началъ 861-го года (Никита Пафлагонскій). А если это такъ, то Аскольдъ и Диръ не только не могли нападать на Константинополь, но еще не приходили и въ самую Россію 4).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ed. id., р. 441, п. XXVIII. Замѣчательно, что и у нашего лѣтописца счеть годовъ отдѣльнаго правленія императора Михаила не дѣйствительный (съ 856-го года), а особенный, близкій къ Логоеету: 866-й годъ у него есть не 10-й, а 14-й годъ правленія Михаила.

<sup>\*)</sup> Писавшій между 980—1008 годами.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Миня въ Патрол., t. СХХХІХ, соl. 905; у Perts'а въ Monumenta Germaniae, IX, 18. Вотъ слова діалона Іоанна въ подлинномъ и пѣломъ видѣ: "Въ то время (указанное нами) полчища Норманновъ съ 360 кораблями дерзнули напастъ на Константинополь; но поелику никонмъ образомъ не могли нанести вреда неодолимому (городу), то, предавшись сильному грабительству подгородій и нещадно избивъ весьма многихъ, съ тріумфомъ (добычей) возвратились во свояси".

А. А. Куникъ утверждаетъ, будто на основаніи письма паны Николая къ импер. Миханлу отъ Сентября 865 г. неопровержимо рашается вопросъ о нападенін Руссовь на Константинополь въ томъ смысле, что оно было въ семъ 865-мъ г. (летомъ), а намъ замечаетъ, что мы "въ этомъ случае тщетно строимъ новыя ги потезы для опредъленія времени похода" (Изв'єстія Ал-Бекри и другихъ авторовъ о Руси и Славянахъ, ч. 1, С.-Пб. 1878, стр. 161 sqq.). Но мы не совствиъ понимаемъ достопочтеннаго ученаго: въ письмъ своемъ папа говорить о нашествіи Руссовъ на Константинополь, но не указываеть, когда оно было: изъ письма, конечно, неопровержимо следуеть, что намествіе было прежде, чемъ оно писано, но какимъ образомъ следуетъ, что было оно нменно летомъ 865 г., а не ранъе? Почему-то упорно стоящій за 865 годъ, г. Куникъ не хотіль надлежащимь образомь быть внимательнымъ къ письму, а между тъмъ изъ него самого схёдуеть, что нашествіе должно быть относимо не къ 865 г., а къ нёсколько более раннему времени. Папа, уворяя императора за угрозы, которыя получиль оть него, пинеть последнему: (Тъ, которые, умертвивъ множество дюдей, сожим церкви святыхъ и предивстія Константинополя почти до самыхъ его стѣнъ) не получили никакого отмиценія (et vere de istis nulla sit ultio), намъ же... высказывають угрозы"... (писько и съ ру-

По сейчасъ нами сказанному, а всего болѣе — по этому отсутствио въ Кіевѣ преданія (къ каковому обстоятельству историки относятся съ совершенно непонятною для насъ легкостію), представляется намъ весьма и крайне труднымъ допустить, чтобы неизвѣстные Руссы, осаждавшіе Константинополь въ правленіе императора Михаила и потожъ принявшіе христіанство, были наши кіевскіе Руссы, предводимые Аскольдомъ и Диромъ 1).

Но, отстранивъ нашихъ кіевскихъ Руссовъ, мы должны найти другихъ Руссовъ, ибо фактъ, что какіе-то Руссы осаждали Константинополь, остается несомивинымъ: гдв же мы ихъ возьмемъ?

Кедринъ и Зонара говорять, что Руссы, нападавшіе на Константинополь, жили около Тавра <sup>2</sup>); Никита Пафлагонскій также даеть

скить переводомъ приведено у г. Куника). Если бы нападеніе имъло мѣсто въ 865-мъ г., то укоръ папы быль бы, очевидно, преждевременнымъ, нбо какое имѣлъ бы онъ (папа) основаніе предполагать, что императоръ не собирается намести отмиснія? Если напа укоряєть и считаеть себя въ правѣ укорять, то не ясно ли, что оть нападенія прошло такое болѣе или менѣе продолжительное время, которое дыало истиной и фактомъ то, что императоръ не собирается отмиать? (Г. Куникъ говорить: "Папѣ могло быть также небезызвѣстнымъ и то, что Михаиль самъ лѣтомъ 865 г. вышель съ флотомъ противъ Критянъ", стр. 174. Если бы достопочтенный ученый сказаль намъ, откуда это извѣстно ему самому, и если бы онъ доказаль намъ, что это именно быль тоть походъ, изъ котораго Михаиль возвратился въ Константинополь, чтобы защищать послѣдній отъ Руссовъ, то мы, конечно, отказальсь бы оть нашего года. А пока считаемъ нелишнимъ сообщить, что, обратившись въ спеціалисту въ дѣлѣ Папарригопулу, мы нашли у него походъ императора противъ Сарацинъ 859-го г., что какъ разъ идеть къ нашему инѣнію о годѣ, и не вашли похода 865-го г.,—'Ноторія той 'Ехлучкой сероць, III, 830).

<sup>1)</sup> Въ нодтвержденіе того, что не только сами Аскольдъ и Дирь принимали христіанство, но что последнее имело при нихъ въ Россіи большій или меньшій успехъ, преосв. Филареть ссыластся на арабскаго писателя Массуди (Масуда), который писаль: "изъ Склабовь (Славянъ) один — христіане, другіе—язичники", и потомъ говориль: "изъ всёхъ склабскихъ царей сильнейшій есть Дирь",—Ист. цер. І, § 2 fin.. Но какихъ Славянъ разуметь Масуда, остастся вовсе ненявістнымъ, а чтеніе у него имени одного изъ царей славянскихъ: Дирь, Дира совершенно ненадежно и большею частію ученыхъ понимастся вовсе не о князьяхъ кієвскихъ (которыхъ можно было бы разуметь подъ Диромъ, какъ пречиниковъ последняго на кієвскомъ великовняжескомъ престоле, такъ какъ самого Дира Масуди вовсе не быль почти современникомъ, за каковаго выдасть его преосв. Филареть, нбо висаль во второй четверти Х века), см. у Гормави въ "Сказаніяхъ мусульманскихъ писателей о Славянахъ и Русскихъ", стр. 137 и 167, и у Дорма въ "Каспін", стр. ХІІХ.

<sup>2)</sup> Боле точное и прямое определение места ихъ жительства, которое дедаеть сербский сократитель Зокары, говоря, что они жили "во Евисинепонта"

знать, что они жили тамъ же і), и мы почти съ полною ув'вренностію думаемъ, что подъ этими Руссами должны быть разумвемы Руссы Азовско-Таврическіе или Азовско-Крымскіе. О Руссахъ Азовско-Таврическихъ пока еще не найдено никакихъ историческихъ сведеній. Но что оне существовали, поселившись въ Тавридъ и надъ нею при устъи Дона неизвъстно когда до основанія нашего государства и потомъ исчезнувъ отчасти, въроятно, посредствомъ перехода къ намъ въ Кіевъ и къ Грекамъ въ Константинополь, отчасти посредствомъ слитія съ туземцами (отчасти, наконець, такъ какъ Норманны были народъ подвижный и представляли изъ себя именно тёхъ людей, для которыхъ ubi bene, ibi patria, разсѣявшись по разнымъ мѣстамъ),--это не можеть подлежать никакому сомнънію и неоспоримое доказательство этого представляють свидътельствующія о нихъ названія мъсть, сохранявшіяся даже до довольно поздняго времени. Пространство на западномъ берегу Крыма оть озера Тарпанчскаго до озера Евпаторійскаго называлось Varaegia, а первое изъ этихъ двухъ озеръ — Varangolimena или Varangico; весьма длинный и весьма узкій островъ при входів въ Дивпровскій лиманъ, теперь извъстный подъ именемъ Тендера или Тендры (въ древности Ахиллесовъ бътъ), назывался Rossa; мъсто въ Крыму не много выше Евпаторійскаго озера (въ помянутой выше Варегія) называлось Rossofar; мъсто не много ниже того же озера, при маленькомъ озеръ Камышлы, называлось Rossoca; на Азовскомъ моръ при впаденіи въ него Дона находились поселенія: по западную сторону нынвшняго Азова (генуезской Таны), вероятно-насупротивъ его, на правомъ берегу ръки: Rossi, Rosso, fiume Rosso (т.-е. русская ръка), по восточную сторону, въ томъ или другомъ небольшомъ разстояния отъ него по берегу моря: Casar (Casal) de (de li) Rossi (т.-е. русское селеніе, село) . Арабскій историко-географъ Ибнъ-Даста или Ибнъ-Дустэ, писавшій въ первыхъ годахъ Х віка, говорить о Русскихъ, жившихъ на какомъ-то острову, который находился недалеко отъ Ха-

<sup>(</sup>Чт. Общ. Ист. и Дрен. 1847 г., № 1, отд. П, стр. 101), есть просто произвольная поправка его самого, сдъланная на основания словъ Зонары, что Руссы (живше около Тавра) "опустошали съ флотомъ своимъ прибрежія Евксинопонта" (на основании сербскаго сократителя Зонарина говорять о Руссахъ, иже и Кумани, живущихъ во Евксинопонтъ, Степен. кн. І, 50 и 84, и Никововск. лът. І, 21).

³) Rossi, atrocissima gens Schytarum a Ponto Euxino ad Stenum excursione facta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Спрумера Historisch - geographisch. Hand - Atlas, 2 Aufl., Nordische Reiche Ж. V, и италіанскіе периплы Крыма XIV—XVII вв. у Тафеля въ Constantinus Porphyrogenitus De provinciis regni Byzantini, Tubingae, 1847, р. 39.

зерана и Болгаріи, въ которые Руссы сбывали свои военные грабежи і): этихъ Руссовъ нельзя нигдѣ полагать болѣе, какъ именно на полуостровѣ Крымскомъ. Другіе многіе арабскіе и вообще восточные писатели прямо и ясно говорять намъ, что были Руссы, которые жили на берегахъ Чернаго моря, имѣя своей столицей городъ Русію (Rusija), и что море это называлось по нимъ моремъ Русскимъ 2). Наши ска-

<sup>1)</sup> Известія о Хазарахъ, Буртасахъ..., Славянахъ и Русскихъ Ибнъ-Даста, издаль, перевель и объяснить Д. А. Хвольсопь, С.-Пб. 1869, стр. 34. Подъ Хазераномъ должно разумёть столиду Хазаръ Итиль (собственно одну часть города), находившуюся при впаденіи Волги въ Каспійское море, Хвольсопь, ібіd., стр. 151, н Орень, Ібн-Foszl., 64. Что Ибнъ-Даста говорить не о Руссахъ, владѣвшихъ Славянами, каковы были кіевскіе, а о какихъ-то другихъ, это онъ ясно даеть знать тівнь, что говорить объ ихъ набѣгахъ на Славянъ ("Руссы имѣють царя, который зовется Хаканъ-Русь, они производять набѣги на Славянъ").

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Cm. Ibn-Foszlan's und anderer Araber Berichte von Frühn, 27—33, 193— 235 (Масуди, Димешки, Ибиъ-ель-Варди, Едризи, Магреби). Арабскіе писатели одни дають знать, другіе прамо говорять, что городь Русія находился при впаденіи Дона вь Азовское море, тамъ, гдъ, по другимъ приведеннымъ нами извъстіямъ, быль городъ Rossi, Rosso, fiume Rosso. Димешки пишетъ: "Руссы получили свое имя отъ города Русія, который лежить на съверномъ берегу названнаго по ихъ имени моря" (т.-е. Чернаго, за часть котораго принимаеть Димешки море Азовское). Едризи: "оть города Матерха (Matercha — Таматарха, Тмутаракань) до города Русін 27 миль. Последній лежить на великой реке, которая выходить изъ горы Кукайя". Магреби: "на востокъ отъ города Судака входъ въ море Маннтицъ (испорчено изъ Maiitis или Maeitis, т.-е. Maeotis). На его берегу лежитъ Русія, которая есть главный городъ Руссовъ" (Ibn-Foszl. Френа, 27 sqq). Рака Донъ, по имени обитавшихъ при ея устъи Русскихъ, какъ это следуеть заключить изъ арабскихъ писателей, носила названіе ріки Русской (Фрем ibid., 38). — Извістень разсказь Бертинской летописи о Руссахъ, которые приходили въ Константинополь въ императору Өеофилу съ изъявленіемъ, какъ они говорили, дружбы своего князя, и которыхъ Өөофиль, по ихъ желанію, въ 839-мь году переправиль къ Франкскому ниператору Людовику Благочестивому (Pertz, Monumenta Germaniae, I, 434). Князь этихъ Руссовъ, какъ они показывали, носиль титуль хакана. Такъ какъ князья съверныхъ Руссовъ, сколько извъстно, не носили этого титула, то, следовательно, разумъются не они. Какіе же другіе Руссы? По нашему мевнію, ясно, что Азовсво-Таврическіе, ибо титуль хакана, очевидно, заимствовань у Хазарь, которыхъ эти последніе Руссы были соседнии (что касается до страннаго уверенія Руссовъ о невозможности возвратиться изъ Константинополя домой темь путемь, которымь приные, и до ихъ желанія совершить этотъ обратный путь черезъ землю Франкскаго императора, то загадка изъясняется очень просто: они желали побывать у Франковъ, какъ справедино заподозрилъ Людовикъ, съ цълями согляданія, желал сділать страну ихъ поприщемъ своихъ набіговь и грабежей. Что предварительное соглядание составляло ихъ обычай, это повазываеть ихъ нападение на Константинополь, о которомъ мы говорели выше: они напали на него, когда императоръ-

занія подтверждають, что Черное море дійствительно называлось Русскимъ моремъ '). Но если это такъ, то весьма невіроятно вмісті съ ними думать, чтобы море получило свое имя отъ нашихъ Русскихъ, которые только ходили по нему, но не жили на немъ, ибо ніть другихъ приміровъ, чтобы море получало имя отъ народа не жившаго на немъ, а только по немъ ходившаго. Напротивъ, помянутое обстоятельство заставляеть необходимо предполагать, что были Русскіе, которые именно жили на этомъ морі и которые поэтому и дали ему свое имя 2). Житія Стефана Сурожскаго и Георгія Амастридска-

отсутствоваль и занять быль войной. У Ибнь-Дасты: "дарь Руссовъ (тоже) вовется Хаканъ-Русь": это bis хаканъ несомнѣнно указываеть на существованіе Русскихъ, жившихъ по сосѣдству съ Хазарами.—Такъ какъ импер. Өеофиль, очевидно, не зналь, что были за люди эти Руссы, которыхъ онъ отправиль къ импер. Людовику, то изъ сего слѣдуеть, что они поселились въ Тавридѣ не особенно задолго до 839-го года.

- 1) "Понетьское море, еже море словеть Руское",—читаемая въ лѣтописи повѣсть объ ап. Андреѣ.
- 2) Насъ, кіевско-новгородскихъ Русскихъ, греческіе писатели до позднівниаго времени называли Тавро-скиевами. Но какъ объяснить это названіе, когда мы нивогда не жили оволо Тавра? Представляется необходимымъ предположить, что были другіе Русскіе, которые д'Ействительно жили около него и что съ этихъ другихъ Русскихъ и перенесено Греками названіе Тавро-скиеовъ на насъ. Существованіе княжества Тмутараканскаго до сихъ поръ составляеть необъяснимую загалку, т.-е. остается вопросомъ безъ ответа: для какой цели и зачемъ Русскіе утвердили свою власть на этомъ столь отдаленномъ отъ нихъ влочев земли? Если мы предподожимъ, что на полуострове Таманскомъ Русскіе нашли колонію своихъ родичей, то отвъть будеть ясень (нъвоторые Арабскіе писатели говорять о Таврическихъ Русскихъ, что они жили на семи островахъ, у Френа, 28: при взглядъ на карту Таманскаго полуострова, всякому будеть ясно, что значить семь острововь; а что въ времена классической, а можеть быть, и неклассической древности полуостровъ представляль изъ себя настоящее многоостровіе, см. Гёрца Археологич. топографію Тамансваго полуострова, стр. 31 sqq). На мудреный, повидимому, вопросъ: что заставило Русскихъ поселиться въ Тавридъ, отвъть весьма легокъ. Они жили, какъ свидътельствуетъ Ибеъ-Даста (у Хвомсона, стр. 35), исключительно военнымъ грабежомъ; слъдовательно, самое лучшее мъсто для нихъ было то, гдъ представлялось наибольшее поприще для ихъ своеобразнаго промысла. Но лучшее мъсто въ этомъ симсле, чемъ полуостровъ Таврическій, трудно было найти: отсюда они могли грабить Грековъ, Хазаръ, Славянъ и вообще все, что было по берегамъ Чернаго и Азовскаго морей и по рѣвамъ, въ нихъ впадающимъ. Мы свазали выше, что при удаленіи Ость-Готоръ изъ теперешней южной Россіи остались въ Крыму две небольшія готскія колонін, одна около Босфора или Керчи (Готы Тетранситы), другая въ области Дори (Готы Дорійскіе); къ этому должно быть прибавдено, что первая колонія переселилась потомъ на полуостровъ Таманскій. Встріча бынких родичей, каковы были Готы, могла послужить для странствующей колонія

го ') сообщають намъ, что въ первой половинѣ IX вѣка разбойничали въ Крыму и по Черному морю какіе-то Руссы: но какихъ другихъ Руссовъ можно будеть подразумѣвать въ нихъ, кромѣ Азовско-Таврическихъ <sup>2</sup>)?

Итакъ, повторяемъ, вопросъ о Руссахъ, нападавшихъ на Константинополь въ правленіе императора Михаила III и потомъ принявшихъ крещеніе, остается нерѣшеннымъ, и представляется весьма сомнительнымъ или лучше сказать—совсѣмъ невѣроятнымъ то, чтобы онъ были наши кіевскіе Руссы съ князьями Аскольдомъ и Диромъ.

Но если такимъ образомъ весьма невёроятно, что Руссы, нападавшіе на Константинополь въ правленіе императора Михаила III в потомъ принявшіе христіанство и даже епископа, были наши кіевскіе Аскольдъ и Диръ, то, съ другой стороны, нётъ ничего невёроятнаго

<sup>(</sup>товарищества) Русскихъ внёшнимъ поводомъ къ тому, чтобы избрать Крым, в Тамань со всёмъ Азовскимъ побережьемъ для своего поседенія.

<sup>1)</sup> См. о нихъ ниже.

<sup>2)</sup> Современный свазатель о Руссахъ, нападавшихъ на Константинополь, патріархъ Фотій, въ своихъ церковныхъ словахъ, сказанныхъ по поводу ихт напъденія, говорить о месте ихъ жительства, что они были народъ дальносеверный имперборейскій) и гдів-то далеко оть Грековъ жившій, — что они устремились съ севера, съ вонца земли,-что ихъ отделяли отъ Греціи "многія страны и народы. сулоходныя ръвя и бурныя пучины (у пресся. Порфирія, стрр. 1, 3, 7 и 19,-обстоятельная цитата ниже). Это указаніе м'яста жительства Руссовъ, нападавшихъ на Константинополь, повидимому, вовсе не идеть въ Руссамъ Азовско-Таврическимъ. Но полагаться и опираться на него въ виду другаго, нами сказаннаго, было бы неосновательно. Во-первыхъ, для всёхъ вообще Грековъ почти все бывшее за предылин ихъ отечества по направлению въ съверу, въ этой невъдомой Скией, было дальносъвернымъ и гиперборейскимъ. Во-вторыхъ, Фотій въ частности аснымъ образомъ не заботится въ данномъ случав о точности: изображая картину нашествія Руссовъ на Константинополь, онъ, съ одной стороны, хочеть уподобить его тому нашествію языковъ многихъ на Вавилонъ и на Халдею, которое пророкъ Ісремія предъизображаеть въ главахъ 50-й и 51-й, причемъ выраженія о місті жительства Руссовъ "съ съвера, съ конца земли" буквально беретъ у сего послъднаго (гл. 50, стт. 3, 9 и 41; гл. 51, ст. 48), а съ другой стороны, -- сближаеть нашихъ Руссовъ съ теми библейскими Росами (Евр. Рошъ), живущими на концъ съвера, о которыхъ говорить проровъ Іезевіндь (гл. 38, стт. 2 и 15, и гл. 39, ст. 2). Дълая свое подражание первому изъ пророковъ въ цълой картинъ и свое буквальное заимствованіе у обоихъ въ отдільныхъ выраженіяхъ, Фотій самъ даеть намъ этимъ знать, что на его дальній, гиперборейскій съверъ, съ котораго будто бы пришли Руссы, мы должны смотреть какъ на ораторскую вольность, и такимъобразомъ самъ отнимаетъ у насъ право видеть въ нихъ действительное свидетельство, на основаніи котораго можно было бы рішать вопрось о томъ, ето такіе: были эти Руссы.

и невозможнаго въ томъ, что христіанство впервые явилось въ Кіевѣ именно еще при нихъ, подобно тому, какъ въ Новгородѣ оно могло явиться еще при Рюрикѣ. Аскольдъ и Диръ, княжившіе въ Кіевѣ въ продолженіе 20 лѣтъ (862—882), совокупили около себя, какъ говоритъ лѣтописецъ, многихъ Варяговъ. Но между этими Варягами, какъ скажемъ ниже, могли быть и христіане.

(Прокопій Кесарійскій говорить, что, по удаленів восточныхь или Понтійско-Таврическихъ Готовъ на западъ, нъкоторая часть ихъ осталась на прежнемъ мёстё жительства. Объ этихъ оставшихся Готахъ онъ говорить въ двухъ сочиненіяхъ-въ De aedificiis и въ De bello Gothico. Въ первомъ сочиненіи ') онъ говорить, что когда Өеодорихъ уналидся въ Италію (въ 454-мъ году), то нівкоторая часть Готовъ, жившихъ на Таврическомъ полуостровъ или въ Крыму, не ръшились слъдовать за нимъ и навсегда остались на своемъ прежнемъ меств жительства, именно-что остались жить въ приморской области Дори, которая указана нами прежде. Во второмъ сочинении в онъ говорить объ оставшихся отъ восточныхъ Готовъ на прежнемъ мёстё жительства Готахъ Тетравситахъ (Готво Тетрабіта). Последнихъ Готовъ (Тетракситовъ) обыкновенно принимають за однихъ и техъ же Готовъ съ Готами области Дори, но это совершенно несправедливо. Готы Тетракситы, оставшіеся въ небольшомъ числів у Чернаго моря послё удаленія ихъ родичей на западъ, потомъ принуждены были Гуннами переменить несколько место своего жительства; но какъ до сей перемены, такъ и носле нея они жили «на самомъ берегу, где начинается излитіе Меотійскаго лимана» (Азовскаго моря въ Черное море). З Ясно, что они сначала жили или на Керченскомъ полуостровъ 1) и принуждены были Гуннами перейти въ Тамань или же наобороть; а кто прочитаеть Прокопія (въ данномъ м'вст'в не совс'вмъ опред'вленнаго) внимательно, кто приметь въ соображение указания, дълаемыя имъ какъ туть (что послъ сказанной перемъны жительства Готами Гунны владели морскимъ побережьемъ отъ Босфора до Херсона), такъ и въ извъстіяхъ о Готахъ области Дори (что предъ Юстиніаномъ, послв помянутой перемвны Готами мвста жительства, Боспоръ принадлежаль Гуннамь), а также и обстоятельства дела (именно-что Го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lib. III, сар. VIII. М'ясто приведено съ русскимъ переводомъ въ Крымскомъ Сборник'я Кеппена, стр. 54 sqq.

<sup>2)</sup> Lib IV, cap. V.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Съ 5-й главой сравни 4-ю.

<sup>4)</sup> Маломъ полуостровъ, выдающемся изъ большого полуострова Таврическаго.

тамъ естественно было первоначально явиться въ Крыму и неестественно на Кавказ'в), для того будеть несомивню, что должно разуивть первое, т. е. что Готы посяв перемвны мвста жительства поселились на Таманскомъ полуостровъ і). Такимъ образомъ, Варяго-Руссы должны были найдти на Черномъ моръ своихъ родичей не только въ Крыму, но и въ Тамани. Какъ поседились они съ одними, такъ естественно было имъ поселиться и съ другими. Принимая это, мы получить совершенно ясный, какъ мы говорили, отвъть на тоть крайне загадочный вопросъ: для какой пали и для какой нужды наши кіевскіе Русскіе завели себ'в ничтожную колонію на Таманскомъ полуосгровъ Весьма простой отвъть будеть тоть, что они взяли въ свою власть, собственно совершенно ненужную имъ, Тамань (для набъговъ по Каспійскому морю она нисколько не служила бы) потому, что она была населена ихъ родичами (и взяли въ свою власть не при Святославъ, а по крайней мъръ при Игоръ до 944-го года, ибо когда въ договоръ сего послъдняго года съ Греками Русскіе обязуются не пускать на страну Корсунскую Черныхъ Болгаръ, жившихъ на Кавказв 2), то этимъ ясно дается знать, что они уже владвли Таманью). Мы увърены, т. е. самымъ ръшительнымъ образомъ подозръваемъ, что епископію, открытую патр. Фотіемъ у черноморскихъ Русскихъ, должно видеть въ греческой епископіи Тмутараканской (и что наша русская епископія Тмутараканская была только простымъ и непрерывнымъ продолженіемъ греческой). Когда именно была учреждена Греками епископія Тмутараканская, пока мы не знаемъ и имфемь одинъ только

<sup>1)</sup> Гунны, жившіе на Таманскомъ полуостровь и далье на Каввазь, говорить Прокопій, перешли Керченскій проливь (для разъясненія фабулы о переходь, несовсьмъ фабулёзной, сравни Гёрца Археолог. топографію Таманск. полуострова, стр. 15), нашли на Крымскомъ берегу Готовъ, которыхъ побъдили и разо нали, и вышедъ изъ полуострова поселились на Дунат; но за симъ одна часть ихъ рѣшилась снова возвратиться на прежнее мъсто жительства: возвращаясь черезъ Тавриду, она нашла на Керченскомъ полуостровъ Готовъ (читая описаніе перваго мъста жительства Готовъ, окруженныхъ съ трехъ сторонъ моремъ, пусть читатель возьметь карту и смотрить Керченскій полуостровъ), заставила ихъ переселиться на другой берегь (т. е. на Таманскій полуостровъ), а сама осталась на ихъ мъстъ.

<sup>2)</sup> Черные Болгары жили въ съверныхъ предгоріяхъ Кавказа, по Кубани и по Тереку (думаемъ, что нынѣшніе кавказскіе Болгары, о которыхъ см. въ Словарь Семенова подъ этимъ словомъ, представляють собою ихъ остатокъ, сіт Статейный списовъ посольства въ Грузію Никифора Толочанова въ Вивліоемеѣ, V, стрр. 144, 220 и 249. А рѣка Сирніз Өеофанова, составлявшая южную границу древней великой Болгаріи, — Метогт. рорр. II, 503 fin., вѣроятно, есть именно Кубань).

актъ изъ половины XII въка, въ которомъ упоминается епископъ Тмутараканскій, какъ тогда существовавшій (указъ патр. Луки Хрнзоверга, который 1156-1169, у Ралли и П. V, 98; въ росписаніяхъ или каталогахъ архіерейскихъ канедръ наша епархія ibidd. 475 и 496 прим.: еписковы и епархія называются των Ματράγων и των Μετράγων,--это вивсто των Ματάργων, ибо греческое названіе Тмутаракани, изъ котораго наше,— Γαματάργα есть собственно τὰ Ματάργα; что употребляемая въ церковныхъ актахъ форма Матрауа или Метрауа, вивсто гражданской Мατάρχα, — Констант. Порфирог. De administr. ітрег., — была чуть ли не употребительнье, по крайней мыры на мысты, это заставляють думать итальянскіе периплы XIV—XVII вв., въ которыхъ Тмутаракань-Маtreca, Matrega, Matriga, у Тафеля въ Сопstantinus Porphyrogenitus de provinciis regni Byzantini, Tubingae, 1847, р. 40). Предполагать, чтобы епархія Тмутараканская была учреждена Греками после того, какъ владели Тмутараканью мы (после конца XI в.), нътъ никакого основанія, ибо наша власть надъ нею уступила мъсто власти не Грековъ, а кавказскихъ языческихъ народовъ; поэтому учреждение епархіи необходимо относить ко временамъ предшествующимъ нашему владенію, а на позднейшаго XII в. епископа Тмутараканскаго должно смотреть какъ на своего рода ещскопа in partibus, какъ на титулярнаго и безместнаго епископа гда-то бывшей епархіи (объ этомъ обычав Грековъ ставить тулярныхъ опископовъ съ именами каоодръ, прократившихъ свое существованіе, вселенск. соб. пр. 37 и CM. 6 него Вальсамона. — Пѣвепъ Слова о полку Игоревомъ, щаясь къ Тмутаракани съ комплиментомъ: «И тебъ, Тъмутараканскый бълванъ», хочеть сказать: и тебв, Тмутаракань, которая была христіанскою, а теперь опять стала болванскою, —идольскою, языческою). Относя учреждение епархін во временамъ, предшествующимъ нашему владенію Тмутараканью, мы получаемь всю вероятность усвоять его именно патр. Фотію (на Константинопольскомъ соборъ 879-го года между другими присутствоваль епископь Βαάνης τῶν Μαστράβων. Le Quien съ полною в роятностію предполагаеть, что Μαστράβων вивсто Маτρόγων,—Oriens Christ. I, 1325, a camoro Βαάνης'a, moment быть родственника известному патрицію Вайчас'у, который быль представителемъ императора на соборъ 869-го года и къ которому существують два посланія патр. Фотія, судя по имени, не невъроятно считать по происхожденію за Готеина. Если въ росписаніи архіерейскихъ канедръ, которое усвояется самому патр. Фотію и относится къ 883-му году,-

у Радин и II. V, 472 fin., нъть епархін тым Матрауми, то это можеть быть объясняемо какъ случайный пропускъ или понимаемо такъ, что ее исключили поздивите редакторы росписанія) і. Не забудемъ еще доказательства въ пользу существованія черноморскихъ Русскихъ и именно въ пользу того, что они поселились здёсь съ Готами, слившись съ ними въ одно. Константинъ философъ, нашъ первоучитель славянскій, во время путешествія своего къ Казарамъ иміль остановку въ Херсонів и между прочимъ «обръть же ту (въ Херсонъ) евангеліе и псалтырь русскими письмены писано и человъка обръть глаголюща тою бесъдою». Это мъсто Паннонскаго житія Константинова, такъ сказать, сокрушило головы славянскимъ изследователямъ. Но если мы примемъ вышесказанное, что Варяго-Руссы поселились въ Тавридъ съ Готами и слились съ ними въ одинъ народъ, такъ что русское называли готскимъ и наоборотъ, то для насъ загадва разгадается: Константинъ встрътилъ въ Херсонъ Варяго-Русса съ готскими евангеліемъ и апостоломъ (которые называются русскими по сейчась выше указанному). А кто сомневается въ томъ, чтобы въ половинъ IX въка могло еще оставаться (живымъ) богослужение на готскомъ языкь, тому отвычаеть Валафридь Страбонь (Walafridus Strabus или Strabo, —Валафридъ Косой), западный писатель (спорной національности) именно половины IX въка († 849). Онъ говорить о богослужении на готскомъ языкъ въ свое время: Studiosi illius (Gothicae) gentis divinos libros in suae locutionis proprietatem transtulerunt, quorum adhuc monumenta apud nonnullos habentur, et fidelium fratrum relatione didicimus, apud quasdam Scytharum gentes, maxime Tomitanos, eadem locutione divina hactenus celebrari officia 1).

О нападеніи Руссовъ на Константинополь говорять: патріархъ Фотій въ двухъ словахъ, сказанныхъ по поводу этого событія, и отчасти въ

¹) Самое учрежденіе Фотіемъ епископіи Тмутараканской должно быть считаемо не учрежденіемъ въ собственномъ смыслѣ, а только возобновленіемъ епископін прежде существовавшей. Готы Тетракситы представляли собою оставшихся на прежнемъ мѣстѣ жительства Готовъ христіанъ, ибо Іоаннъ Златоустый поставиль для нихъ въ Босфоръ епископа Унилу (см. выше стр. 7, прим.); когда они принуждены были перейдти на полуостровъ Таманскій, для нихъ учреждена была здѣсь новая епископія Фанагорійская, которая упоминается подъ 519 г. (Le Quien, Oriens Christ. I, 1327, и которая должна быть разумѣема у Прокопія Кесарійскаго подъ 547 г.,—Stritt. Метогт. рорр. І, 245). Возобновленіемъ этой епископіи Фанагорійской и должно быть считаемо учрежденіе Фотіемъ епископіи Тмутараканской.

<sup>2)</sup> De ecclesiasticarum rerum exordiis et incrementis liber unus, cap. VII fin. у Миня въ Раtr., t. 114, p. 927.

окружномъ посланіи (слова напечатаны преосв. Порфиріємъ Успенскимъ въ книгъ: Четыре бесьды Фотія, святьйшаго патріарха Константинопольскаго, С.-Пб., 1863, и во второй разъ напечатаны, съ существеннымъ исправленіемъ текста, академикомъ Наукомъ въ сборникъ (котораго мы не имъемъ подъ руками) Lexicon Vindobonense; окружное посланіе въ собраніи писемъ Фотія по изданію Монтакуція, Londini, 1651, р. 58, по изданію Валенты, тамъ же, 1864, р. 178); Никита Пафлагонскій въ житін патріарха Игнатія, у Болландистовъ въ Аста Sanctorum, Octobr., t. X, d. 23. р. 182; продолжатель Амартола по изданію Муральта, р. 736; Левъ Грамматикъ, еd. Рагіз. (въ прибавленіи къ Өеофану), р. 463; Симеонъ Логоветь, еd. іd., р. 445 п. ХХХУІІ; такъ называемый продолжатель Константина Порфирогенита, lib. IV, п. ХХХІІ, еd. іd., р. 121; Кедринъ, еd. іd., t. II, р. 551; Зонара, ed. іd., t. II, р. 162 1).

Явившись на 200 ладыяхъ въ Константинопольскомъ устьи Босфорскаго пролива и опустошивъ страшнымъ образомъ берега его и близь лежащіе берега и острова Пропонтиды или Мраморнаго моря <sup>2</sup>), они приступили къ осадъ самой столицы. Но послъ болъе или менъе продолжительныхъ напрасныхъ усилій, они принуждены были снять ее и удалились домой. О причинъ снятія осады продолжатель Амартола и повторяющіе его Левъ Грамматикъ и Симеонъ Логоееть говорять: "Императоръ, возвратившись (въ городъ изъ Сарацинскаго похода), пребывалъ съ патріархомъ Фотіемъ во Влахернскомъ храмѣ Божіей Матери, гдѣ они умоляли и умилостивляли Вога; потомъ, вынесши съ псалмопеніемъ святой омофоръ Богородицы, приложили его къ поверхности моря,--и между тъмъ какъ передъ симъ была тишина и море было спокойно, внезапно поднялось дуновеніе вътровъ и непрерывное возстаніе волнъ и суда безбожныхъ Руссовъ разбились и только немногіе (изъ нихъ) избъжали опасности" (продолжатель Порфирогенита, Кедринъ и Зонара, не разсказывая о чуль подробно, подразумъвають его, когда говорять, что Руссовъ постигь божественный гитвъ.). Изъ свидътельства патріарха Фотія (во второмъ словъ) оказывается, что дело было не такъ, именно-что риза Божіей Матери была не погружаема въ волны залива, а обносима по городскимъ стънамъ; онъ пишеть: "Когда ризу Богоматери всѣ до одного носили вмѣстѣ со мною для отраженія осаждающихъ и защиты осажденныхъ и усердно совершали прилежныя моленія и литіи, тогда, по неизреченному человіколюбію, при матернемъ дерзновенномъ ходатайстві, и Божество прекло-

<sup>1)</sup> Напечатанный въ парижскомъ изданіи Византійцевъ, въ Scriptores post Theophanem, Георгій монахъ есть никто вной, какъ Амартоль съ продолжателемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ называемые Принцевы (Прихиптоуупос); острововъ Теревиноъ, на которомъ они ограбили находившагося тамъ въ заточени патріарха Игнатія, принадлежить къ группѣ этихъ острововъ и называется въ настоящее время Антировить, см. Византія Кшуотоутіуооп., II, 316).

нилось и гифвъ его утихъ, и помиловалъ Господь достояніе свое. Носилась она вокругь этихъ стфнъ, и непріятели непостижимо какъ обращали тыль свой; покрывала она городъ, и ихъ насыпь ¹) разсыпалась какъ бы по данному знаку; пріосфияла она осажденныхъ, и осада непріятелей не удавалась сверхъ чаянія, которымъ они окрылялись. Какъ только дфвственная риза эта обнесена была по оной стфиъ, варвары сияли осаду города, и мы избавились отъ угрожавшаго плфна и сподобились нечаяннаго спасенія" ²).

О крещеніи Руссовъ говорять: патріархъ Фотій въ окружномъ посланін, § 35; продолжатель Порфирогенита; самъ Порфирогенить въ Ваsilius Macedo, n. XCVII, ed. Paris., p. 211; Кедринъ; Зонара, ibid., p. 173, н Михаилъ Глика, ed. id., p. 298. Патріархъ Фотій, говоря о Руссахъ вивств съ Болгарами, пишетъ: "И не только этотъ народъ (Болгары) промъняль первое нечестіе на въру во Христа, но даже и многими многократно прославленные и въ жестокости и скверноубійствъ всъхъ оставляющіе за собою такъ называемые Руссы (то 'Рфс), которые, поработивъ находящихся кругомъ себя и отсюда помысливъ о себв высокое, подняли руки и противъ Римской державы, —въ настоящее время даже и сім проивняли эллинское и нечестивое ученіе, которое содержали прежде, на чистую и неподдельную веру христіанскую, съ любовію поставивъ себя вь чинъ подданныхъ (ἐν ὑπηκόων τάξει) и друзей (нашихъ), вивсто грабленія насъ и великой противъ насъ дерзости, которую имъли не задолго. И до такой степени разгорълись въ нихъ желаніе и ревность въры, что приняли епископа и пастыря и лобызають върованія (броке опата) христіань съ великимъ усердіемъ и ревностію".

Продолжатель Порфирогенита, повторяемый Кедринымъ, кратко говорить: "Спустя немного времени (послѣ неудачной осады Константинополя) пришло отъ нихъ (Руссовъ) въ царствующій градъ посольство, просившее содѣлать ихъ участниками божественнаго крещенія, что и было".

Пространно говорить о крещеніи Руссовь самъ Порфирогенить, который, впрочемъ, начинаеть тѣмъ, что умышленно или неумышленно смѣшиваеть императора Миханла съ императоромъ Василіемъ и патріарха Фотія съ патріархомъ Игнатіемъ <sup>3</sup>): "И народъ Россовъ, воинственный и

<sup>1)</sup> О древнемъ обычав брать осаждаемые города посредствомъ насыпей или присыпи къ ихъ ствнамъ земли см. у Согоды въ Словарв, подъ сл. Хоона.

<sup>\*)</sup> У преосвящен. Порфирія, стр. 24.

<sup>3)</sup> Василій Македонянив, дѣдъ Порфирогенита, быль принять Михаиломъ въ соправители 26-го Мая 866-го года; убивъ его, остался на престоль одинъ съ 23-го Сентября 867-го года. Посль низложенія Фотія Игнатій вторично возведенъ Василіємъ на патріаршій престоль 23-го Ноября того же 867-го года. На основаніи Порфирогенита, который относить крещеніе Руссовъ къ правленію императора Василія, говорять о немъ, какъ о событія, имѣвшемъ мѣсто при семъ императорь: Кедринъ. Зонара и Глика.

безбоживиній, посредствомъ щедрыхъ подарковъ золота и серебра и шелковыхъ одеждъ (императоръ Василій) привлекъ къ переговорамъ и, заключивъ съ ними мирный договоръ, убъдилъ (ихъ) сдълаться участниками божественнаго крещенія и устроиль такъ, что они приняли архіепископа 1), получившаго рукоположение отъ патріарха Игнатія. Архіепископъ, прибывъ въ страну сказаннаго народа для помянутаго дъла (его крещенія), принять быль имъ благосклонно. Князь этого народа, созвавь собраніе подданныхъ и председательствуя съ окружавшими его старцами, которые по причинъ долгой привычки болъе другихъ привержены были къ суевърію, и разсуждая о своей въръ и въръ христіанъ, призываеть и спрашиваеть (архіепископа), что возв'єстить и чему будеть ихъ учить. Когда епископъ предложилъ книгу божественнаго Евангелія и возв'єстилъ имъ о нъкоторыхъ чудесахъ Спасителя нашего и Бога и разсказалъ имъ исторію о нівкоторых в чудесах , совершонных Богом в Ветхом Завіті то Руссы тотчасъ поспъщили сказать: "Если и мы не увидимъ чего-нибудь подобнаго и въ особенности того, что ты говоришь о трехъ отрокахъ въ пещи, то совершенно тебъ не повъримъ и не будемъ слушать твоихъ рѣчей". Онъ же (архіепископъ), будучи убѣжденъ въ неложности сказавшаго: аще что просите во имя Мое, пріимете, и еще: въруяй въ Мя, дъла, яже Азъ творю, сотворить и больши сихъ сотворить, когла совершаемое имветь быть не для тщеславія, а для спасенія душь, сказаль имъ: "Хотя и не должно искушать Бога, однако если вы отъ всего сердца ръщили приступить къ Нему, просите, что хочете-Богь непремънно сдълаеть по въръ вашей, хотя я есмь и смиренный и мальйшій". Они же просили самую книгу въры христіанской, то-есть, божественное и священное Евангеліе бросить въ разженный огонь, (объщаясь), если она останется невредимою, приступить къ Богу, котораго онъ проповъдуеть. Послъ того, какъ это было сказано, священнослужитель подняль глаза и руки къ Богу и воззвалъ: "Прослави имя Твое святое, Іисусе Христе Боже нашъ, и нынъ предъ глазами народа сего всего". И брошена была въ печь съ огнемъ книга святаго Евангелія. По проществіи достаточнаго времени, когда печь погасла, обрътенъ быль священный свитокъ не пострадавшимъ и не поврежденнымъ и не получившимъ отъ огня никакого ущерба, такъ что даже кисти на концахъ связывавшихъ его шнуровъ (οί έν ταῖς κλειδώμασι τῆς Βίβλου κροσσοί) не потерпъли никакого вредаили измъненія. Увидъвъ это и бывъ поражены величіемъ чуда, варвары безъ колебаній начали креститься (Порфирогенита повторяеть Зонара) з.

<sup>1)</sup> Т. е. епископа автокефальнаго, зависимаго (безъ посредства митрополита) прямо отъ патріарха, каковые епископы давались варварамъ въ случав учрежденія у нихъ только епископій, а не митрополій.

въ нашихъ русскихъ поздивйшихъ извъстіяхъ архіепископъ называется.

## Сказаніе о крещенім новгородскаго князя въ Тавридё или Криму, въ городё Сурожё.

Древній городъ Сурожъ есть нынѣшнее мѣстечко Судакъ, находящееся на юго-восточномъ берегу Крыма, на юго-западъ отъ Өеодосіи. Греки называли его Сугдвей и Сугдаей 1), западные—Содаей, Солдаей и Солдадіей, Арабы—Судакомъ, Сурдакомъ, Шолтадіей или Солтадіей 2), и пр.

Въ житіи св. Стефана, архіепископа Сурожскаго, который умеръ около 790-го года, именно-на концъ житія, въ числъ чудесь, находимъ слъдующій разсказъ: "По смерти святаго "мало літь" минуло и пришла рать великая русская изъ Новагорода, "князь бранливъ и силенъ зъло (такъ въ половинъ списковъ житія, въ другой половинъ: князь Бравлинъ, вар. Бравалинъ, Бравленинъ, — силенъ зѣло). Плвнивъ (страну) отъ Корсуни до Керчи, онъ пришелъ со многою силою къ Сурожу. Десять дней тяжко бились между собою (осаждающіе и осажденные), и послів десяти дней вошелъ князь въ городъ, силою сломавъ (его) желъзные ворота, -- вошелъ въ городъ, обнаживъ мечъ свой, и пришелъ въ церковь св. Софіи и разбиль двери и взошель туда, гдв гробъ святаго 2). На гробъ царскій покровъ и жемчугъ и золото, каменья драгоценные и сосудовъ золотыхъ много: все (это) пограбили. И въ тотъ часъ разболёлся (князь), — обратилось лицо его назадъ и лежа источалъ пвну и возопилъ: "Великій человекъ и святой есть тотъ, который здёсь; онъ ударилъ меня по лицу и обратилось лицо мое назадъ". И сказалъ князь боярамъ своимъ: "Возвратите все назадъ, что взяли". Они возвратили и хотъли взять князя оттуда. Но князь возопиль: "Не троньте меня, оставьте лежать, ибо меня хочеть изломать одинъ старый святой мужъ, (онъ) притиснулъ меня, такъ что душа моя хочеть выйти вонъ". И сказаль имъ: "Тотчась выведите войско изъ сего города, и да не возьмуть воины ничего". И вышло войско изъ города, но князь еще не вставаль, пока опять не сказаль боярамъ: "Возвратите все, сколько мы награбили священныхъ сосудовъ въ Корсуни, въ Керчи и вездъ, принесите все сюда и положите на гробъ Стефановъ". Они возвратили все и ничего себъ не оставили и положили при гробъ святаго. И паки въ ужасть рече святый Стефанъ князю: "Если не крестишься въ церкви моей, то не возвратишься (домой) и не выйдешь

Михаиломъ, см. преосвящ. *Макарія* Исторію христіанства въ Россіи до Владимира, изд. 1 стр. 285, изд. 2 стр. 232; сfr у насъ ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) И по словамъ Броневскаго (Записки Одесск. Общ. Исторіи, VI, 346), будто би еще Сидагіосомъ.

<sup>\*)</sup> О Судажъ см. въ Крымскомъ Сборникъ Кеппена, стр. 113 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Св. Стефанъ былъ погребенъ въ одтарѣ св. Софін, см. "Замѣтки XII— XV вѣка, относящіяся къ Крымскому городу Сугдеѣ" въ Запискать Одесск. Общ. Ист. и Древн., V, 595.

отсюда". И возопиль князь: "Пусть придуть священники и крестять меня; если встану и лице мое обратится, крещуся". И пришли священники, и филареть архіспископь (преемникь Стефана, какъ говорится объ этомъ въ житіи) и сотворили надъ княземъ молитву. И крестили его во имя Отца и Сына и Св. Духа, и обратилось лицо его опять. Крестились же и бояре всв. Но еще шея больла у князя, и сказали ему священники: "Дай объщаніе Богу, что отпустишь всъхъ плѣнниковъ — мужчинъ, женщинъ и дѣтей, которыхъ взялъ отъ Корсуни до Керчи". Тогда князь повельль всѣмъ своимъ (отнустить нахоцившихся у нихъ плѣнниковъ), и всѣхъ отпустили во свояси. Въ продолженіе недѣли (князь) не выходилъ изъ церкви, пока не далъ великій даръ св. Стефану. Почтивъ городъ и гражданъ и священниковъ, (онъ) отошелъ во свояси. Слышавъ о томъ, другіе ратные не смѣли нападать (на городъ), а если нападали, то уходили посрамленные 1).

Житіе св. Стефана не извъстно на греческомъ языкъ и читается только въ нашихъ славянскихъ рукописяхъ. Такъ какъ и самого Стефана нътъ въ греческихъ святцахъ въ числъ святыхъ, то предполагали, что житіе составлено у насъ въ Россіи. Но предположеніе это неосновательно. По всъмъ признакамъ несомнънно, что житіе происхожденія греческаго, а не русскаго въ Отсутствіе же его въ греческихъ рукописяхъ, равно какъ и отсутствіе самого Стефана въ греческихъ святцахъ объясняется тымъ, что послъдній былъ святой не общій, а только мыстный—Сугдайскій въ такъ какъ разсказъ о Новгородцахъ читается не въ самомъ житіи, а въ чудесахъ, которыя могли быть приписаны послъ, то съ вопросомъ о происхожденіи его самого не рышается вопрось о происхожденіи нашего разсказа. Но необходимо думать, что и онъ происхожденія греческаго, а не русскаго, и именно — что вмысть со всыми другими чудесами, находящимися въ житіи (числомъ 4), принадлежить самому автору этого послыдняго, ибо въ заключеніе чудесъ сказано: "си же изрядная

¹) Списковъ житія св. Стефана много (пять, если не болѣе, въ одной Мооковской Синодальной библіотекѣ). Привеленный нами русскій переводъ разсказа сдѣланъ нами по рукописи фундамент. библіот. Московской Дух. Акад. XVI в. (декабрьская минея), № 90, л. 346 об..

в) Между прочимъ и въ подчеркнутыхъ нами словахъ: "и паки въ ужасъ князю", по всей въроятности, должно видътъ искажение переводчикомъ не понятаго имъ оригинала.

а) См. указанныя сейчась выше замѣтки о Сугдев въ Запискахъ Одсск. Общ. Ист. и Дреен. V, 623, № 194. Въ настоящее время извѣстно и на греческомъ языкѣ краткое житіе Стефана. Такъ какъ въ немъ есть свѣдѣнія, которыхъ не находится въ нашемъ житіи (о путешествіи въ Аонны), то на основаніи сего слѣдуеть заключать, что и наше житіе есть уже сокращеніе болѣе пространнаго житія, ібіd., стрр. 595 и 623.

чудеса сотвори Богь преподобнымъ своимъ... сице же бысть житie преподобнаго Стефана $^{u-1}$ ).

Трудно опредвлить съ точностію время жизни св. Стефана, ибо житіе отличается хронологическими несообразностями. Пятнадцати лёть онъ пришель въ Константинополь, въ правление императора Өеодосія Адраинттина (Андраминдина), следовательно — въ 716-мъ или начале 717-го года, потому что Өеодосій Адрамиттинъ, царствовавшій одинъ годъ и нівсколько мъсяцевь, оставиль престоль до 25-го Марта 717-го года (когда заняль его Левь Исавръ). Послв неизвестнаго количества леть ученія въ Константинополъ, послъ 15-ти лътняго пребыванія въ немъ при патріархъ Германъ и посль 30-ти льтняго пребыванія въ монастыръ въ затворъ, онъ могъ быть поставленъ въ архіепископы около 760-го года, а нежду темъ, по житію, онъ будто бы быль поставленъ помянутымъ выше патріархомъ Германомъ, который съ 715-го года билъ на канедрв въ . продолжение 15-ти лътъ и низведенъ съ нея въ 730-мъ году, и будто бы страдаль за иконы, пробывь въ санв архіепископа неизвъстно сколько болье пяти льть, при Львь Исавры и освобождень сыномъ его Константиномъ Копронимомъ, тогда какъ первый изъ этихъ двоихъ умеръ, а второй вступиль на престоль въ 741-мъ году. Представляется въроятиви шимъ думать, что, действительно бывъ поставленъ около 760-го года, св. Стефанъ страдалъ за иконы не при Львь Исавръ, а при самомъ Константинъ Копронимъ (741-775), и что онъ есть одинъ и тотъ же съ Стефаномъ епископомъ Сугдайскимъ, который присутствовалъ на седьмомъ вселенскомъ соборъ 2), а также можеть быть и съ Стефаномъ, ученикомъ Константинопольскаго Стефана Новаго, который быль сосланъ Копрониномъ въ Сугдаю 3). Такъ какъ въ 787-мъ году, когда былъ седьмой соборъ, онь должень быль имъть возрасть глубокой старости, то и смерть его посяв сего времени должна быть относима къ 790-795-му году. Нашествіе

<sup>1)</sup> Четвертое чудо: "Анна же царица отъ Корсуня въ Керчь идущи, разбогъся на пути смертнымъ недугомъ на Червъй водъ (Карасу)", и, призвавъ въ помощь св. Стефана, чудесно и внезапно исцълъла. Предполагать, что туть разумъется наша царица Анна, жена св. Владимира, было бы весьма поспъшно. Тутъ
можетъ быть разумъема неизвъстная намъ и старшая нашэй греческая царевна
Анна, которая пила въ Хазарію къ своимъ родственникамъ, ибо императоры Константинопольскіе бывали въ родствъ съ хаганами Козарскими (Такъ, и современникъ Стефановъ, императоръ Константинъ Копронимъ, быль женатъ въ первый
разъ на хазарской царевнъ, по греческимъ лътописцамъ — Принъ, дочери хагана,
Докакжа Famil. Вузапt., 126, по нашему житію — Өеодоръ, дочери Керченскаго.
царя. Да нашей царицъ Аннъ вовсе и не дорога была идти изъ Корсуни въ Керчь)

<sup>2)</sup> Le Quien, Oriens Christian., I, 1229.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Проложн. житіе Стефана Новаго въ Менологіи императора Василія подъ 28-иъ Ноября, сfr пространное житіе, написанное діакономъ Стефаномъ, въ Патрологіи *Миня*, t. C, col. 1100.

на Сурожъ непріятелей, называемыхъ Новгородцами, было при преемникъ Стефана "мало лътъ" послъ его смерти. Слъдовательно, должно быть относимо приблизительнымъ образомъ къ продолженію первой — началу второй четверти ІХ въка 1).

Итакъ, спрашивается: какъ смотръть на этоть разсказъ о нападеніи Новгородцевъ на Сурожъ въ первой — началь второй четверти IX въка? Удивляясь странному легковърію техъ, которые хотять ему върить, мы, съ своей стороны, решительно не находимъ возможнымъ это сделать. Вопервыхъ, до прибытія къ намъ Варяговъ-Руссовъ Новгородцы назывались не Русью, а Славянами. Вовторыхъ, мы ни изъ одного писателя не знаемъ и ни одного свидетельства не имфемъ, чтобы Славяне наши, до прибытія къ намъ Варяговъ, занимались набъгами на другіе народы, а напротивъ знаемъ только, что они сами были целію этихъ набеговъ и что эта постоянно страдательная роль составляла ихъ характеристическую и отличительную черту. Втретьихъ, въ то время вся рожная Россія, заслонявшая собою Крымъ, принадлежала Хазарамъ, простиравшимъ свою власть до Кіева, и предполагать, чтобы Новгородцы отважились и могли и захотели зачемъ-то пробиться сквозь Хазаръ есть дело совершенно невъроятное и немыслимое. Наконецъ, вчетвертыхъ, Новгородцы въ то время были данниками Варяговъ: до того ли же имъ было, чтобы предпринимать какіе бы то ни было, а тімь боліве такіе отдаленные и такіе невозможные походы? 2).

Но кто же были эти непріятели, нападавшіе на Сурожъ? Непріятелей по близости могло быть много, и кто именно они такіе были, рішить невозможно. Предполагая, что запись о чуді принадлежить самому автору житія или что она вообще происхожденія греческаго, предполагая, что она сама подала поводъ сділать изъ непріятелей Новгородцевъ, мы думаємъ, что имя этихъ непріятелей въ ней было оі (то) 'Рюс и что туть должны быть разумівемы ті же Руссы Азовско-Таврическіе, о которыхъ мы вели річь сейчась выше. Арабскіе писатели говорять, что Руссы, жившіе на Черномъ морів, занимались разбойничествомъ во всів стороны и что они постоянно дізлали набізги на владівнія Хазаръ в). Керчь

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ нашихъ хронографахъ, кратко выписывающихъ о нападеніи Бравалина на Сурожъ изъ житія св. Стефана, не знаемъ почему, оно относится къ царствованію императора Михаила и 852 г. (Карамз. т. І, прим. 289, Попова Хроногрр., І, 234).

<sup>2)</sup> Неизвъстные воптели не только взяли Сурожъ, но Корсунь и Керчь и разграбили всю мъстность между двумя последними городами или весь южный Крымъ: великую нужно имъть въру, чтобы не находить невозможнымъ усвоять подобные блестящіе подвиги Новгородцамъ начала IX въка!

в) Ibn-Foszl. Френа, 88. 28 и 29.

п Сурожъ въ VIII и IX въкахъ принадлежали Хазарамъ <sup>1</sup>), и такимъ образомъ—послъднимъ извъстіемъ какъ бы прямо указываются намъ эти Азовско-Таврическіе или Черноморскіе Русскіе. Около одного времени съ нападеніемъ Руссовъ на Сурожъ имѣло мѣсто совершенно такое же нападеніе непріятелей, называемыхъ также оі 'Рŵç на городъ Византійской имперіи Амастриду <sup>2</sup>), какъ это мы знаемъ изъ житія св. Георгія Амастридскаго <sup>2</sup>). Ясно, что тамъ и здъсь должны быть разумѣемы какіе-то

<sup>1)</sup> Stritt. Memorr. popp. III, 543 (и въ житіи Стефана говорится, что въ Керчи сидълъ хазарскій царь, см. выше).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Находящійся на азіатскомъ берегу Чернаго моря, не слишкомъ далеко отъ Константинополя, на половинѣ разстоянія между нимъ и Синопомъ, въ настоящее время Ашазгу.

в) Житіе, написанное неизвістнымь, въ Acta SS. Болландистов, Февраля t. III, d. XXI, p. 269 sqq. Въ заключение житія изъ многижь посмертныхъ чудесь св. Георгія авторъ разсказываеть два, и одно изъ нихъ есть чудо о Руссахъ (пп. 43-46, р. 278). Начавъ опустопеніе отъ Пропонтиды (подъ которою долженъ быть разумвемъ въ данномъ случав Босфорскій проливъ, см. объ употребленіи слова въ нашемъ симсле въ статъе г. Васимеескаю "Русско-византійскіе отрывки, напеч. въ журн. Мин. Нар. Просв., ч. СХСVI, стр. 174 sqq) и опустошивъ и прочее морское побережье, Руссы навонець явились вы отечествъ святаго — Амастридъ. Некоторые изъ нихъ пришли въ храмъ, въ которомъ лежало тело святаго, и начане расканывать гробъ его, подозрѣвая, что въ послѣднемъ находится сокровище, но дерзнувшіе на сіе поражены были онівнівніємь рукь и ногь и стали какъ бы связанные невидимыми узами. Вождь Руссовъ, пораженный чудомъ, спрашивалъ: кавого божества это есть дъйствіе и чъмъ оно можеть быть умилостивлено; получивъ въ отвътъ, что это есть дъйствіе единаго Бога христіанскаго и что Онъ можеть быть унилостивленъ молитвайн христіанъ, а съ его стороны-освобожденіемъ пленныхъ, вождь сделаль последнее и просиль первыхъ. Когда принесены были усердныя молитвы Богу и св. Георгію, варвары освободились отъ поразившаго ихъ божественнаго гивва, послв чего вождь заключиль съ христіанами союзь мира и дружества. Время жизни св. Георгія, хронологія котораго у автора нізть, опредізмется тыть, что онь поставлень вы епископы Амастридскіе патріархомы Константинопольскимъ Тарасіемъ, занимавшимъ престоль съ 784 по 806 г.: умеръ онъ, какь это дается знать въ житін, или въ правленіе императрицы Ирины (797-802 гг.), или въ началъ правленія Нивифора Геника (опо Геника, съ конца 802 г. во 811, житія п. 33, р. 277). Сколько времени спустя посл'є смерти святаго случиось чудо, въ житін ясно не говорится и не дается знать, но самъ авторъ его, обстоятельностію сообщаемых имъ біографических свідівній, даеть знать о самомъ себъ, что если онъ не современникъ Георгія, каковымъ себя не называетъ, то во всякомъ случат человъкъ, жившій послі него спустя очень непродолжительное время. Руссы въ житін характеризуются: "Случилось нашествіе Руссовъ (тог 'Рос), народа, какъ все знають, жесточайнаго и свиренаго и не инфощаго лаже ни мальйшей частицы человъколюбія, — звърообразные правами, безчеловъчвие ділами, самыть видоть показывающіе скверноубійство, не находящіе ни въ чень другомь съ прочими людьми радости, какъ въ кровопролитіи: этотъ-то народъ,

одни Руссы, разъвзжавшіе для разбоевъ по Черному морю, и что разумьть подъ этими морскими разбойниками Руссовъ Азовско-Таврическихъ есть единственное, что можно сдвлать 1).

Неизвъстное по греческимъ рукописямъ, житіе Стефана Сурожскаго могло попасть къ намъ весьма простымъ образомъ. Сурожъ, будучи городомъ торговымъ, имълъ то особое значеніе въ торговыв, что въ немъ съвзжались купцы европейскіе и азіатскіе для взаимнаго обмѣна своихъ товаровъ (т. е. что онъ былъ мѣстомъ своего рода Нижегородской ярмарки, которая была въ Тавридѣ, какъ въ средоточномъ пунктѣ Европы и Азіи, съ древнѣйшаго времени и мѣстомъ которой прежде Сурожа служилъ Босфоръ, нынѣшняя Керчь). Тѣ изъ русскихъ купцовъ, которые, торговали азіатскими товарами, и именно азіатскими шелковыми тканями ѣздили за ними въ Сурожъ, отъ чего и получили прозваніе Сурожанъ 2).

губительный дёломъ и именемъ (по всей вёроятности алиозія на рыё, которое употребляюсь и въ формѣ рыс, — Гедеон. Отрывки изследовв. о Варяжск. вопр. І, 60 что значить тарантулъ, ядовитый паукъ, а можеть быть сближеніе съ библейскими пророка Іезекіндя Росами), начавъ опустощеніе отъ Пропонтиды" и проч. (въ житін, которое у Болландистовъ только въ датинскомъ переводѣ, безъ греческаго подлинника, п. 43; греческій подлинникъ приведеннаго нами мѣста нзъ житія въ статьѣ А. А. Куника "О запискѣ Готскаго топарха", напеч. въ Запискаго Имп. Акад. Наукъ, томъ 24, кн. І, 1875, стр. 98, прим., также въ помянутой статьѣ Васимевскаго, івід. ч. СХСУ, стр. 304). Г. Куникъ кочеть разумѣть подъ Руссами, нападавшими на Амастриду, Аскольда и Дира; но позволимъ себѣ замѣтить, что о Руссахъ этихъ говорится, какъ о народѣ, всѣмъ хорошо извѣстномъ по своимъ качествамъ, и что о нихъ прямо сказано: какъ всѣ знаютъ, ф; поторые явились бы для грабежей въ первый разъ?

<sup>1)</sup> Въ 839 г., какъ видно изъ разсказа Бертинской летописи подъ симъ годомъ, эти Руссы еще не были известны въ Константинополе; следовательно, они поселились на Азовскомъ море и въ Крыму и начали свои разбойничьи подвиги въ Черномъ море не особенно задолго до нашего года. Что касается ло ихъ прихода на указанное место жительства, то должно думать, что они пришли не моремъ, обогнувъ всю западную Европу и прошедъ мимо Константинополя, а сухимъ путемъ чрезъ нашу теперешнюю Россію (и следовательно, что они принадлежали по своему происхожденію къ Норманнамъ не западнымъ,—датско-норвежскимъ, а восточнымъ,—шведскимъ, или однимъ и тёмъ же съ нашими Варягами: и Людовивъ Благочестивый узналъ въ присланныхъ ему Феофиломъ въ 839 г. Руссахъ именю Свеоновъ, т. е. Шведовъ).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Отсюда произошло названіе "Суровской (вийсто Сурожской) рядъ. О Сурожів и купцахъ, торговавшихъ въ немъ или Сурожанахъ, упоминаютъ: Слово о полку Игоревомъ (по изд. въ Русси. Достопам., ч. Ш, стр. 40: "велитъ послушати земли незнаемъ—Вълзъ и Поморію и Сурожу и Корсуню"), Ипатьевская лътопись подъ 1288 г. (при описаніи смерти Владимира Васильковича Галицкаго: "плакашеся надъ нимъ все множество Володимерцевъ, Нъмци и Сурожьцъ и Новгородци и Жи-

Такъ эти-то купцы и могли вывести изъ Сурожа житіе св. Стефана, мъстнаго Сурожскаго святаго (котораго они должны были почитать, подобнотому какъ купцы, торгующіе на Нижегородской ярмаркъ, почитають преп. Макарія). Предположивь, что эти купцы были Новгородцы или вообще откуда бы то ни было изъ съверной Руси, мы легко поймемъ, какимъ образомъ изъ оі 'Рŵς подлинника явилась въ славянскомъ переводъ: "рать велика русская изъ Новограда". Если въ житіи говорилось о Русскихъ, то наши русскіе переводчики его естественно должны были заключить, что въ немъ говорится именно о насъ Русскихъ, ибо другихъ — Черноморскихъ Русскихъ, разумфется, не могли же они знать. Если переводчики были изъ съверной Руси, то они должны были предположить подъ Русскими Новгородцевъ потому, что въ древнее время въ съверной Руси былъ одинъ только Новгородъ, которому можно было бы усвоить походъ въ чужія земли. Что касается до имени князя, то гораздо въроятнъе цумать, что подлинное чтеніе житія есть "бранливъ и силенъ", и что собственное имя Бравлинъ возникло изъ "бранливъ" просто вслъдствіе описки писца: это имя какъ будто не есть славянское имя, а просто случайное соединеніе звуковъ, происшедшее сейчась указаннымъ путемъ (имя Бравлинъ

дове"); какъ о купцахъ удальныхъ молодцахъ говорять о Сурожанахъ народныя пъсни (Пъсни, собр. Кирпесск., вып. 3, стр. 107: "Ой ты гой еси охотничекъ, Суровець, богать самь Суздалець"). По важному торговому значеню и по большой известности у насъ Сурожа и Азовское море, составлявшее водяную дорогу къ нему, получило название Сурожскаго. Съ конца XIII въка Сурожъ замънила въ Крыму основанная Генуезцами Кафа, въ которую перешла изъ перваго и русская торговия (о сей последней въ XV в. см. Записки Одесск. Общ. Исторіи, V, стрр. 213, 231, 234 перваго счета и второго 148, 149), при чемъ однако купцы, въ ней торговавшіе, по прежнему продолжали называться Сурожанами. О позднійшихъ Сурожанахъ см. Карамз. V, 231 и примечч. 32, 70, въ частности о Новгородскихъ-Собр. Госуд. Грам. и Догов. И, 58. Кромъ Русскихъ купцовъ, торговавшихъ въ Сурожъ, могли еще привести въ Россію житіе св. Стефана сами крымскіе Греки. Нъкоторые утверждають, не знаемъ на какомъ основани, что супруга Суздальскаго князя Константина Васильевича († 1355) была дочь врымскаго Манкунскаго князя (Родословная роспись потомковъ вел. вн. Рюрика, составленная Н. Головиным, М. 1851, V, 338, cfr Карамз. IV, прим. 374; городъ Манкупъ или Мангупъ, весьма замъчательный своимъ положениемъ на высокой неприступной скалъ и нынъ остающійся только въ необитаемыхъ развалинахъ, находился недалеко на востокъ отъ Севастоноля; передъ 1474 годомъ Манкунскій князь Исайко предлагаль свою дочь въ замужество за сына вел. кн. Ивана Васильевича III, Карамз. VI, 56: на основаніи этого предложенія есть віроятность заключать, что прежде дійствительно бывали браки между князьями Русскими и Манкупскими); къ вел. князю Василью Динтріевичу прівкаль на службу князь Стефань Васильевичь именно изъ Сурожа. (бывшій родоначальникомъ Ховриныхъ, Головиныхъ и Третьяковыхъ, Родосл. книга изд. Новикова, II, 270).

можеть быть производимо только оть слова бравый; но это послѣднее слово не есть славянское, а французское — происшедшее изъ греческаго βραβεῖον при посредствѣ латинскаго bravium—и въ русскій языкъ вошло весьма недавно, притомъ изъ бравый по славянскому словопроизводству не выйдеть Брав-линъ 1).

Сейчась далве мы должны будемь начать рвчи о христіанствв въ Россіи, какъ государствъ, основанномъ Варягами. Считая вполнъ доказаннымъ (всякаго рода доказательствами) и несомнъпнымъ то, что Варяги были Норманны 2), мы позволимъ себъ здъсь высказаться относительно нъкоторыхъ недоумьній, которыя могуть представляться таковыми и для самихъ такъ называемыхъ норманнистовъ. Эти недоумёнія суть: вопервыхъ. Норманны не назывались Русью на западъ, а только на востокъ-у Русскихъ, Грековъ и Арабовъ; вовторыхъ, нашъ лѣтописецъ, съ одной стороны, называеть Русь племенемъ норманискимъ, между темъ, какъ такого норманискаго племени вовсе неизвъстно, а съ другой стороны-утверждаеть, что Рюрикъ понялъ съ собой въ Новгородъ всю Русь, т. е. все племя, что совершенно невъроятно. Относительно перваго недоумънія должно быть сказано следующее. Русскіе и именно Новгородцы з) впервые познакомились съ Норманнами черезъ Финновъ, которые жили между одними и другими. Финны называли Норманновъ, какъ и до настоящаго времени наваютъ Шведовъ, Rotsi, Ruotsi, Ruossi. Познакомившись съ Норманнами чрезъ Финновъ, Русскіе (повгородскіе Славяне) естественно могли назвать ихъ и именемъ ихъ финнскимъ, и такимъ образомъ изъ финнскаго Rotsi-Ruossi и произошло русское (славянское) имя Норманновъ. Въ следъ за Русскими назвали Норманновъ этимъ именемъ Греки4), а за Греками Арабы,

¹) Житіе Стефана Сурожскаго привезено къ намъ, какъ нужно думать, около половины XV въка: первая извъстная выписка изъ него читается въ житіи преп. Діонисія Прилуцкаго, написаніе котораго относять ко второй половинь XV въка (Клочевск. Житія, стр. 189); имя самого Стефана начинаеть встръчаться въ нашихъ святцахъ (подъ 15 Декабря) съ конца XV — начала XVI въка (Тронцв. Лаврск. рвп. N 617, д. 68 об., Опис. сунодд. ркпи. Горск. и Невостр. N 352, д. 11, и N 408, д. 254 об.; преосв. Сергія Полный мъсяцесловъ Востока, І, 158).

<sup>2)</sup> Варягь (Varing, Väring) было не названіемь Норманновь, какь народа, а тіхь между ними, которые артелями или ватагами отправлялись изь отечества вычужія земли для грабежа ихь (а послів и для службы вы нихь: Varing оть wara—клятва, присяга (наше позднійщее: "вірра—крестное цілованіе?") и значить клятвенникь, присяжникь, потому что члены артелей предъ снаряженіемь вы путь давали взаимную клятву вы томь, чтобы не выдавать другь друга и помогать другь другу на чужой сторовів).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Всякій, конечно, понимаеть, что слово Русскій мы употребляемь по антиципаціи.

А) От Рабс. Греви моган говорить и писать и от Робс; но они сближали Русскихъ, какъ мы выше сказали, съ библейскими Росами.

а такимъ образомъ и случилось, что на Востокъ явилось имя Норманновь Русь, бывшее неизвъстнымъ на Западъ. Что касается въ частностн до Грековъ, то необходимо думать, что Черноморскіе (Азовско-Таврическіе) Норманны или Варяги на первыхъ порахъ своего поселенія при Черномъ моръ, и сами называли себя передъ Греками именемъ Русскихъ. Если не ранве, то съ конца VIII ввка во всей Европв очень хорошо было извъстно, что такое Норманны, т. е. очень хорошо было извъстно, что они суть морскіе пираты и разбойники, ибо свои знаменитые морскіе подвиги они начали на Западъ если не ранъе, то съ этого конца VIII въка 1). Назвать себя передъ Греками съ перваго знакомства Норманнами значило заставить греческое правительство тотчась же принять противъ себя всю осторожность; а поэтому и естественно, что они назвали себя именемъ, которое давали имъ другіе. Что такъ поступили черноморскіе Норманны по отношенію къ Грекамъ, объ этомъ необходимо заключать изъ ихъ поведенія по отношенію къ Франкамъ. Въ 839-мъ году, о чемъ мы говорили выше, успъли пробраться къ франкскому императору Людовику Благочестивому, съ посольствомъ константинопольскаго императора Өеофила, нъсколько черноморскихъ Норманновъ съ цълями согляданія (надъясь посредствомъ обмана пройдти и высмотръть всю имперію). Если бы они назвали себя Норманнами, то тотчасъ же были бы отправлены императоромъ на висълицу или по крайней мъръ въ самое кръпкое мъсто: но они назвали себя Руссами, и императоръ, заподозрившій въ нихъ шпіоновъ, дознался, что они дъйствительно Норманны, только "послъ тщательнаго изследованія" т. е. после нарочнаго усерднаго дознаванія. Что касается до того, что летописець делаеть изъ Руссовь племя норманнское. тогда какъ Руссами назывались всв Норманны, и что онъ приводить съ Рюрикомъ въ Новгородъ всю Русь, что, конечно, совершенно невъроятно: то, по нашему мивнію, это недоумвиное должно быть объясняемо следующимъ образомъ. Новгородско-кіевскіе Славяне первое время называли Норманновъ Руссами; съ этимъ именемъ (Руссовъ) Норманны водворились и между ними для владенія ими. Но потомъ Славяне узнали другое имя Норманновъ, которымъ они называли себя сами, т. е. имя Варяговъ, и постепенно усвоивъ это второе имя (которое и у самихъ Норманновъ, можеть быть, явилось не вдругь и не скоро) перестали называть ихъ первымъ именемъ. Въ то время, какъ летописецъ писалъ свою летопись, Норманны поселившіеся между нашими Славянами для владенія (какъ и сами уже эти Славяне), назывались Руссами, потому что съ этимъ первымъ именемъ поселились (которое и осталось за ними навсегда), но Норманны такъ сказать норманнскіе, Норманны, приходившіе тогда (во времена его-

i) Einhardi Annales съ 800 г., а после него съ 830 г. Бертинская летопись.

летописець не зналь, чтобы прежде всё Норманны назывались у насъ Русью, а поэтому и заключиль, что Русь, поселившеся у насъ, были особое племя Норманновъ. Заключивъ ошибочнымъ образомъ это, онъ уже необходимо долженъ быль приводить съ Рюрикомъ въ Новгородъ всю Русь: между современными себё Варягами онъ не находилъ племени Руси, а отсюда и заключиль, что оно все выведено Рюрикомъ въ Новгородъ.

## Христіанство въ Россіи отъ начала государства до св. Владимира.

Мы должны начать здёсь свои рёчи съ того, чтобы назвать ошибочными и неправильными обыкновенныя представленія о христіанствъ въ Россіи за пространство времени отъ начала государства до общаго крещенія Владимиромъ всей страны. Христіанство появлялось въ Кіевъ въ правленіе Игоря; послъ Игоря его приняла единолично или съ весьма немногими св. Ольга, а затёмъ оно изчезло совсёмъ или почти до времени Владимира, — такъ обыкновенно или большею частію представляется дело. Въ действительности оно было вовсе не такъ. Явившись, можеть быть, еще до Игоря, а во всякомъ случав несомнвнио въ его правленіе, христіанство не изчезало потомъ болье въ Кіевь, а постоянно существовало въ последнемъ до самого Владимира, вследствіе чего и его непрерывная исторія въ Россіи должна быть полагаема собственно не со времени втораго изъ князей, а не позднъе какь со времени перваго. Владимирь вивств съ собою крестиль Русскихь, сдёлаль христіанство общею вёрою всего народа; но, прежде чти стать втрой общею и господствующею, христіанство довольно долгое время, не менъе полувъка, непрерывно существовало въ Россін какъ въра частная, о бокъ и рядомъ съ господствующимъ язычествомъ.

Исторія нашего государства началась тімь, что, бывь добровольно призваны или (что горазде віроятніве) недобровольно приняты, пришли владіть нами норманскіе Варяги-Руссы. Эти Варяги довольно долгое время не смішивались съ коренными Славянами, представляя изъ себя отдільную владінощую національность или какъ бы отдільную господствующую касту, однимь словомь—особо стоявшую толпу, иноплеменных находниковъ и особый народъ въ народі. Христіанство впервые явилось въ Кієві и до времени св. Владимира существовало въ немъ и вообще въ Россіи если не единственнымъ, то

по крайней мъръ, главнымъ образомъ между этими отдъльными отъ коренныхъ Славянъ Варягами.

## При Игоръ.

Очень можеть быть, что первые христіане между Варягами явились еще при Рюрикъ и Олегъ и одновременно съ Рюрикомъ при Аскольдъ и Диръ. Съ своей родины, т. е. изъ своей Норманніи, они начали ходить на службу въ Константинополь не позднъе конца первой половины ІХ въка і; не имъемъ мы положительныхъ извъстій, однако можемъ съ въроятностію предполагать, что они скоро начали принимать тамъ христіанство і; но между членами хружины Рюриковой могли быть люди, служившіе прежде въ Константинополь, и слъдовательно такіе, которые могли принять тамъ христіанство. Равнымъ образомъ и посль прибытія къ намъ Рюрика подобные крещеные Варяги могли приходить къ нему, къ Аскольду съ Диромъ и къ Олегу изъ Константинополя. Какъ бы то ни было, наша льтопись ничего не говорить о христіанахъ Варягахъ при двухъ первыхъ великихъ князьяхъ, и мы положительно можемъ сказать только, что они явились въ Кіевъ не позднъе какъ въ правленіе Игоря і).

<sup>1)</sup> Изъ разсказа Бертинской летописи подъ 839 г. о Руссахъ, присланныхъ византійскимъ императоромъ Өеофиломъ въ франкскому императору Людовику Благочестивому следуетъ заключатъ, что до этого года Вараги еще не ходили на службу въ Константинополь; но въ разсказе нашей летописи объ Аскольде и Дире дается знатъ, что въ 862 г. путь въ Константинополь имъ—Варагамъ уже хорошо былъ знакомъ (а осада Константинополя Азовско-Таврическими Руссами въ 860 г. не препятствуетъ относитъ путешествія въ него Руссовъ или Вараговъ съ самой родины въ боле раннему времени). Что касается до правленія Олега, то въ его договоре съ Греками 911-го года уже нарочито говорится "о работающихъ въ Грепёхъ Руси у хрестьянскаго царя".

<sup>2)</sup> У себя дома Норманны начали принимать западное христіанство частичным образом или поединично уже съ 826 г. Въ этомъ году врестился при двор императора франкскаго Людовика одинъ изъ внязей датскихъ, по имени Геріольдь или Гаральдъ, прогнанный съ своего стола другими внязьями датскими. Крещеніе Геріольда возбудило въ император желаніе учредить миссію для обращенія Норманнов и исполнителем его желанія явился св. Ансгарій, монахъ Новокорвейскій, съ 831 по 865 г. первый архіепископъ Гамбургскій, который трудился надъ проповъдію христіанства въ Даніи и Норвегіи съ Швеціей съ нѣкоторымъ успѣхомъ непосредственно и посредственно черезъ другихъ,—Einhardi Annales подъ 826 г. и житіе св. Ансгарія, написанное Римбертома,—въ Мопшти. Germ. Пертила.

<sup>3)</sup> Когда послы Олега въ 911-мъ году заключили въ Константинополъ миръ съ Грсками, то, по словамъ нашей лътописи, "царь Леонъ почти послы Рускые дар-

Что христіане были между кіевскими Варягами въ правленіе Игоря—это факть, изв'єстный изъ договора посл'ядняго съ Греками

ми-златомъ и паволоками и фофудьами и пристави къ нимъ мужи свои показати имъ церковную красоту и полаты златыа и въ нихъ сущее богатство-злато много и паволоки и каменье драгое, и страсти Господни и вънецъ и гвоздіе и хламиду багряную и мощи святыхъ, учаще я въ въръ своей и повазующе няъ истинную въру". Сличая это извъстіе нашей лізтописи съ греческими извъстіями о пріем'я въ Константинопол'я иностранных пословь, сл'ядуеть завлючать, что какъ богатство императорскаго дворца, такъ и красота церквей (въ особенности св. Софіи), были повазываемы нашимъ посламъ не столько за тёмъ, чтобъ учить ихъ вёрё христіанской, какъ заключаеть летописець оть себя, сколько за темъ, чтобы похвастать предъ ними и произвести на нихъ впечатавніе; совершенно подобное тому, что иншеть нашь гетописець о поведения въ Константинополе съ послами Русскими, мы находить у Константина Порфирогенита о поведеніи съ послами Сарацинскими (De ceremon. aulae Byzant., lib. II, cap. 15, ed. Bonn. p. 590 sqq, y Muss by Patr. 112, р. 1100). Страсти Господни и вънецъ и гвоздіе и пр. лътописецъ, въроятно, прибавляеть самь оть себя, на основания своего предположения о цели, съ которой были показываемы посламъ церкви. Преосв. Филаретъ, заимствуя свъдъніе у Буткова въ его "Оборонъ вътописи русской", который въ свою очередь береть у Погодина въ его диссертаціи "О происхожденіи Руси", говорить: "Арабамь въ 922 г. извъстно было, что Руссы обращаются въ христіанскую въру",—пер. І § 3, изд. 3 стр. 7. Но арабскій писатель Ибнъ-Фоцланъ или Ибнъ-Фадланъ, котораго разумъеть преосв. Филареть и котораго см. у Фрека въ сочинения Ibn—Foszlan's und anderer Araber Berichte über die Russen älterer Zeit и у Гаркави въ изданіи Сказанія мусульманских в писателей о Славянах в Русских, не говорить объ ображени Руссовъ въ христіанскую въру. Туть случился съ Погодинымъ не совсьмъ нонятный и не совсьмъ извинительный недоглядь (котя впрочемъ недогляды случаются со всеми). У Френа, которымъ онъ пользуется, выписва известій изъ Ибнъ-фоциана о Руссахъ кончается словами: "Что касается до Руссовъ настоя щаго времени, то (всв) знають, что они исповедують христіанскую религію",--стр. 23. Но это говорить не Ибнъ-Фоцианъ, а тоть другой арабскій писатель, именно-Якуть, въ сочинении котораго помъщены и у котораго берутся Френомъ извъстія Ибиъ-Фоцдана о Руссахъ. На четыре строки выше сейчась приведенныхъ нами словь, которыми кончается у Френа выписка изъ Ибнъ-Фоцлана, читается: "Это суть извъстія, которыя я (т. е. я—Якуть) буквально заимствоваль изъ писанія Ибнъ-Фоциана". Что касается до Якута, то онъ жиль во второй половин в XII—первой половинъ XIII въка († 1229.—Въ росписания архіерейскихъ канедръ, подведоных Константинопольскому патріарху, которое носить въ своемъ заглавін имя императора Льва Мудраго, въ ряду митрополій на 61-мъ мфсть стоить ή 'Риоба. Нікоторые ученые, въ подтвержденіе своихъ предзанятыхъ мыслей, находять возможнымъ пользоваться свидетельствомъ росписанія; но уже давно доказано и признано, что оно или не принадлежить Льву Мудрому или, если принадлежить, то интерполировано въ поздивищее время).

944-го года ') и всёми общепринятый. Но страннымъ образомъ до сихъ поръ ни перковные ни гражданскіе историки наши не обращали серьезнаго вниманія на этоть договорь Игоря съ Греками. Никто не думаль заявлять подозрёнія, чтобы онь быль позднейшею поддельюй; всякому сколько-нибудь разум'вющему дело ясно, что тексть его, какъ онъ помъщень въ лътописи, представляеть собою не вольную передачу, сделанную самимъ летописцемъ, а самый документь въ его подлинномъ видв и въ его подлинномъ и буквальномъ, въ переводв съ греческаго на русскій, чтенін <sup>1</sup>). Слёдовательно, въ договорё, какъ онъ пом'вщень въ л'втописи, мы несомн'вние им'вемъ подлинный оффиціальный документь. Но документь этоть говорить относительно христіанства въ Россіи во времена Игоря несравненно болве, нежели что обыкновенно принято въ немъ видеть и находить. Въ договоръ два раза говорится о Варягахъ, какъ о сторонъ, заключающей миръ съ Греками, и въ оба раза между ними различаются и отдъльно упоминаются двъ половины—некрещенная и крещенная з). Въ началъ договора, где Русскіе дають обязательство соблюдать заключаемый

<sup>1)</sup> Въ договорѣ нѣтъ индикта и года, но время его написанія весьма точно опредѣляется тѣмъ, что онъ писанъ "при царѣ Романѣ и Константинѣ и Стефанѣ христолюбивыхъ владыкахъ" и положенъ въ лѣтописи подъ 6453 г. Такъ какъ императоръ Романъ Лекапенъ (а Константинъ и Стефанъ его сыновья) согнанъ съ престола 16-го Декабря 944 г., то договоръ писанъ ранѣе сего; а такъ какъ въ 6453 сентябрьскомъ году отъ С. М. на 944 январскій годъ отъ Р. Х. приходятся мѣсяцы Сентябрь—Декабрь (дальнѣйшіе же къ 945 г.), то договоръ писанъ послѣ 1-го Сентября 944 г.

<sup>2)</sup> Договоръ прямо начинается непонятнымъ: "Равно другаго свъщанья"... Это, какъ счастливо догадался Н. А. Лавровскій, есть неудачный переводъ греческаго бооу, которое буквально дъйствительно значитъ "равно", но которое употреблялось и до сихъ поръ употреблянся еще въ значеніи: копія, каковое оно и имъеть въ данномъ случать ("равно другаго"—бооу той простотопо», т. е. копія съ подлинника). О подлинности договора и о слъдахъ въ немъ греческаго см. въ диссертаціи сейчасъ названнаго почтеннаго ученаго: О Византійскомъ элементь въ языкъ договора Русскихъ съ Греками, С.-Пб. 1853. И Пілецеръ находиль договорь только весьма испорченнымъ (Нест. въ русск. перев., Пі, 90, что собственно значитъ, что онъ самъ плохо зналь славянскій языкъ и не приняль во вниманіе, что договорь есть переводъ съ греческаго), но и онъ не сомиввался въ его подлинности (см. Соловева Ист. т. Пі, 4-го изд. стр. 124).

в) Порядовъ содержанія договора послѣ заглавія или надписанія: перечисленіе именъ пословъ русскихъ, обязательство пословъ соблюдать заключаемый миръ. пункты или статьи уложенные, подпись пословъ съ новымъ обязательствомъ соблюдать написанное.

мирь, мы читаемъ: «Иже помыслить отъ страны Рускія разрушити таку (таковую) любовь, и елико ихъ крещенье пріяли суть, да прінмуть месть оть Бога Вседержителя, осуженье на погибель и въ сій въкъ и въ будущий, и елико ихъ не хрещено есть, да не имутъ помощи отъ Бога ни отъ Перуна»... На концъ договора, гдъ Русскіе снова повторяють свои помянутыя обязательства, два раза написано сначала какъ ручательство со стороны крещенной за себя и за сторону некрещенную: «а иже преступить се (написанное выше) оть страны нашен или князь или инъ кто, ли крещенъ или некрещенъ. ла не имуть помощи отъ Бога и да будуть раби въ сій въкъ и въ будущій», потомъ какъ ручательство со стороны некрещенной за себя н за сторону крещенную: «аще ли же кто оть князь или оть людій Рускихъ, ли хрестеянъ или нехрестеянъ, преступить се, еже есть писано на хараты сей, (да) будеть достоинъ своимъ оружьемъ умрети. н да будеть клять отъ Бога и отъ Перуна, яко преступи свою клятву». Посль заключенія договора Русскіе послы были приводимы въ Константинополь къ присягь, и объ этомъ приписано въ немъ самомъ или въ самомъ его актъ: «мы же (послы Русскіе), елико насъ хрестилися есмы, кляхомся церковью святаго Ильи въ сборнъй церкви, предлежащимъ честнымъ крестомъ и харатьею сею, хранити все, еже есть написано на ней...; а некрещеная Русь да полагають 1) щиты своя и мечи своя наги и обручи свои и прочая оружьи, и да кленутся о всемъ, яже суть написана на хараты сей» 2).

Разсказавъ послѣ этого, какъ послы греческіе, прибывшіе изъ Константинополя въ Кіевъ, приводили къ присягѣ Игоря и его бояръ, и какъ крещенные между послѣдними были водимы на роту въ «сборную» церковь св. Иліи, лѣтописецъ заключаетъ: «мнози бо быша Варязи хрестеяни». Въ этихъ заключительныхъ словахъ лѣтописца, что многіе Варяги были христіанами, повидимому, представляется совершенно достаточный выводъ изъ всего того, что сказано о христіанахъ

<sup>1)</sup> На основаніи выраженія о крещенных Русских въ прошедшемъ времени (кляхомся), а о некрещенныхъ въ будущемъ (да полагають, то-есть, имѣють полагать) необходимо представлять дѣло такъ, что крещеные приведены были къ присягѣ во время написанія договора, а некрещеные имѣли быть приведены послѣ.

<sup>\*) &</sup>quot;Наги", т. е. вынутыми изъ ноженъ, во свидътельство того, что преступнику влятвы достоить своимъ оружьемъ умрети; "обручи"—ручныя залястья отъ объ и рука, т. е. вокругь руки (браслеты и можетъ быть—шейныя гривны); "прочая оружья"—прочіе воинскіе доспъхи и (рыцарскія) украшенія, надъ которыми (положенными затъмъ, что "да будемъ золоти яко золото се",—договоръ Святосл.) они должны были произносить клятву.

въ самомъ договоръ. На самомъ же дълъ это далеко не такъ, и слъдуеть только съ нъкоторымъ вниманіемъ прочесть договоръ, чтобы видъть, что изъ него следуеть гораздо больше. Господствующею, оффиціальною верою Русскихь было язычество; но мы видимъ, что въ договор'в вм'ест'в съ стороной представителей в ры господствующей вездъ упоминаются, какъ равная сторона, представители и въры негосподствующей—христіанства: ясно, что христіанъ было не только много, но и весьма много, ибо иначе какимъ образомъ они получили бы равенство? Если сторона негосподствующая поставлена совершенно наравив съ господствующею, то ясно и необходимо следуеть, что она имъла надъ послъднею нравственный перевъсъ, ибо получить равенство при неимъніи на то права она, очевидно, могла только въ случав перевъса. Но и этого мало. Ръшительный правственный перевъсъ христіанъ надъ язычниками есть не только необходимое заключеніе, но положительный и несомнінный факть. Мы уже сказали выше, что имвемъ передъ собою договоръ не въ передвлив или вольной передачь льтописца, а въ его подлинномъ видь и подлинномъ тексть. Что же мы въ немъ находимъ? Въ оффиціальномъ договоръ съ другимъ народомъ кіевскіе Варяги дозволяють, чтобы сторона христіанъ, которая была негосподствующею, вездв была поставлена выше стороны язычниковъ, которая была господствующею. Если дозволяють, то очевидно-потому, что не хотять и не могуть не дозводить; а если не хотять и не могуть, то ясно, что хотящіе и могущіе были на сторонъ христіанъ. Но и этого, наконецъ, мало: въ договоръ не только ясно дается знать, что христіане первенствовали предъ язычниками, но прямо и опредъленно заявляется, что именно имъ принадлежало все веденіе діла о немъ: «Мы же, елико насъ крестилися есмы»..., говорять они о себь, а о язычникахь въ третьемъ лиць (и какъ бы пренебрежительно): «а не крещенная Русь полагають»... Итакъ, оффиціальный и несомнічный документь сообщаеть намъ относительно правленія Игорева св'єд'внія: христіанъ между Варягами было при немъ не только много, но и весьма много; если не численно (чего документь не даеть знать), то нравственно они преобладали надъ язычниками; они составляли партію политическую господствующую и въ ихъ рукахъ находилось веденіе государственныхъ діль. Все это, можеть быть, не совсёмь ожиданно; но прежде чёмь обращаться къ разъясненію дёла, мы должны еще указать послёднюю и самую большую неожиданность. На основании всего нами сказаннаго, ее, полагаемъ, видить уже и самъ читатель. Какъ бы то ни было, она со-

стоить въ томъ, что долженъ быть отнесенъ къ числу сторонниковъ тристіанства или къ числу христіанъ внутреннихъ самъ великій князь, т. е. Игорь. Если христіане нравственно преобладали надъ язычниками и если именно они составляли политическую партію господствующую, то оказывается совершенно необходимымъ сдълать и принять сейчасъ указанное нами предположение. Что оно въ собственномъ симсль и безъ всякаго преувеличения совершенно необходимо, — что безъ него невозможно объяснить преобладанія и господства христіанъ. это, надъемся, слишкомъ ясно для всякаго и не требуетъ доказательствъ: будь великій князь на сторонъ язычниковъ, онъ терпъль бы христіанъ, но уже ни въ какомъ случав не предоставиль бы имъ преобладанія, ибо иначе его поведеніе было бы совершенною и невозможною безсмыслицей. Такимъ образомъ, въ концъ концовъ относительно правленія Игорева или, по крайней мірів, второй его половины, мы получаемъ тоть выводъ, что христіанъ въ Кіевъ между Варягами было весьма много и что даже самъ великій князь находился на сторонъ ихъ или былъ внутреннимъ христіаниномъ, вследствіе чего въ области дель политических они явно и решительно преоблагали напъ язычниками.

Можеть, повторяемъ, казаться все это не совсемъ ожиданнымъ; а между темъ во всемъ этомъ неть ничего особеннаго страннаго.

Начнемъ съ того, какъ могли явиться въ Кіевъ при Игоръ Варяги христіане. Игорь, какъ всъ язычники, отличался совершенною въротерпимостью и принималъ къ себъ на службу приходившихъ Варяговъ безъ всякаго различія, были ли они язычники или христіане. Въ его время Варяги, находившіеся на службъ въ Константинополъ, какъ мы имъемъ положительныя свидътельства, если не въ большинствъ своемъ, то въ значительномъ количествъ, принимали христіанство '). Если мы предположимъ то, что предположитъ совершенно естественно, а именно что Варяги находили службу у Русскаго князя болъе выгодною и почетною для себя, чъмъ у императора Константинопольскаго, и что, вслъдствіе того, они пълыми толпами переходили оть послъдняго къ первому, то и получимъ совершенно удовлетворительное объясненіе, какъ могли явиться въ Кіевъ при Игоръ

<sup>1)</sup> Константинъ Порфирогенить говорить о цёлыхъ отрядахъ Руссовъ, служившихъ въ Константинополе, которые составлены были изъ однихъ крещеныхъ, De ceremonn. aulae Byzant., lib. II, cap. 15, ed. Bonn., p. 579, у Миня въ Рат. t. СХІІ, col. 1081.

весьма многіе Варяги христіане. Въ Константинопол'я Варяги домины были довольствоваться определеннымъ жалованьемъ и не разсчитывать ни на что болъе; напротивъ того, у Русскаго князя они могли надъяться на обогащение добычею въ военныхъ походахъ, которые были бы предпринимаемы съ этою спеціальною цёлію. Въ Константинополё они были только чуждые наемники и не могли добиваться служебныхь положеній сколько-нибудь почетныхь; напротивь того, приходя въ Кіовъ къ своимъ, они тотчасъ же натурализовались и поступали на службу какъ бы въ своемъ собственномъ государствъ. Наконецъ, въ Константинополь было благоустроенное государство и въ немъ, конечно, старались по возможности обуздывать людей съ слишкомъ широкими натурами, каковы были Варяги; напротивъ того, въ Кіевъ была еще своя любезная имъ Норманнія, т.-е. еще приволье жить по-нормански. Совершенно естественно было по всему этому то явленіе, чтобы Варяги въ весьма большомъ числъ переходили изъ Константинополя въ Кіевъ ').

Ничего не представляеть невъроятнаго и то, что самъ Игорь въ концъ своего правленія стояль на сторонъ христіань или быль внутреннимъ христіаниномъ.

Игорь могъ склониться къ христіанству и стать внутреннимъ христіаниномъ или самъ собою или при посредствъ жены своей Ольги. Очевилна в роятность последняго, но, собственно говоря, совершенно такова же въроятность и перваго. Въ то время между Варягами началось ръшительное или, по крайней мъръ, очень значительное движеніе въ христіанству; многіе изъ Варяговъ, крещеныхъ въ Константинополь, пришли служить къ Игорю: что удивительнаго, что эти крешеные Варяги успъли въ Кіевъ пріобръсти христіанству одного изъ своихъ, то-есть Кіевскаго великаго князя? Обратились и обращались къ христіанству весьма многіе Варяги: но для князя въ числів этихъ многихъ была совершенно такая же возможность обратиться къ нему, какъ и для всякаго другого. Что касается до Ольги, то относительно ен необходимо предполагать, что, ставъ открытою христіанкою только послѣ смерти Игоря, она сдѣлалась таковою внутренно еще за долго до этой последней. Но, ставъ сама христіанкою, она естественно доджна была склонять къ христіанству и мужа. А если должна была

<sup>1)</sup> Церковь кіевскихъ Варяговъ была во ния одного святаго съ таковою же дерковію Варяговъ константинопольскихъ (пророка Илія). Довольно ясно дается этимъ знать, что первая была дочерью послѣдней.

склонять, то нътъ ничего невъроятнаго, что и дъйствительно успъла въ своихъ стараніяхъ.

Ставъ христіаниномъ внутренно, Игорь не сділался имъ наружно или открыто. Это необходимо объяснять причинами политическими. Игорь быль на престоле Кіевскомъ и всего вторымъ государемъ 1); въ глазахъ своихъ подданныхъ Славянъ онъ все еще оставался такимъ же чуждымъ пришельцемъ, какими были Олегъ и Рюрикъ. По всему этому онъ еще не могь чувствовать себя на своемъ престолъ слашкомъ твердо. Но не чувствуя себя твердо на престолъ, онъ не могъ отважиться и на такое важное дёло, какъ перемёна вёры. Въ привязанности къ язычеству наши предки не составляли ни малейшаго исключенія изъ другихъ народовъ, и чтобы заставить ихъ принять новую вёру, потребовалось бы употребить всю энергію власти, какъ это и было при Владимиръ. Нъть ничего удивительнаго, что Игорь не нашель возможнымь попытаться употребить эту энергію, рискуя престоломъ. Впоследствии положение Владимира было совсемъ не то, что положеніе Игоря. Онъ усп'яль уже превратиться изъ Варяга въ Славянина, такъ что Славяне смотрели на него, какъ уже на своего природнаго государя. Когда онъ вводилъ новую въру, то Славяне не могли сказать ему, что-де поди-ка ты съ своей новой върой туда, откуда пришель; но они весьма могли сказать это Игорю. Когда посягаеть на прадъдовскіе обычаи свой человъкь, то это бываеть не такъ обидно, но когда посягательство идеть со стороны, отъ чужихъ то оно вызываеть противъ себя все раздражение оскорбленной національной гордости. Такимъ образомъ, не желая серьезно рисковать престоломъ, Игорь и остался наружнымъ язычникомъ, хотя сдёлался внутреннимъ христіаниномъ.

Изъ внутренняго быта Варяговъ-христіанъ при Игорѣ мы знаемъ только то, что они имѣли въ Кіевѣ церковь пророка Иліи. Церковь эта называется въ лѣтописи «сборною». Если принимать выраженіе «сборная перковь» за переводъ греческаго хадодіх єххдубіа, то оно будеть означать приходскую церковь въ противоположность церквамъ домовымъ; а если бы понимать его въ нашемъ русскомъ позднѣйшемъ смыслѣ, то нужно было бы разумѣть такую приходскую церковь изъ числа другихъ приходскихъ церквей, въ моторой совершалась ежедневная служба (см. ниже). Не знаемъ, кѣмъ сдѣлано всѣми принимаемое предположеніе, что нашу церковь нужно полагать на мѣстѣ

<sup>1)</sup> То-есть, исключаемь Рюрика, который княжиль въ Новгородъ.

нынѣшней церкви пророка Иліи, которая находится на Подолѣ, на берегу Днѣпра, за Братскимъ монастыремъ: предположеніе это совершенно несправедливо. Во-первыхъ, лѣтопись сообщаеть намъ, что при Игорѣ на Подолѣ еще не было населенія '). Во-вторыхъ, еслибъ оно и было на немъ, то во всякомъ случаѣ необходимо предполагатъ, что господствующіе Варяги жили не тамъ, а на верху, въ самомъ городѣ или около него, а слѣдовательно и церковъ христіанъ Варяговъ должна быть полагаема именно здѣсь. Втретьихъ, что она была вовсе не на Подолѣ, это ясно даетъ знать лѣтописецъ, когда говоритъ, что она была «надъ ручаемъ»: подъ ручаемъ разумѣется не Почайна, которая текла черезъ Подолъ, представлявшій во времена Игоревы болото, а Крещатицкій ручей; слѣдовательно, церковь находилась близь сего послѣдняго и такъ какъ она стояла не на ручаѣ, а надъ ручаемъ, то ясно, что находилась на краю горы, обращенной къ ручью зо.

<sup>1)</sup> Подъ 945 г., въ разсказъ о приходъ Древлянъ къ Ольгъ послъ смерти Игоря ("на подольи не съдяху людье, но на горъ").

Подъ ручаемъ принято разумътъ Почайну (которая въ настоящее время впадаеть въ Дибпръ за городомъ, а въ древнее и не особенно давнее время протекала черезъ весь Подоль). Но, не говоря о сомнительности этого а priori, такъ какъ въ устьъ Почайны была судовая пристань и слъдовательно ръкъ, хотя и небольшой, но игравшей такую важную роль, название ручья не приличествовало, воть доказательство несправедливости этого а posteriori или прямое и положительное; неизвъстный авторъ "Житія блаженнаго Володимера", о которомъ будемъ вести пространныя ръчи ниже, говоря о сокрушеніи Владимиромъ идоловъ въ Кіевъ передъ приступомъ въ крещенію народа, пишеть: "Волоса идола, егоже именоваху свотья бога, вель въ Почайну ръку въврещи, Перуна же повель привязати въ коневи къ хвосту и влещи съ горы по Боричеву на ручей ... (Крещатицый ручей въ настоящее время не существуеть и по его оврагу и бывшему руслу въ настоящее время идеть Крещатицкая улица, составляющая Невскій проспекть и Кузнецвій мость Кіева. Если Боричевъ взвозъ шель на гору не отъ Дибира и Почайны. а оть Крещатицкаго ручья, то ясно, что и первоначальный или довладимировскій городъ (крѣпость) находился не на горъ Десятинной церкви, а на горъ Михайловскаго монастыря, что предполагать требуется и всявими другими указаніями и соображеніями, — о топографіи Кіева см. ниже. Церковь находилась "надъ ручаемъ, вонець Пасыньчь беседы и Козарь": беседа значить туть улицу или (въроятиве) илощадь, — есть малорусская пословица: "богатаго нокута, убогаго бесёда", но что значить въ ней бесёда? Названіе Пасынча, можеть быть отъ пасынковъ, — древнихъ боярскихъ детей, cfr Карамэ, III, прим. 227. Козаръ — улица или слобода (мъстность), получившая название оть Казарь, которымъ Поляне платили дань до Аскольда и Дира и которые должны были имъть въ Кіевъ подворье для прівздовь или для постояннаго житья своихъ чиновниковъ, какъ послъ Татары въ Москвѣ).

Священниковъ для своей церкви Варяги христіане, конечно, получали изъ Константинополя (отъ тамошней варяжской церкви или тамошнихъ варяжскихъ церквей, если таковыхъ особыхъ церквей было нѣсколько). ¹

Государство русское Варяги христіане временъ Игоря сдѣлали государствомъ грамотнымъ. До времени договора Игорева послы и купцы русскіе, приходя въ Константинополь, приносили съ собою виѣсто паснортовъ выдававшіяся отъ правительства печати <sup>2</sup>). Такъ

<sup>1)</sup> Гдв находилась въ Константинополь варяжская церковь пророка Илін, о которой говорится въ договоръ Игоря и которая была тамъ если не единственною, то, очевидно, главною варяжскою церковію, мы не знаемъ. Считаемъ в'ароятнымъ предполагать, что ее нужно видъть въ церкви пр. Иліи єїς то Петріоч или єїς та Петріа, которая; бывь построена при пиператорів Зенонів и бывь возобновлена императоромъ Василіемъ Македоняниномъ, находилась на Золотомъ рогь или заливь, недалеко отъ ныньшняго Фанаря, около вороть городской стыны отъ залива, которыя назывались то Петріоч и которыя, сохранивь древнее имя до настоящаго времени, тенерь называются Петри-Капи (Петри-ворота, Дюканжа Constantinop. Christ., lib. IV, сар. IV, и Византія Кинотантичной . 1, 563 и 567). Здёсь въ городской стывь, посредствомъ другой примыкавшей къ ней круговой стыны, была пристроена особая крыпость, которая называлась Костроу тоу Петрішу (патр. Констанція Кшуσταντίνιας, стр. 16): представляется въроятнымъ думать, что Варяги, служившіе соддатами въ врепостяхъ Константинополя, въ одной изъ нихъ имели и свою церковь. Св. Мама или Маманть, у котораго имѣли подворье въ Константинополѣ наши Русскіе (договоры Олеговъ и Игоревъ) быль не особенно далеко отсюда (виъ городской стыны, близъ городскихъ вороть, которые назывались Ξυλόπορτα и были последними отъ залива во Влахернскомъ углу, немного дале отъ города нынешвихъ воротъ Айванъ или Ейванъ-Серай Капи; здёсь была пристань св. Мамонта, которая, конечно, и служила мъстомъ стоянки для приходившихъ русскихъ вораблей, -- название подворья или слободы, въ которомъ оно находилось, и пристани-оть бывшаго здёсь монастыря св. Мамонта). Иные изследователи наши, какъ кажется, того мићнія, что въ договорѣ разумѣется только одна церковь пр. Илін, именно-Кіевская. Но что въ самомъ договоръ, а не въ припискъ къ нему лътописца ("посланіи же сли Игоремъ"), разумъется церковь пр. Илін Константинопольская, въ которую водима была для присяги христіанская часть пословъ Игоря, находившихся въ Константинополь, это совершенно ясно. Въ XIV вък упомииннается церковь Богородицы тұқ Вараттытіоопу, находившаяся за алтаремъ св. Софін (Миклош. Acta Patriarchat. Constantinop., I, 423), но должно ли понимать ея ния въ томъ смыслъ, что она принадлежала Варягамъ, остается намъ неизвъстныть (не разумъется ли церковь Богородицы, упоминаемая въ 3-й Юстиніановой новель, гл. 1, какъ построенная некоей Вириной, и Варазунитосту не виесто ли Βηρινιωτίσσης?).

<sup>\*)</sup> Какъ бы марки или билеты, удостовърявшіе личность. Объ употребленіи печатей въ смыслъ знаковъ предъявленія см. во второй половинъ тома, стрр. 516 и 517 (но при этомъ си. еще то; что говоритъ Константинъ Порфирогенитъ въ De

какъ эти особаго рода виды были весьма неопредёленны и ненадежны, то при заключеніи договора Греки потребовали, чтобы на будущее время послы и куппы приходили съ грамотами, въ которыхъ было би прописываемо, сколько кораблей пришло въ каравант (и сколько на нихъ людей), и изъ которыхъ лучше была бы видна благонадежностъ предъявителей. Если Русскіе приняли это условіе, то ясно, что они уже въ состояніи были и не затруднялись завести у себя канцеляріи для письмоводства. Такой возможностію они, очевидно, обязаны были христіанамъ, которые могли принести съ собою знаніе грамоты и искусство письма изъ Константинополя.

## Крещеніе св. Ольги.

Ольга, жена Игоря, была родомъ Варяжка, т.-е. еще такая же отдёльная отъ Славянъ иностранка, какъ предшествующіе Варягихристіане и какъ всё вообще Варяги временъ Игоря 1). Преданія объея красотё и необыкновенномъ умё находять себё подтвержденіе вътомъ, что Олегь привель ее Игорю изъ Пскова 2), гдё она была, вёроятно, дочерью одного изъ намёстниковъ или бояръ 2), т.-е. если

аdminist. imper., сар. 53, ed. Bonn. p. 251).—Въ договорѣ Олеговомъ съ Гревами 911 г. говорится, что послы русскіе подписали грамоту договорную "своею рукою". Если подпись не состояла въ начертаніи какихъ-нибудь условныхъ знаковъ, а была настоящая подпись, то будеть слѣдовать, что искусство письма до нѣкоторой степени было извѣстно Русскимъ уже во времена Олега (между послами могли умѣть писать немногіе или даже и всего одинъ, чтобы подписаться за всѣхъ).

<sup>1)</sup> Что Ольга была Варяжка, это, во-первыхъ, показываетъ ея Варяжское имя (Ольга вибсто Олега—женское имя изъ мужскаго Олегъ, которое употреблялось и въ формъ Ольгъ, принагат. притяжат. Ольговичъ), во-вторыхъ, это должно предполагать на томъ основаніи, что еще не ославянившемуся Игорю Олегъ не могъ взять въ жены Славянки (на семъ, конечно, послъднемъ основаніи называютъ Ольгу Варяжкою и ея позднъйшія житія, пространное въ Степ. кн. І, 6, краткое у преосв. Макарія, Ист. т. І, изд. 2 стр. 276, сfr Карамз. 1, 78). А о мивніи покойнаго архим. Леонида, основанномъ на одномъ Каменевичъ-Рвовскомъ XV въка, будто Ольга была не Варяжка, а Болгарка, изъ города Плескова не русскаго, а древняго болгарскаго (Русск. Старина, 1888 г. Іюль, т. LIX, стрр. 215—224) можетъ быть упомянуто развъ только для курьёза.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лѣтоп. подъ 903 г.

в) Позднъйшее преданіе, что Ольга была оть веси Выбутскія, что въ настоящее время есть село Выбутино или Лабутино, находящееся въ 12-ти верстахъ отъ Пскова вверхъ по ръкъ Великой, "еще граду Пскову (тогда) не сущу", и что она была отъ рода не княжеска и не вельможеска, но отъ простыхъ людей, — въ

Олегъ, обходя всёхъ дочерей бояръ кіевскихъ, взялъ нев'єсту со стороны, то ясно, что эта нев'єста выдавалась и славилась своими качествами.

Событіе принятія Ольгою христіанства изъясняется такъ же просто, какъ просто предполагается внутреннее обращение къ нему ея мужа Игоря. Въ дружинъ этого послъдняго было весьма много Варяговъ христіанъ, пришедшихъ изъ Константинополя. Какъ женщина весьма умная, Ольга должна была обратить вниманіе на этихъ Варяговъ новой въры; съ своей стороны и сами Варяги, разчитывая на тотъ же умъ Ольги, естественно должны были мечтать сдёлать ее своею прозелиткою. Проповъдничество Варяговъ-христіанъ и имъло своимъ послъдствіемъ то, что Ольга рішилась стать христіанкою. Мы знаемъ, что она была женщина не просто съ большимъ умомъ, но съ умомъ именно государственнымъ. Это обстоятельство должно было послужить къ тому, чтобы для лицъ, принявшихъ на себя заботу убъждать ее въ истинности христіанства, на половину облегчить ихъ трудъ. Указаніе на то, что христіанство стало вірою почти всіхъ народовъ Европы и во всякомъ случав есть ввра народовъ между ними лучшихъ, -- указаніе на то, что и между собственными ея сородичами (Варягами) наконецъ началось сильное движение къ нему, по примъру другихъ народовъ, не могли не подъйствовать на умъ Ольги, дълая для нея необходимымъ заключеніе, что у людей лучшихъ и въра должна быть лучшею. Но, приведенная къ этому предположению, Ольга на половину приближалась къ тому, чтобъ убъдиться въ истинности и самаго христіанства.

Открытою христіанкой Ольга сділалась только послів смерти мужа, и то, віторовно, не тотчась (о чемъ ниже). Но необходимо предполагать, что внутреннею христіанкою она сділалась еще при его жизни и даже задолго до его смерти. Христіане если не были въ Кіеві еще до Игоря, то во всякомъ случай начали являться къ сему посліднему съ самаго начала его правленія, ибо то великое множество ихъ, которое мы видимъ при немъ въ конців его правленія, не могло же нахлынуть вдругь. Но невозможно представлять діто такъ, что Ольга въ продолженіи цілыхъ многихъ десятковъ літь, въ продолженіе почти пілаго полустолітія 1) виділа христіань и не обращала на нихъ

сейчасъ указанныхъ житіяхъ (которыя, записывая или сочиняя предавіе, упустили изъ виду то, что Варяги были господа и что изъ нихъ не могло быть простыхъ людей).

<sup>1)</sup> Игорь быль женать на Ольгв въ 903 г., ум. въ 945 г..

вниманія, а потомъ вдругь подъ старость обратила вниманіе, да и сдівлалась христіанкою. Ставъ внутреннею христіанкою при Игорів, она не могла при немъ креститься по тімъ же причинамъ политическимъ, о которыхъ говорили мы выше. Если бы великій князь дозволиль стать открытою христіанкою своей собственной женів, то это было бы знакомъ черезъ-чурь явнаго потворства и благоволенія христіанамъ, т.-е. такимъ дійствіемъ, на которое онъ не могъ рішиться. Если бы Ольга умерла прежде Игоря, то предъ смертію она, конечно, крестилась бы тайно.

Въ исторіи Ольги до сихъ поръ остаются не решенными вопросы: когда и гдъ она крестилась. Наша лътопись говорить, что для принятія христіанства она путешествовала въ Константинополь, гдъ крещена была патріархомъ, имъвъ своимъ воспріемникомъ императора, и относить это событіе къ 955-му году. Изъ греческаго писателя Константина Порфирогенита мы несомивнно узнаемъ, что она была въ Константинопол'в въ 957-мъ году. Принимая изв'естіе л'етописи о крещени Ольги въ Константинополъ и поправляя годъ ея по Порфирогениту, обыкновенно думають, что она крестилась въ Константинополъ въ 957-мъ году. Но согласиться съ этимъ общепринятымъ мнъніемъ представляются самыя ръшительныя затрудненія. Въ 957-мъ году, когда Ольга прівзжала въ Константинополь, императоромъ греческимъ быль тоть самый Константинь Порфирогенить, сынь Льва Мудраго, который въ своемъ сочиненіи «Объ обрядахъ или церемоніяхъ Византійскаго двора» ("Εκθεσις τῆς βασιλείου τάξεως) описаль пріемь Ольги, сафланный ей въ Константинополф. Описывая этотъ пріемъ, Константинъ описываеть то, что было при немъ самомъ, и слъдовательно есть свидътель вполнъ достовърный и надежный. Но подробно описывая то, какъ Ольга была принимаема при дворъ, Константинъ ни единымъ словомъ и ни единымъ намекомъ не даетъ знать, чтобы она прівзжала въ Константинополь для крещенія и действительно была тамъ крещена. Со времени Шлёцера (Несторъ въ русск. перев., III, 427), имъющаго на своей сторонъ и Карамзина (I, прим. 381), на это возраженіе принято отвічать тімь, что въ книгі, назначенной единственно для описанія придворныхъ церемоній, каково помянутое сочиненіе, Константинъ не иміль нужды говорить о крещенік Ольги. Отвъть однако чрезвычайно слабъ и никакъ не можетъ быть признанъ удовлетворительнимъ. Ве-первыхъ, если бы Ольга тогда крестилась въ Константинополв, то это дало бы мвсто не только обыкновеннымъ, но еще совершенно особымъ, весьма редко могущимъ случиться, придворнымъ церемоніямъ, и следовательно Константинъ нетолько долженъ быль бы упомянуть о нихъ, но и описать ихъ съ особою и нарочнтою тщательностію. Во-вторыхъ, если предположить,—что однако совершенно невероятно, да никто и не предполагаетъ,—что Константинъ имълъ намереніе описать церемонію крещенія въсобомъ сочиненіи, то во всякомъ случав необходимо было бы ожидать, что онъ, отсылая за подробностями къ этому особому сочиненію, упомянетъ о немъ здёсь, по крайней мере, кратко, въ двухъ-трехъ словахъ, что необходимо требовалось последовательностію и полнотоюрьчи. Наконецъ, въ-третьихъ, Константинъ совершенно ясно даетъ знать, что Ольга прибыла въ Константинополь уже крещенною. Описывая пріемы, сдёланные ей при дворе, онъ ясно даетъ знать, что начинаетъ съ самаго перваго пріема і); но на этомъ пріеме является уже ея священникъ: очевидно, что она прибыла въ Константинополь уже христіанкою.

Итакъ, невозможно принимать, чтобы Ольга крестилась въ Константинополъ въ свой прівздъ въ него въ 957-мъ году; напротивъ того, необходимо думать, что она крестилась когда-то прежде. Гдъ же и когда?

Что касается до «гдв», то представляется ввроятившимъ думать, что она крестилась въ Кіевв, а не въ Константинополв. Правда, греческіе лвтописцы Кедринъ и Зонара <sup>2</sup>), нашъ русскій сказатель монахъ Іаковъ <sup>3</sup>) и одинъ западный лвтописецъ <sup>4</sup>) говорять согласно съ нашею лвтописью, что Ольга крестилась въ Константинополв. Но допустить это значитъ принимать два путешествія Ольги въ Константинополь: одно въ 957-мъ году, когда она была уже крещенною, другое когда-то прежде для крещенія. Принять же два путешествія не весьма легко; во-первыхъ, эти путешествія, кромв ихъ трудности и даже опасности (отъ кочевниковъ, сидввшихъ на низовьяхъ Дивпра) должны были обходиться черезчуръ дорого, и, удовлетворивъ своему любопытству видвть столицу міра одинъ разъ, Ольга (о которой прямо остались преданія, какъ о женщинъ очень эконом-

<sup>1)</sup> Онъ ясно даеть знать это темъ, что первый описанный у него пріемъ ел есть пріемъ въ аудіенцъ-залѣ при посредствѣ министра иностранныхъ дѣлъ (см. ниже).

<sup>2)</sup> Stritt. Memorr. popp. II, 976.

в) Въ Памяти и похвалъ Владимиру, см. въ приложеніяхъ къ слъдующей. главъ.

<sup>•)</sup> См. въ приложеніяхъ къ этой главѣ.

ной) едва ли захотёла бы ёхать въ нее въ другой разъ; во-вторыхъ, какъ мы увидимъ сейчасъ ниже, следуетъ думать, что она крестилась не особенно задолго до 957-го года, но предполагать, чтобы она совершила двъ поъздки въ Константинополь въ небольшой промежутокъ времени, было бы очень невероятно. Что касается до поздняго, записаннаго у вышеуказанныхъ писателей, мнвнія, будто Ольга крестилась въ Константинополе, то оно легко могло возникнуть, являясь вакъ естественное предположение, что она именно затемъ путешествовала въ Константинополь, чтобы въ столице христіанскаго міра принять крещеніе отъ руки вселенскаго патріарха 1). Какъ однаво не велика естественность этого предположенія въ действительности, мы очень хорошо знаемъ изъ того, что въ Константинополъ не имълъ никакой охоты креститься и самъ Владимиръ. Рождается, конечно, вопросъ: зачёмъ же Ольга ёздила въ Константинополь въ 957-мъ году, если не для крещенія? Отвёть на него очень прость: затёмъ, чтобы удовлетворить своему любопытству видёть столицу христіанскаго и образованнаго міра, затімь, чтобы видіть баснословно-великолівшный Царьгородъ, чтобы видёть жизнь и быть тёхъ царей, которые, именуясь повелителями вселенной, хотя тогда уже и не повелевали ею, но все еще сохраняли свое прежнее обаяніе; а наконець, затімь, что вместь можеть быть предполагаемо и какъ главное, чтобы въ столицѣ христіанства лучше научиться этому послѣднему 2).

Что касается до «когда», то представляется вёроятнымъ думать, что Ольга послё смерти Игоря оставалась некрещенною до тёхъ поръ, пока была за малолётняго Святослава правительницей государства и продолжала оставаться лицомъ въ государстве оффиціальнымъ, и что она крестилась только послё того, какъ, нашедъ возможность сложить съ себя оффиціальное регентство, отошла по крайней мёре формальнымъ образомъ въ частную жизнь, послё чего народъ уже не имёлъ права спращивать съ нея за ея поступки.

<sup>1)</sup> Западный явтописець (продолжатель Регинова) быль не поздній писатель, а непосредственный современникь. Но его уравниваеть съ поздними слишкомъ большая отдаленность отъ Россіи. Несовершенная обстоятельность его свъдвий видна изъ того, что онъ считаеть Ольгу крещенною при императоръ Романъ (959—963 г.).

<sup>2)</sup> Очень можеть быть, что христіанское имя Елены Ольга приняла въ честь супруги тогдашняго императора Константина Порфирогенита, которая также называлась Еленою. Но заключать изъ этого, чтобы она крестилась въ Константинополів, ність основанія. И Владпмиръ назвался въ христіанстві Василіемъ по современному ему императору греческому.

Святославъ родился въ 942-мъ году 1), следовательно полнаго мужества не достигъ и въ 957-мъ году, когда Ольга несомивнно была уже крещенною. Какой годъ возраста принимать за неполное мужество, которое въ то время почиталось совершеннолетиемъ гражданскимъ, — прямыхъ данныхъ для ответа на этотъ вопросъ мы не имъемъ или, по крайней мерв, не знаемъ. Полагая, что таковой годъ долженъ быть считаемъ не ранее, какъ съ 10-го, мы получимъ, что Ольга крестилась въ промежутокъ между 952—957 годами. Монахъ Іаковъ и вследъ за нимъ поздивните жизнеописатели Ольги, говорятъ, что она пожила въ христіанстве 15 летъ 2), следовательно, по Іакову, который относить ея смерть, также какъ и летопись, къ 969-му году, она крестилась въ 954-мъ году. Много ниже мы увидимъ, что этотъ монахъ заковъ заслуживаетъ въ своихъ летописныхъ показаніяхъ всей нашей веры; а потому, съ весьма большею вероятностію и со всемъ правомъ и можно остановиться на его годе 3).

На вопросы: во-первыхъ, почему Ольга, бывъ послѣ смерти Игоря правительницей государства, не крестила народа, и во-вторыхъ, почему не крестила Святослава, когда этотъ былъ дитятей и еще не выходилъ изъ повиновенія,—отвѣты нами даны въ томъ, что сказано выше. По причинамъ политическимъ, потому что она не находила возможнымъ сдѣлать ни того, ни другого. Что касается въ частности до Святослава, то она, конечно, могла распоряжаться имъ какъ сыномъ, но не могла распоряжаться имъ какъ княземъ.

Монахъ Іаковъ сообщаеть нѣсколько загадочное извѣстіе, что Ольга послѣ возвращенія изъ Константинополя, гдѣ онъ полагаеть ея крещеніе, сокрушила идольскія требища і). Такъ какъ она не сокрушала, потому что не могла сокрушать, общественныхъ идольскихъ требищъ, то приведенное извѣстіе монаха Іакова, въ случаѣ, если оно вѣрно, необходимо понимать такъ, что она уничтожила требища

<sup>1)</sup> Лізтон. Ипатьевск., Воскр., Соф. Врем. Пропускъ изв'ястія о год'я рожденія Святослава въ лізтописи Лаврентьевской, который могь быть просто случайнымъ, происшеднимъ по винъ переписчика или редактора, нисколько не говорить противъ его достовърности въ лізтописи Ипатьевской.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іакова см. ibid.; житія—у преосв. *Макарія*, Ист. т. І, изд. 2 стр. 77, я въ Степ. кн., І, 34.

<sup>3)</sup> Въ дътописи, какъ мы сказали, путешествіе Ольги въ Константинополь положено подъ 955 г., тогда какъ въ дъйствительности оно было въ 957 г. Можно думать, что поздиваная дегенда записана въ льтописи подъ тъмъ годомъ, подъ которымъ стояда въ ней подлинная запись о крещеніи Ольги.

<sup>4) &</sup>quot;Възвратися въ землю Рускую... и потомъ требищя сокруши".

въ тъхъ дворцахъ и помъстьяхъ, которые составлями ен частную собственность. Если считатъ помянутое извъстіе върнымъ, то будетъ совершенно въроятнымъ сдълать еще одно предположеніе, именно—что Ольга, не имъя возможности заботиться о распространеніи христіанства въ народъ, по крайней мъръ, заботилась объ его распространеніи въ своемъ домъ, между своими собственными придворными и между своею собственною прислугою и челядью.

Есть извістія, что Ольга строила церкви, именно-что она построила церковь св. Софіи въ Кіевъ и что будто она оставила деньги на построеніе церкви св. Троицы во Псков'я, который при ней, поподлежащему сказанію, еще не существоваль и явился уже послъ. Относительно перваго изв'естія дело само по себе не представляло бы ничего нев рознато и невозможнаго. Ольга не распространяла жристіанства въ народ'в и потому не им'вла нужды и побужденій строитьцерквей для народа; но въ Кіевъ были многіе Варяги-христіане, которые нуждались въ церквахъ и уже имели ихъ: отчего же бы она-Ольга, удовлетворяя нуждё и побуждаемая благочестивымъ усердіемъ, не могла построить въ Кіев'в для Варяговъ къ прежнимъ церквамъ одну или несколько новыхъ? Однако, если дело таково само по себе, то положительное изв'ястіе о построенной ею въ Кіев'я церкви довольно сомнительно; его представляеть собою запись въ святцахъ одного апостола начала XIV въка подъ 11 Мая, которая читается: «въ тъ (той) же день священие святых Софья (въ) Кыевъ въ льто 6460 - 1). Относительно года, который оть Р. Х. есть 952-й, во всякомъ случав -- небольшая ошибка, потому что въ этомъ последнемъгоду Ольга еще не была крещена; а такъ какъ въ записи прямо не сказано, что освящение Ольгиной церкви, то весьма возможно подозръвать ощибку и большую и разумъть запись о Софіи Ярославовой (или же о Десятинной церкви Владимировой, о чемъ см. ниже). Чтокасается до денегь на построеніе Псковской церкви св. Троицы, о чемъ говорить житіе Ольги, составленное въ Москв' въ XVI в'вк' в'), которое повъствуеть, что разъ Ольга прибыла близь ръки Великія, гдъ быль тогда великій льсь и многія дубравы, что, видывь на мысты видъніе, она предрекла построеніе на немъ города Пскова и въ послъднемъ церкви св. Троицы и что потомъ возвратившись въ Кіевъ «посла много злата на Плескову рѣку (кому?) на созиданіе церкви Святыя Троицы»: то мы полагаемъ, что это извёстіе не заслуживаеть

¹) Опис. Сунодд. ркпп. Горск. и Невостр., XX 45-47, стр. 314.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Степ. кн., I, 31.

того, чтобы быть подвергаемымъ критикъ <sup>1</sup>). Строила или не строила Ольга общественныя церкви для Варяговъ въ Кіевъ, но необходимо думать, что она строила домовыя церкви для самой себя. Гдъ эти послъднія церкви были построены и въ какомъ числъ, это пока остается, а въроятно и навсегда останется неизвъстнымъ <sup>2</sup>).

На третій годъ посл'є своей по'єздки въ Константинополь, т.-е. въ 959-мъ году, Ольга посылала посольство къ Н'ємецкому королю (впосл'єдствіи императору) Оттону І или Великому. Фактъ этого посольства, о которомъ не знаеть или, по крайней м'єр'є, не упоминаеть нашъ л'єтописецъ, но о которомъ говорять многіе л'єтописцы западные, не подлежить сомивнію; несомивню также и то, что оно было отъ нашей Кіевской Ольги, которую помянутые л'єтописцы называють христіанскимъ именемъ Елены, а не отъ кого-либо другаго <sup>3</sup>). Но за-

<sup>1)</sup> Болье древнее проложное житіе Ольги говорить только, что она провидьна и предрекла построеніе Псковской церкви св. Троицы (у преосв. *Макарія* въ Ист., т. I, изд. 2 стр. 277).

<sup>2)</sup> Никоновская летопись (I, 54) говорить объ Ольгиномъ селе Будутине (въ которое она будто бы сослада мать Владимира Малушу, о чемъ сделаемъ замечаніе ниже). Если это Будутино есть одно и тоже съ Выбутинымъ, о которомъ немного выше: то можно предполагать, что въ этомъ своемъ селе Ольга действильно построи ла церковь и что преданіе о семъ построеніи и послужило поводомъ для легенды о деньгахъ на Исковскую церковь св. Троицы. По Никоновской летописи, Ольга умираючи даде это село святей Богородицы (ibidd.). Такъ какъ совершенно возможно то, что Ольга строида для Варяговъ общественныя церкви; такъ какъ несомненно, что со стороны Святослава не могло быть препятствій, чтобы она давала церквамъ именія (см. ниже): то и нельзя решительнымъ образомъ объявлять извёстія за вымыслъ. Какъ единственно вероятное мёсто этой возможной церкви долженъ быть предполагаемъ Кіевъ.

вымы вы томы основани, что часть вытонисцевь и оффиціальный документь Оттона называють народь, оть котораго прислано было посольство, Ругами,— Rugi, ныкоторые (и вы томы числы Карамзина, I, прим. 395) хотять разумыть Руговь — жителей острова Рюгена (тоже Славянь). Но если у одной части лытописцевь народь называется Rugi, то у другой части, и вы томы числы у имыющаго вы данномы случай весьма большой авторитеть, Титмара Мерзебургскаго (Chronic., lib. II, п. 14, у Миня вы Растоl. t. 139, р. 1212), gens Russiae, а между тымы невозможность разумыть дыйствительныхы Руговы очевидна изы словы лытописцевы о приславшей пословы: Helena regina, quae Constantinopoli вартідата егат, ибо, во-перлянихь, не только весьма трудно предположить, что у Руговы могла быты княгиня, которая побыла бы искать врещенія вы Константинополь, но и положительно извыстно, что вы данное время такой княгини не было,—во-вторыхь, западные лытописцы никогда не назвали бы княгиню Руговы гедіпа (королева). Была на запады выквая Нговміть, наче Helena von Rossow, монахиня одного монастыря, происходившая изы благородной, можеть быть, княжеской Бранденбургской фамиліи, содньшая происходньшая изы благородной, можеть быть, княжеской Бранденбургской фамиліи, содньшая происходньшая изы благородной, можеть быть, княжеской Бранденбургской фамиліи, содньшая происходными происходными быть княжеской Бранденбургской фамиліи, содньшая происходными происходными

тъмъ вопросъ: для чего было посылано посольство, долженъ навсегда остаться неразрёшимою загадкою, если только не объяснять дёла какія-нибудь новыя, пока неизв'єстныя, свид'єтельства. Западные л'єтописцы говорять, что Ольга присылала просить епископа и священниковъ, что вследствіе просьбы поставлень быль въ 960-мъ году въ епископы Русскіе Либуцій, изъ братства монастыря св. Альбана близь Майнца, но что когда онъ, не успъвъ отправиться, умеръ въ началъ следующаго 961-го года, то на его место въ томъ году поставленъ быть другой-Адальберть изъ братства монастыря св. Максимина въ Триръ (бывшій впоследствін съ 968-го года архіепископомъ Магдебургскимъ). Но оказалось, по словамъ летописцевъ, что посольство было прислано дживымъ и коварнымъ образомъ и что Русскіе солгади во всемъ. Прибывшій къ нимъ епископъ долженъ быль ни съ чёмъ возвратиться назадъ (и притомъ такъ, что на возвратномъ пути онъ елва спасъ свою жизвь, а нъкоторые изъ его спутниковъ были убиты) <sup>1</sup>.

Самое в вроятное объяснение этого, совершенно загадочнаго, посольства есть следующее: Ольга присылала къ королю вовсе не за темъ, чтобы просить епископа и священниковъ, а за чемъ-то другимъ, намъ неизвестнымъ 2); но Оттонъ I, известный ревностный распространитель христіанства, и именно—распространитель его между Славянами 3), пользуясь случаемъ посольства, решилъ отправить къ Рус-

стоявшая въ родстве съ императоромъ Оттономъ и бывшая въ Константинополе, въ которомъ выучилась греческому языку (знаменитая стихотворица своего времени); но видёть въ этой Елене, какъ котять некоторые, Елену летописцевъ—въ высшей степени странно. Regina никогда не будеть означать только женщину, происходившую, можеть быть, изъ княжеской фамилін; von Rossow есть личное прозваніе (родовая фамилія), а всё летописцы говорять о народё Ругахъ или Руссахъ, и притомъ какъ изъ von Rossow явилось бы у нихъ Rugi, Russia? Наконецъ, какой смысль будеть этого посольства отъ княгини-монахини къ королю за епископомъ и пресвитерами (и съ какой стати записали бы о немъ летописцы)? Почему некоторые летописцы и самъ Оттонъ называють Русскихъ Ругами, удовлетворительно объяснить не беремся; полагаемъ, просто потому, что на Западё не было хорошо известно наше имя (сег выше о томъ, что на Западё Норманны не назывались Руссами) и что такимъ образомъ въ названіи допущена ошибка.

<sup>1)</sup> Нѣкоторые изъ лѣтописцевъ (Ламберть) представляють дѣло такъ, что епископъ едва убѣжалъ живой пзъ самой столицы Русской. Но это, очевидно, неточность.

<sup>3)</sup> Можеть быть, просто за темь, за чёмъ сама вздила въ Константинополь: собрать и получить некоторыя свёдёнія о Западе.

вончательно побѣжденными имъ Славянами Полабскими (отъ Лабы—Ельбы) или

скимъ непрошеннаго епископа; лѣтописцы не знали дѣла обстоятельно, но такъ какъ епископъ былъ посланъ послѣ посольства, то и заключили, что онъ былъ посланъ вслѣдствіе этого послѣдняго (post hoc, ergo propter hoc). Къ крещенной Ольгѣ Оттонъ посылалъ епископа, конечно, затѣмъ, чтобы перезвать ее отъ патріарха Константинопольскаго къ своему папѣ Римскому.

Такъ какъ церкви Греческая и Римско-католическая, въ дъйствительности давно бывъ отдъльными церквами, формально еще продолжали тогда составлять одну православную церковь, ибо окончательное раздъленіе произошло между ними послъ; такъ какъ далъе новокрещенная Ольга могла быть только христіанкою, но не могла сдълаться ни сторонницею Греческой половины церкви, ни противницею половины Римской, то само по себъ не представлялось бы совершенно невъроятнымъ и то, что она посылала къ Оттону просить у него епископа. Но это предположеніе представляется именно совершенно невъроятнымъ въ виду того, что епископъ быль Ольгъ вовсе не нуженъ. Сама принявъ христіанство, она не хотъла, потому что не имъла возможности, распространять его въ народъ: на что же стала бы она просить епископа? Притомъ и сами западные лътописцы говорять, что посольство было прислано лживымъ образомъ, т.-е. что Ольга вовсе не имъла дъйствительнаго желанія получить епископа.

Св. Ольга скончалась въ преклонной старости, будучи лѣтъ 70-ти—75-ти, въ 969-мъ году. Предъ смертію она заповъдала не творить надъ собою тризны, т.-е. не совершать общественныхъ языческихъ игръ, которыя были совершаемы на могилахъ умершихъ князей и вообще знатныхъ лицъ. Бывъ похоронена по х ристіански ')

Валтійскими основать шесть епископій (Магдебургскую и Мейссенскую на р. Ельб'ь, Мерзебургскую на Сал'ь, Цейцкую на Ельстер'ь, Гавельбергскую при впаденіи Гавеля въ Ельбу и Бранденбургскую въ верховьяхъ посл'вдней р'вки) и что изъ шести этихъ епископій онъ образоваль особую Славянскую митрополію (Магдебургскую, первымъ на каседр'є которой быль помянутый Адальберть).

<sup>1)</sup> Лівтописець говорить: "и бів заповівдала Ольга не творити трызны надъ собою, бів бо имущи прозвутера и ть (ой) похорони блажену Ольгу". Такъ какъ во-первыхъ, весьма вівроятно предполагать, что Ольга иміда не одного домоваго священника, а нівсколькихъ, и такъ какъ, во-вторыхъ, кромів ея домовыхъ священниковъ, были въ то время въ Кіеві общественные и домовые священники у Варятовъ-христівнъ, то діло о похоронахъ должно быть представляемо не такъ, какъ представляеть его літописець: Ольга была похоронена не однимъ, а многими священниками (конечно, всіми бывшими въ Кіеві, и не тайно, какъ это, кажется, кочеть дать знать літописець, а открыто и торжественно, къ чему препятствій со стороны Святослава не могло быть).

она была положена гдё-то въ особомъ мёстё, по всей вёроятности, на дворё или въ саду одного изъ своихъ дворцовъ. Св. Владимиръ послё своего крещенія перенесъ мощи ея въ построенную имъ Десятинную церковь, гдё онё положены были въ небольшой каменной ракъ ). Нётъ сомнёнія, что память первой христіанки, предтекшей общему крещенію, какъ денница солнцу, Русскіе люди начали чтить съ самаго перваго времени; но когда она формально была причислена къ лику святыхъ и когда установлено было празднованіе ея памяти, это остается положительно неизв'єстнымъ, и едва ли уже при Владимиръ, какъ обыкновенно думаютъ, и даже едва ли еще въ періодъ домонгольскій (сfr ниже, — лётописецъ и монахъ Іаковъ говорять только, что въ ихъ время была весьма чтима память Ольги, но не говорять ясно, чтобы она была празднуема).

#### Отъ Игоря до Владимира.

Христіане въ Кіевѣ между Варягами, явившіеся если не одновременно съ ихъ прибытіемъ къ намъ, то несомнѣнно въ правленіе Игоря, во вторую половину княженія сего послѣдняго были весьма многочисленны. Ихъ было не нѣсколько отдѣльныхъ, незамѣтныхъ и скрывавшихся въ общей массѣ лицъ, а цѣлая особая, болѣе или ме-

<sup>1)</sup> О перенесенін мощей Ольги Владімиромъ въ Десятинную церковь ясноговорять только поздненшія ея житія (проложныя у преосв. Макарія въ Ист. т. І, изд. 2 стрр. 87 и 277, пространное въ Степ. кн. I, 35). Но после Владимира мы действительно находимъ ея мощи въ Десятинной церкви (монахъ Іаковъ въ Памяти и Похваль Владимиру или кто-то древній, сделавшій у него вставку), а потому, всеговъроятиве приписывать ихъ перенесеніе сюда именно ему. Подъ 1007-мъ г. въ Лаврент. лътописи не ясно записано: "перенесени святии въ святую Богородицю"; но не особенно въроятно разумъть это о перенесеніи мощей Ольги, ибо въ Ипатьевской летописи вместо "перенесени" читается "принесени", а въ некоторыхъ другихъ опредъленно: "принесены святыя иконы" (Кенигсб., при чемъ Татищевъ, II, 89. и Карамзинъ, І, 138, весьма правдоподобно подразумѣвають: изъ Греціи). Въ нашествіе Монголовъ мощи были сокрыты подъ спудомъ въ церкви; въ XVII в., по преданію, онъ были открыты Петромъ Могилою, а въ XVIII в. снова сокрыты, по не совствить вразумительной причинть, въ неизвъстномъ мъстъ (преосв. Макарія Ист. т. І, изд. 2 стр. 87). Въ родъ внязей Бълосельскихъ-Бълозерскихъ хранится портреть Ольги, писанный по преданію живописцемъ Константина Багрянороднаго послъ ея крещенія, на которомъ читается греческая подпись: ή του γένους 'Ρώς δεσπηνά, ἐποίησε Γρηγόρως ὁ Ζογραφὸς Κωνσταντίνου τοῦ Πορφιρογενήτου *(Βικοπικικ*ο по-зап. и зап. Россіи, изд. Говорскаю, 1862 г. кн. 2, августь, отд. IV, стр. 122). Это значить, что почтенные князья слишкомь вдались въ обманъ какого-то ловкаго Грека.

нъе значительная община, которая, существуя открыто и свободно рядомъ съ господствующимъ язычествомъ, имъла всв принадлежности вполнъ организованнаго религіознаго общества, - церкви и священниковъ. Такимъ образомъ, во вторую половину княженія Игоря христіанство является вполнъ водворившимся въ Кіевъ, какъ въра частная. Что же сталось съ нимъ у насъ потомъ? Послѣ Игоря историки наши ничего не говорять о немъ до Владимира, иначе сказать, молча предполагають, что после перваго изъ нихъ оно изчезло и что его существованіе было не болье какъ мимолетнымъ эпизодомъ. Мы уже говорили выше, что въ дъйствительности дъло должно быть представляемо вовсе не такъ. Весьма немного имбемъ мы положительныхъ свидътельствъ, но само собою необходимо предполагать, что послѣ Игоря христіанство въ Россіи не изчезало, что оно продолжало оставаться въ ней, все въ томъ же положении многочисленной и вполнъ организованной религіозной общины, оть самой смерти Игоря до самаго крещенія Владимира, и что такимъ образомъ это христіанство Россіи, предшествующее крещенію последняго, имееть более чемъ полувековой періодъ непрерывнаго существованія.

Послъ смерти Игоря (въ 945-мъ году) за малолътняго Святослава 4) правительницей государства стала мать его Ольга. Въ это время она была внутреннею христіанкой, ибо таковою сділалась, какъ необходимо предполагать, еще задолго до смерти мужа. Какимъ же долженствовало быть при ней положение христіанъ? Очевидно, что оно ни ма-.твище не могло измъниться къ худшему. Пока Ольга оставалась правительницей государства, она не только не находила возможнымъ распространять христіанство между своими подданными, но и сама не ръшилась креститься. Изъ сего ясно, что объ ея совершенно явномъ и совершенно ръшительномъ покровительствъ христіанству не можеть быть рѣчи. Но, конечно, она уже не была его гонительницей и, на сколько возможно было въ ея положеніи, оказывала ему самыя усердныя покровительство и поддержку тайныя. Слёдовательно, не было никакихъ причинъ, чтобы въ малолътство Святослава и въ продолженіе регентства Ольги число христіанъ въ Кіевъ уменьшилось противъ времени Игорева, и чтобы въ ихъ положеніи, сравнительно съ прежнимъ, произошло какое-нибудь ухудшеніе. Нужно только думать, что число христіанъ не пребывало, а отчасти, можеть быть, даже и убывало, внъшнимъ путемъ. Спеціальнымъ ремесломъ Варяговъ

<sup>1)</sup> Родился, какъ мы сказали, въ 942-мъ году.

была война, и они стремились туда, гдё стучали оружіемъ; но въ Кіевѣ, въ правленіе женщины, конечно, замолкли эти, имѣвшіе силу скликать ихъ, бранные звуки. Очень можеть быть поэтому, что при Ольгѣ не продолжался наплывъ Варяговъ, а въ числѣ ихъ и хриетіанъ, въ Кіевъ изъ Константинополя. Очень можеть быть даже, что иѣкоторые Варяги, и въ томъ числѣ христіане, по вышеуказанной причинѣ, т.-е. не желая сидѣть сложа руки, удалились при Ольгѣ изъ Кіева въ Константинополь или вообще искать счастія по бѣлу свѣту.

Неизвъстно, когда въ промежутокъ годовъ 952—957 (см. выше) Ольга сложила съ себя регентство и правителемъ государства сталъ самъ князь Святославъ. Но, ставъ оффиціальнымъ образомъ правителемъ государства, Святославъ еще долгое время находился въ такомъвозрастъ, что не могъ выходить изъ повиновенія матери и что послъдняя, переставъ быть оффиціальною правительницею государства, должна была оставаться таковою на дълъ. Лътопись даетъ намъ знатъ, что Святославъ началъ дъйствовать самостоятельно съ 964-го года, когда ему исполнилось 22 года 1). Слъдовательно, положеніе христіанъ въ Кіевъ до этого 964-го года оставалось все тъмъ же, совершенно для нихъ благопріятнымъ, какъ и прежде, начиная со второй половины княженія Игоря.

Послъ регентства Ольги оффиціальнаго и неоффиціальнаго настало собственное правленіе Святослава. Отецъ его Игорь быль внутреннимъ христіаниномъ, мать стала открытою христіанкою: но сынъ въ этомъ отношени вышель ни въ отца ни въ мать. Святославъ быль въ ряду нашихъ князей последній Варягь и въ то же время варяжскій рыцарь въ самомъ полномъ смыслів этого слова. Не думая нисколько о государствъ и совершенно бросивъ его на произволъ судьбы, онъ мечталь только о томъ, чтобы сравняться въ славъ съ своими норманискими предками, чтобы искать единственно военныхъ приключеній и военных доблестей. Стремленіе къ слав'я предковъ естественно должно было теснымъ образомъ связывать его и съ ихъ религіей и съ ихъ преданіями, которыя именно были религіей и преданіями героевъ. Святославъ не только не могь бросить ихъ и променять на христіанство, но напротивъ твиъ болве долженъ былъ стать ихъ ревностнымъ приверженцемъ, чъмъ болъе стремился возстановить въ себъ и въ своей дружинъ старыхъ славныхъ Норманновъ, ибо одно съ

<sup>1)</sup> Летопись подъ 964 г.: "Князю Святославу возрасшу и возмужавшу, нача вои совокупляти многи и храбры"...

другимъ было нераздёльно. Изъ язычника по рожденію Святославъ долженъ быль стать горячимъ язычникомъ по уб'яжденію и по принципу, какъ представитель старины, какъ носитель тёхъ дёдовскихъ идеаловъ, которые не им'єли совершенно ничего общаго съ христіанскимъ. Это последнее запов'ядуетъ продолжительныя молитвы, посты, послушаніе божественныхъ писаній, дёла милосердія и нищелюбія, воздержаніе отъ пролитія крови челов'яческой '); все это должно было казаться дикимъ истому рыцарю и ни мал'єйше несовм'єстимымъ съ тімъ, къ чему стремились его помыслы, —и христіанство должно было стать въ глазахъ Святослава религіей см'єшною и достойною презр'єнія, назначенною совс'ємъ для иного рода людей ').

Такимъ образомъ, Святославъ былъ человъкъ, не имъвшій ни мальйшей охоты и наклонности покровительствовать христіанству. Изъ этого однако вовсе и нисколько не слъдуеть того, чтобы при немъ оно должно было прекратить свое существованіе въ Кіевъ. Святославъ быль язычникъ, и какъ таковой, онъ не могъ быть гонителемъ христіанства. По представленіямъ всякаго язычника не одна въра должна господствовать во всемъ міръ, какъ единая истинная, а міръ долженъ быть раздъленъ, какъ онъ и на самомъ дълъ видить, между многими и разнообразными, одинаково истинными, върами з). Язычникъ будеть находить извъстную въру совствиъ себъ не по вкусу и не по сердцу, но тъмъ не менте онъ не перестанеть находить ее одинаково истинною и имъющею одинаковое право существованія со встами дру-

<sup>1) (</sup>Патріархъ) "заповъда (Ольгъ) о церковномъ уставъ, о молитвъ и о постъ, о милостини и о воздержаніи тъла въ чистотъ",—легенда о крещевіи Ольги.

<sup>2)</sup> Польскіе историки совершенно правдоподобно влагають въ уста Батыя отвъть посламъ папы, приглашавшимъ хана креститься: "не полезно есть храброму народу креститися, иже любять кровь проливати, а христіане понеже сего возбраняють, сего ради не суть храбри на брани", см. нашу Густинскую лѣтопись въ Собр. лѣтоп. П, 341. Въ романъ Майнъ-Рида "Есперанса" мы встрътили разсказъ, не знаемъ — списанный ли съ дъйствительности, но върный ей теоретически, что Индіанка-христіанка убъждаеть мужа-язычника стать христіаниномъ и что послъдній отвъчаеть: "мой богь—богь брани и крови, который любить только храбрецовъ"... Не въ области въроятнаго, а дъйствительнаго извъстно, что подобное принеденному выше отвъчаль франкскій король Хлодовивъ на первыя увъщанія въ нему принять христіанство (Неандеръ, Герике).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Es war allgemeiner Grundsatz des Alterthums (язычниковъ древности), dass die Götter selbst in jedem Lande die besondere Art ihrer Verehrung angeordnet hätten". Gieseler, Kirchengesch., I, 1, § 12. Вмёстё съ нёмцемъ Гизелеромъ см. нашего Зиновія Отенскаго въ "Истины показанін", Казанск. пзд. стр. 394.

гими върами; язычникъ будеть даже презирать извъстную въру и смъяться надъ нею, но все-таки не перестанеть считать ее истинною, только назначенною для низшихъ, чъмъ онъ самъ, людей. Вслъдствіе этого язычникъ, какого бы ни быль худаго митнін объ извъстной въръ и какое бы ни питалъ къ ней нерасположеніе, все-таки не будеть гнать ее: лучшія и худшія въры, по его воззръніямъ, вст одинаково отъ одного и того же Бога, и только назначены для лучшихъ и худшихъ людей. Единственный случай, когда онъ можетъ поднять гоненіе на другую въру, это—тогда, когда другая въра будеть явно и ръшительно посягать на его собственную, когда будетъ вести на счетъ послъдней открытую пропаганду 1). По всему сказанному, Святославъ,

<sup>1)</sup> Все сказанное нами, повидимому, решительно опровергается темъ, что языческіе римскіе императоры жестоко преслідовали первенствующихъ христіанъ. Однако это вовсе не такъ. Языческіе римскіе императоры виділи въ первенствующемъ христіанствів не существующую народную религію, а нововозникающую п нововымышляемую, весьма вредную и ненавистную, религіозно-политическую секту (со стороны религіозной христіанство въ ихъ глазахъ было exitiabilis superstitio. Tacit. Annal., lib. XV, с. 44; со стороны политической христіане для нихъ были publici hostes, Tertull. Apologet., сар. 2). Проповедники христіанства, одушевляемые сознаніемъ его истинности, старались распространять его въ мірѣ, несмотря ни на какія прецятствія, но по этому самому римскіе императоры считали своею обязанностію подавлять его всёми зависящими отъ нихъ средствами. О совершенной терпимости языческихъ римскихъ императоровъ, преследовавшихъ христіанство, ко всьмь существовавшим народным религіямь свидьтельствуеть ихъ Пантеонь, который быль посвящень богамь всего міра (и такъ называемый ихъ позднівищій въ редигін синкретизмъ; да припомнить также читатель, что Абинянс временъ апостола Павла чтили боговъ міра не только відомыхъ, но и невідомыхъ). О терпимости къ христіанству именно Норманновъ и объ ихъ взглядахъ на религіи именно совершенно такихъ, какіе мы усвояемъ Святославу и вообще язычникамъ, см. Римбертово житіе св. Ансгарія (§§ 9, 11, 14, 19, 24, 26, 27, 30, — подчекнутые §§. въ которыхъ взгляды; во время всей миссіонерской дъятельности Ансгарія часть народа только одинъ разъ возстала противъ проповъдниковъ по возбужденію лицъ заинтересованныхъ-жрецовъ-§ 17, cfr 16). О терпимости къ христіанству западныхъ Славянъ см. у Гельмольда въ Chronica Slavorum, Lib. 1 § 2 (терпимости именно подъ тъмъ условіемъ, чтобы христіане воздерживались отъ пропаганды). Совершенно о таковыхъ, какъ выше сказано, взглядахъ на религи нашихъ теперешнихъ Сибирскихъ язычниковъ, см. въ Духовной Беспдп 1863 г., № 3, стр. 70. (Во 2-мъ томъ, въ ръчахъ о въротерпимости Монголовъ, мы приводимъ еще совершенно ясныя доказательства сейчась нами сказаннаго.—Языческая религія можеть отличаться нетерпимостію въ томъ только случать, если опа не есть религія народная въ собственномъ смысль, а происходящая отъ какого-нибудь одного, создавшаго ее, лица, и это потому, что творецъ религіи считалъ и объявилъ ее за единственно истинную: такова напр. была Зороастрова религія въ Персін).

несмотря на все свое неблаговоленіе къ христіанству, несмотря на свое пренебреженіе и презрівніе къ нему, не долженъ быль гнать его послідователей, а, предоставляя имъ свободу, долженъ быль только ограничиваться заявленіемъ своихъ помянутыхъ чувствъ къ ихъ вірть. Не распространнясь въ доказательствахъ того, чего людямъ, не имъющить охоты съ нами согласиться, мы никогда не доказали бы, мы прямо сошлемся на літопись, которая въ этомъ далеко небезспорномъ вопросів, къ нашему счастію, не оставляетъ насъ безъ положительнаго свидітельства. Она самымъ положительнымъ образомъ свидітельствуеть, что Святославъ не быль гонителемъ христіанства, и что при немъ не было на христіанъ гоненія. «Аще кто хотяше креститися, не браняху, но ругахуся тому», говорить она объ отношеніи къ христіанству Святослава съ языческою частью дружины: если не возбраняли даже креститься язычникамъ, то ясно, что уже не преслідовали крещенныхъ, прежде ставшихъ христіанами.

Итакъ, при Святославъ не было настоящаго гоненія на христіанъ, но было, такъ сказать, гоненіе только нравственное, состоявшее въ томъ, что князь съ языческою частью дружины сменлись надъ ихъ верой 1). При этомъ своего рода гоненіи должно ли было изчезнуть христіанство въ Кіевъ при Святославъ или, по крайней мъръ, должно ли было уменьшиться число его последователей? Если бы люди принимали христіанство только внішнимь образомь, по какимь-нибудь користнымъ разсчетамъ, то и подобное легкое гоненіе могло бы заставить ихъ отвазаться оть него: но этого не было, потому что совсемь не могло быть, а искренніе христіане должны были смотрёть на пренебрежение и презръние къ ихъ въръ со стороны князя только съ ссжальніемъ, припоминая внутренно слова Писанія, что безумніи вознънавидъща премудрость, и говоря про себя то, что по поводу Святослава говорить летописець: «невернымь вера христьянска уродьство есть»<sup>2</sup>). Сейчасъ выше мы привели слова лѣтописи, изъ которыхъ видно, что при Святославъ находились въ Кіевъ язычники, же-

<sup>1) &</sup>quot;Ругахуся" значить именно смѣядись и ничего болѣе, т. с. вовсе не должно быть понимаемо въ смыслѣ наругательствъ посредствомъ какихъ-нибудь дѣйствій.

выше, — что христіанство, требующее отъ челов'вка доброд'втелей, противныхъ страстнымъ наклонностямъ его природы, въ которыхъ онъ вилитъ доброд'втеля (геройство, ищущее проявлять себя въ войнахъ, честь, налагающая обязанность мщенія и пр.) должно было казаться язычникамъ юродствомъ, т. с. в фрою продивыхъ, дюдей жаламъ и инчтожныхъ духомъ.

лавшіе принять христіанство: если неблаговоленіе князя къ христіанству не останавливало отъ обращенія къ нему язычниковъ, то тёмъ менье оно могло побуждать къ отпаденіямъ отъ него бывшихъ храстіанами.

Не воздвигая на христіанъ настоящаго гоненія, Святославъ могь заявлять свое къ нимъ неблаговоленіе посредствомъ того, что занимавшихъ между ними высшія должности устраняль оть послёднихъ н замъщалъ язычниками. Вслъдствіе этого могло случиться, что, по крайней мере, между христіанами изъ сословія бояръ могли найтись люди, которые предпочитали мъста и положение въръ и которые поэтому снова возвратились отъ христіанства къ язычеству. Но летопись даеть намь одно довольно ясное и положительное указаніе, что даже и этого не было, что въра была върой, а служба службой, в что въ насмъшкахъ надъ върой христіанъ единственно и состояли при Святославъ всъ на нихъ гоненія. Въ послъдніе годы правленія Игоря и въ малолетство Святослава при Ольге главнымъ воеводою великокняжескимъ былъ Свенельдъ. Если этотъ Свенельдъ не быль такимъ же внутреннимъ христіаниномъ, какъ Игорь и Ольга, то во всякомъ случав необходимо думать, что онъ быль не изъ враговъ, а изъ болъе или менъе ръшительныхъ друзей христіанства. Но онъ проподжаль оставаться главнымь воеводой и во все правленіе Святослава: довольно ясно дается этимъ знать, что съ прежними людьми не изменилось и прежнее отношение къ христіанамъ 1).

Итакъ, все гоненіе Святослава на христіанъ состояло въ томъ, что онъ презиралъ и пренебрегалъ ихъ въру и что, вмъстъ съ другими язычниками, онъ смъялся надъ нею. Но и касательно этого нравственнаго гоненія должна быть сдълана значительная оговорка по отношенію къ тъмъ христіанамъ, которые имъли пребываніе собственно въ Кіевъ. Извъстно, что Святославъ, послъ того, какъ возросъ и возмужалъ и принялся за дъятельность (въ 964 г.), почти постоянно отсутствовалъ изъ Кіева: сначала онъ велъ «войны многія» съ сосъдями, а потомъ вдался въ войну болгарскую, изъ которой и не воз-

<sup>1)</sup> Въ договорѣ Святослава съ Цимискіемъ 971 г. нѣтъ ни слова о христіанахъ. Но это можетъ значить не то, чтобы ихъ не было въ войскѣ Святослава, а только то, что онъ не хотѣлъ, подобно Игорю, давать имъ политическаго равноправія съ язычниками (По Льву діакону, кн. ІХ, гл. 6, первымъ вождемъ у Святослава въ походѣ Болгарскомъ былъ Икморъ; но, конечно, онъ ошибается: вромѣ собственныхъ показаній лѣтописца см. у послѣдняго сейчасъ указанный договоръ-Святославовъ съ Греками).

вратился живымъ <sup>1</sup>). Кого Святославъ на время своихъ отсутствій оставлять вмѣсто себя оффиціальнымъ правителемъ, пока жива была Ольга († 969 г.), мы не знаемъ; но нѣть сомнѣнія, что неоффиціальною и дѣйствительною правительницей была она. Слѣдовательно, при Святославѣ до смерти Ольги положеніе христіанъ, которые оставались собственно въ Кіевѣ, было совершенно такое же, какимъ было прежде въ дѣйствительное регентство Ольги и при Игорѣ <sup>2</sup>).

Преемникомъ Святослава былъ старшій сынъ его Ярополкъ, котораго онъ посадиль въ Кіевъ еще при своей жизни, послъ смерти Ольги, и который былъ послъднимъ великимъ княземъ передъ Владиниромъ 3). Положительныхъ свъдъній объ Ярополкъ или хотя бы указаній и намековъ мы не имъемъ совершенно никакихъ 4), и остается

<sup>1)</sup> Въ 964 г. походъ на Вятичей, въ 965 г. война съ Казарами, Ясами и Касогами (двое последніе — соседи нашей Тмутаракани), въ 966 г. опять война съ Вятичами, съ 967 г. до смерти (въ 972 г.) война болгарская, съ которой Святославъ возвращался домой только одинъ разъ и не особенно на долго.

в) Есть одно свидетельство о христіанстве въ Россіи при Святославе, которое пока не совствы опредтаенно, такъ что можеть быть относимо къ намъ к не въ намъ, и которое пока не можеть быть выдаваемо за несомивнио достовърное; но въ случав, если будеть довазано, что оно относится именно къ намъ и достовърно, то оно будеть представлять собою свидътельство весьма важное. Козьма Пражскій въ своей літописи (lib. I, § 22) приводить грамоту папы Іоанна XIII въ Чешскому воролю Болеславу II, писанную въ 972 г., которою папа дозволяеть королю открыть въ Чехіи одну епископію (Пражскую). Вміств съ симъдозволеніемъ папа даеть еще дозволеніе учредить одинь женскій монастырь, и отсительно этого последняго предписываеть: "verum tamen non secundum ritus aut sectam Bulgariae gentis vel Ruziae aut Slavonicae linguae, sed magis sequens instituta et decreta apostolica"... Подъ Ruzia gens можно разумѣть двоихъ — или Венгерскихъ Русскихъ, которые на своемъ теперешнемъ мъстъ жительства не позднайшіе пришельцы, какъ хотять утверждать Венгерскіе историки, а доисторическіе аборитены, и которые приняли христіанство греческаго обряда въ IX въкъ отъ Болгаръ, бывъ до прихода Венгровъ ихъ данниками, или насъ — Русскихъ Кіевских. Такъ какъ болье чемъ въроятно, что Венгерскіе Русскіе усвоили себъ имя Русскихъ уже после 972 г., то существуеть все основание полагать, что у Козьмы разумъемся мы — Кіевскіе Русскіе. Если окажется возможнымъ доказать это положительнымъ образомъ и если затёмъ будетъ доказана и несомивниам подлинность грамоты папы, то свидътельство, какъ мы сказали, получить весьма важное значеніе. Оно будеть говорить, что христіань въ Россіи въ правленіе Святослава было такъ много, что о нихъ, какъ о составлявшихъ изъ себя пълую особую частную церковь, зналь даже папа.

<sup>\*)</sup> Въ продолжение 970 — 972 гг. правитель, въ продолжение 972 — 978 гг. дъйствительный великий князь (о послъдней пифръ, вмъсто 980, ниже).

<sup>\*)</sup> Свёдёнія такъ называемой Іоакимовой летописи Татищева мы не признаемъ за свёдёнія.

только дълать предположенія. Что худое ни предположили бы мы объ Ярополкъ, — смотрълъ ли онъ на въру христіанъ глазами отца, или она была ему еще болъе антипатична, чъмъ послъднему, во всякомъ случав останется несомненнымь то, что онъ не воздвигаль на христіанъ гоненія, и что посл'ёдніе продолжали при немъ пользоваться такою же свободой, какъ и во все предшествующее время, начиная съ своего перваго появленія; это — потому же, почему не воздвигаль гоненія на христіанъ Святославъ, т. е. потому, что онъ быль язычникъ и что язычество есть синонимъ тершимости. Гоненіе на другую въру можеть быть следствиемъ только убъждения, что моя въра есть единственная истинная, а всё другія вёры ложны, и что поэтому всё другія віры должно истреблять, чтобы доставить всеобщее господство единой въръ истинной. Но взгляды язычниковъ на дъло, какъ уже мы говорили, были вные; въ ихъ глазахъ всё вёры были одинаково истинныя, составляющія не выдумку людскую, а происходящія отъ одного и того же Бога. Различіе религій и ихъ высшее или низшее на ихъ взглядь достоинство означало, по ихъ митнію, различіе низшихъ и высшихъ, лучшихъ и худшихъ людей, для которыхъ онъ были предназначены. Какъ они презирали низшихъ себя, по ихъ мевнію, людей, такъ могли презирать и низшія своей, по ихъ мижнію, религіи. Но преследовать то, что отъ Бога и иметь свою разумную цель и законное назначение быть религией низшихъ людей, имъ не могло приходить на мысль. Желаніе истреблять худшія религіи значило бы съ ихъ стороны ни что иное, какъ желаніе истреблять низшія расы людей.

Такимъ образомъ, какъ бы неблагопріятно расположеннымъ къ христіанству мы ни представляли себѣ Ярополка, во всякомъ случаѣ останется несомнѣннымъ то, что имъ не было воздвигаемо на христіанъ гоненія. Но собственно говоря, мы не имѣемъ никакихъ основаній предполагать объ Ярополкѣ ни самое худшее ни даже просто худое, а напротивъ имѣемъ рѣшительныя основанія предполагать самое лучшее. Не менѣе какъ до 10-ти, а можетъ быть и до 12-ти лѣтъ его возраста оставалась въ живыхъ бабка его Ольга 1), которая и

¹) Въ какомъ году родился Ярополкъ, въ лѣтописи не записано. Но есть одно обстоятельство, которое можеть служить къ приблизительному опредѣленію ранняго предѣла его возраста въ минуту смерти Ольги. Святославъ, бывшій въ послѣдній разъ въ Кіевѣ именно въ 969 г., когда умерла Ольга, жениль его на одной, приведенной имъ изъ Болгаріи, красивой Гречанкѣ; полагаемъ, трудно допустить, чтобъ это случилось даже ранѣе, чѣмъ Ярополку исполнилось 10 лѣтъ. Что касаются до поздняго предѣла, то предполагать, чтобы ему въ минуту смерти Ольги.

была собственною его воспитательницей вивсто постоянно отсутствовавшаго Святослава. Правда, и самъ Святославъ воспитанъ былъ Ольгой, и однако она не успъла сдълать изъ него ни вившняго ни внутренняго христіанина. Но чрезвычайно ръдки примъры, чтобы два человъка сряду — отецъ и сынъ выходили такими своеобразными людьми, каковъ былъ Святославъ, и историческо-физіологическая въроятность (если можно такъ выразиться) вся на той сторонъ, что Ярополкъ, не будучи другимъ, выходящимъ изъ ряду вонъ, норманнскимъ удальцомъ, былъ просто обыкновеннымъ человъкомъ. А вслъдствіе этого есть вся въроятность думать, что съ воспитаніемъ Ярополка Ольгъ была совствиъ другая удача, что съ воспитаніемъ Святослава, т. е. что она дъйствительно успъла сдълать его человъкомъ болъе или ментье благорасположеннымъ къ христіанству (Ярополкъ погибъ отъ руки Владимира 21—18 лътъ; если бы онъ жилъ долъе, то очень можетъ быть, что не Владимиръ, а онъ былъ бы крестителемъ всей Руси).

Итакъ, вотъ исторія христіанства въ Россіи отъ начала государства до св. Владимира. Христіане между Варягами явились въ ней если не при Рюрикъ и Олегъ, то несомнънно при Игоръ, во вторую половину правленія котораго ихъ было въ Кіевъ весьма много и который въ эту вторую половину правленія самъ склонился внутренно на ихъ сторону. Пользуясь при Игоръ всъмъ покровительствомъ внутренно принадлежавшаго къ ихъ сторонъ великаго князя, они продолжали пользоваться такимъ же покровительствомъ и въ правленіе Ольги. При Святославъ они не пользовались этимъ покровительствомъ, а относительно Ярополка мы не имъемъ положительныхъ свъдъній, но при томъ и другомъ они несомнънно не терпъли гоненій и пользовались совершенною свободой.

Выше мы сказали, что имбемъ весьма немного положительныхъ свидътельствъ относительно этого христіанства въ Россіи отъ Игоря до Владимира. Но теперь у читателя передъ глазами историческая сторона дъла; надъемся, онъ видить, что этихъ немногихъ свидътельствъ вполнъ достаточно и что ими вполнъ подтверждается все то, что мы говорили сейчасъ выше. Отъ смерти Игоря до Владимира самымъ худшимъ временемъ для христіанъ было правленіе Святослава. Но у насъ есть положительное свидътельство, которое говоритъ, что и въ это правленіе христіане не терпъли гоненій и пользовались совершенною свободой (до такой степени, что даже язычники невозбранно прини-

было болье 12 льть, не позволяють собственные года Святослава, у котораго едва ли онь могь родиться ранье 15-тильтняго возраста.

мали христіанство). Слѣдовательно, они не терпѣли гоненій и пользовались свободой и во все прочее время. А если такъ, то изъ сего-будеть слѣдовать и все сказанное нами остальное.

При Игорѣ христіанъ между Варягами было весьма много. Послѣ него число ихъ, можеть быть, по временамъ уменьшалось черезъ от-бытіе нѣкоторыхъ въ Константинополь и вообще въ другія мѣста; но, во-первыхъ, убыль уходившихъ совсѣмъ или до нѣкоторой степени могли возмѣщать другіе, вновь приходившіе,—во-вторыхъ, мы имѣемъ положительныя свидѣтельства, что христіанство много или мало, но постепенно, росло внутреннимъ образомъ черезъ обращеніе къ нему язычниковъ въ самомъ Кіевѣ. Свидѣтельства эти говорять намъ, что такія обращенія имѣли мѣсто въ правленіе Святослава, самое худшее для христіанъ, и тѣмъ даютъ намъ совершенное право распространять ихъ на все время до Владимира. Такимъ образомъ, въ концѣ концовъ получается заключеніе относительно числа христіанъ между Варягами до Владимира: явившись въ Кіевѣ не позднѣе правленія Игоря, съ той поры они постоянно находились въ немъ сравнительно въ весьма большемъ количествѣ.

Надвемся, всякому понятно, какъ важно все сейчасъ сказанное нами по отношенію къ послідующему времени: къ княженію Владимира христівнство не было въ Россіи какою-нибудь вітрою совсімъ невіздомою, а напротивъ было вітрою очень хорошо извітстною; христівне находились въ Кієві впродолженіе боліте полустолітія, имітя церкви и священниковъ, и жили не какъ-нибудь скрытно, а совершенно открыто, въ виді особой, дозволяемой и терпимой правительствомъ, иновітрной общины.

Мы говорили только о христіанств'в между Варягами, потому что о нихъ только говорять положительныя свид'втельства. Но оть Варяговъ не распространялось ли христіанство и между самими Славянами? Что касается до массы простаго народа, которая должна была вид'вть въ Варягахъ особый оть себя народъ, и которая къ этому особому народу, какъ къ господствующему, какъ представляющему изъ себя толпу иноземныхъ находниковъ, не могла относиться особенно дружелюбно, христіанство, в'вроятно, распространялось весьма мало, а можетъ быть даже и совсёмъ не распространялось. Но въ высшемъ сословіи изъ природныхъ Славянъ, въ природно-славянской части боярства '), ко-

<sup>1)</sup> Между именами бояръ Игоря въ договоръ 944 г. есть славянскія: Володиславъ, Предслава (хотя впрочемъ и бояре — Варяги могли уже начать тогда принимать славянскія имена).

торую желаніе участвовать во власти должно было объединять съ Варягами и отдёлять отъ народа, христіанство могло болёе или менёе распространяться, хотя мы и не можемъ говорить ничего положительнаго.

Во вторую половину княженія Игоря у Кіевскихъ Варяговъхристіанъ была по крайней мере одна общественная церковь. Есть вся върсятность думать, что, при совершенной свободъ строить церкви, ихъ съ теченіемъ времени было построено еще н'ясколько, ибо въ то время была наклонность строить какъ можно более церквей, а строить церкви небольшихъ размеровъ, каковы были тогдашнія, въ особенности деревянныя, какь это должно было быть въ Кіевъ, ровно ничего не стоило. А такимъ образомъ нисколько не будетъ страннымъ думать, что ко времени Владимира Кіевъ имель христіанскихъ церквей, можеть быть, примърно цълый пятокъ, а можеть быть, даже и болве. Кромв церквей общественныхъ, еще во времена Игоря были церкви и домовыя 1); съ теченіемъ времени он'в должны были также умножиться и въ пропорціи большей, чёмъ общественныя. На нізсколько церквей общественныхъ, на значительное число церквей домовыхъ въ Кіевъ долженствовало быть весьма значительное количество христіанскихъ священниковъ, которыхъ въ то время, подобно церквамъ, была наклонность имъть возможно большее количество, т. е. не одинъ-два-три, а по крайней мъръ десятка два-три.

На какомъ языкъ Кіевскіе Варяги-христіане совершали свое общественное богослуженіе? Положительныхъ данныхъ для отвъта на вопросъ мы не имъемъ никакихъ и остается дълать только предположенія. Предположеній возможно два, именно — что они совершали его или на греческомъ языкъ или на готскомъ (т. е. при этомъ мы подразумъваемъ, что нътъ совершенно никакихъ основаній и никакой въроятности предполагать, чтобы богослужебныя книги были переведены на ихъ собственный норманискій языкъ). Которому предположенію отдать преимущество, мы затрудняемся, однако склоняемся больше въ пользу втораго. Наши Кіевскіе Варяги, нътъ сомнънія, совершали богослуженіе на томъ самомъ языкъ, на которомъ совершали его Ва-

<sup>2)</sup> Говоря о церкви пр. Илін при Игорѣ: "се бо бѣ сборная церкви", что значить общественная, лѣтописецъ даетъ знать, что были церкви домовыя. За существованіе церквей домовыхъ говоритъ и всеобщій тогда въ Греціи обычай имѣть ихъ каждому мало-мальски знатному или, по крайней мѣрѣ, претендовавшему быть таковымъ, человѣку: домовая церковь была принадлежностію и вывѣской знатности (еще и обстоятельнѣе будемъ говорить о нихъ ниже).

ряги Константинопольскіе, такъ какъ наша Варажская церковь (община) была дочерью варяжской церкви Константинопольской. Варяги жившіе въ Константинопол'в более или мен'е знали греческій языка; правительство греческое духовное и свётское, нёть сомнёнія, было того желанія, чтобы богослуженіе совершалось у нихъ на греческомъ языкъ, потому что позднъйшіе Греки были столько же за господство у всвуъ въ богослужении своего греческаго языка, сколько и поздивишіе латиняне за господство своего языка латинскаго (cfr ниже); но, съ другой стороны, готскій языкъ быль для Норманновъ почти что свой, а между темъ вліяніе греческаго правительства не могло быть на нихъ особенно сильнымъ, такъ чтобы они не дерзали своевольствовать. Если бы готскій языкъ въ Х вікі нигді не быль въ живомъ употребленін и оставался только археологическимъ памятникомъ въ книгахъ, то Норманны, конечно, не воззвали бы его къ новой жизни. Но мы имъемъ свидътельства, что въ половинъ ІХ въка у Готовъ, жившихъ въ предвлахъ греческой имперіи, богослуженіе совершалось на своемъ готскомъ языкъ: отъ половины же ІХ въка до Х очень не далеко 1).

Мы сказали выше, что Варяги-христіане водворили въ Россін грамотность еще во времена Игоря. Разъ водворенная, она, нѣтъ сомнѣнія, вмѣстѣ съ самими христіанами оставалась въ Россіи и во все послѣдующее время до Владимира. Буквы для письма, какъ это должно думать, были употребляемы греческія или готскія (взятыя тоже изъ греческаго алфавита, за исключеніемъ немногихъ буквъ самостоятельныхъ или взятыхъ изъ своихъ германскихъ рунъ), смотря по тому, на какомъ языкѣ было совершаемо богослуженіе 2). Этотъ фактъ не-

<sup>1)</sup> Свидътельство Валафрида Страбона, приведенное нами выше. Кромъ Готовъ Таврическихъ или Крымскихъ были въ Грецін еще Готы Мизійскіе: во-первыхъ, потомки приведенныхъ Ульфилой (о которыхъ мы говорили выше), во-вторыхъ, потомки тъхъ многочисленныхъ Готовъ, которые при нашествін Гунновъ въ 376 г. искали себъ у Грековъ спасенія въ Мизіи. Въ этой послъдней во второй половинъ VII в. образовали свое государство Болгары, принявшіе въ половинъ ІХ въка христіанство; но и подъ властію Болгаръ, сначала одною политическою, а потомъ и церковною, Готы могли сохранять свой готскій языкъ (Готовъ въ Болгарін было до такой степени много, что и самихъ Болгаръ Сербы звали Готами. см. Ръчникъ Даничича подъ сл. Готинь).

<sup>2)</sup> Кому бы показалось странным употребленіе греческих буквъ для письма на другомъ языкъ, тому мы напомнимъ, что Болгары употребляли эти буквы для письма на болгарскомъ языкъ не только въ древнія времена до изобрътенія славинской азбуки, о чемъ имъются положительныя свидътельства, но даже въ недав-

прерывнаго существованія у насъ грамотности не поздиве какъ со временъ Игоря, есть обстоятельство чрезвычайной важности по отношенію къ вопросу объ источникахъ нашей первоначальной или такъ называемой Несторовой літописи...

# Русская мегенда о крещенім Ольги въ Константинополів, записанная въ нашей лівтописи подъ 955-мъ годомъ.

"Въ лъто 6463 (955) пошла Ольга въ Грецію и пришла въ Константинополь. Царь быль тогда (въ Константинополф) по имени Цимисхій (Цъмьскій) 1. И пришла къ нему Ольга, и увидълъ царь, что она весьма красива лицемъ и смысленна (умна) и удивился разуму ея и, бесъдовавъ съ нею, сказалъ ей: "Достойна ты того, чтобы здёсь въ Цареградъ царствовать съ нами 2. Она же, понявъ рвчи царя, сказала сму: "Я язычпица; если хочешь, чтобъ я крестилась, крести меня (будь моимъ воспріемникомъ) самъ, если же нъть, то не крещусь"-и крестили ее царь съ патріархомъ. Бывъ просв'ящена (крещенісмъ), она радовалась душой и тъломъ, и преподалъ ей патріархъ поученіе о въръ и сказалъ: "Благословениа ты въ женахъ русскихъ за то, что возлюбила свъть и оставила тьму: будуть благословлять тебя люди русскіе до последняго рода внуковъ твоихъ". И заповъдалъ ей о церковномъ уставъ, о молитвъ и о пость, о милостынь и о воздержаніи тыла вы чистоть. Она же, приклонивши главу, стояла какъ губа напаяемая, внимая ученію; поклонившись патріарху, она сказала: "Молитвами твоими, владыка, да буду сохранена отъ съти непріязненныя". Было наречено ей въ крещеніи имя Елена, какъ (называлась) и древняя царица, мать великаго Константина. Благословилъ ее патріархъ и отпустилъ. Послів крещенія позваль ее царь и сказалъ: "Хочу взять тебя замужъ за себя". Она же отвъчала: "Какъ хочешь взять меня, когда крестиль меня самь и назваль меня (своею) дочерью, —ты самъ знаешь, что у христіанъ нёть такого закона". И ска-

нее время господства у нихъ единизаціи. Есть даже новыя болгарскія книги, напечатанныя греческими буквами, напримѣръ: Ευαγγελιε να γοσποδα μπογα (Bora) η σπασα νασεγο Ιησουσα Χριστω (sic), σιγα (теперь, нынѣ) νοβο τυποσανο (напечатано) να μπογαρσκοι εςικ... Σολον (Солунь), Σταμπα (типографія) Κυριακοβα Δαρζηλευ, 1852 (Пречка Болгарск. Библіогр., № 182).

<sup>1)</sup> Іоанет Цимискій быль императоромъ уже послів смерти Ольги съ 969 по 976 годь. Цітмьскій стоить только въ древитішемъ или Лаврентьевскомъ спискі, во встхъ другихъ спискахъ, со включеніемъ и Ипатскаго, правильно—Константинъ, сынъ Леоновъ (Леонтовъ). У Стрыйковскаго впрочемъ былъ списокъ літописи, въ которомъ, такъ же какъ въ Лаврентьевскомъ, читалось Цітмьскій (Chronica, п.д. Варш., 1846, т. І, стр. 120).

<sup>2)</sup> Ольга, вышедшая замужъ въ 903 г., должна была имѣть въ 955 г. около 60—65 лъть. Тогдашній императоръ Константинъ Порфирогенить имѣль жену.

залъ царь: "Перехитрила ты меня, Ольга" (переклюкала мя еси, Ольга). Давъ ей дары многіе-золото и серебро, матеріи дорогія и сосуды различные, царь отпустиль ее, назвавь своею дочерью. Она же, хотя (отправиться) домой, пришла къ патріарху, прося благословенія на домъ, и сказала ему: "Люди мои и сынъ мой язычники, чтобы (о если бы) Богъ сохраниль меня оть всякаго зла". И сказаль патріархь: "Чадо върное! во Христа врестилась ты и во Христа облеклась, Христосъ сохранить тебя, какъ сохранилъ Еноха въ первыхъ родахъ и потомъ Ноя въ ковчегь, Авраама отъ Авимилеха, Лота отъ Содомлянъ, Моисея отъ Фараона, Давида отъ Саула, трехъ отроковъ отъ пещи, Даніила отъ звърей,--подобнымъ образомъ и тебя сохранить отъ врага и отъ сътей его". Благословиль ее патріархъ, и пошла она съ миромъ въ землю свою и пришла въ Кієвъ. Это было подобно тому, какъ при Соломонъ пришла царица Эсіопская къ Соломону, хотя слышать премудрость его, и видёла многую мудрость и знаменія, такъ и эта блаженная Ольга искала доброй мудрости Божіей: та искала мудрости человіческой, а эта Божіей... Сія блаженная Ольга оть юности все изыскивала на свётё семь мудростію 1 (и потому) нашла бисеръ многоцънный, который есть Христосъ... Пришла Ольга въ Кіевъ, и прислалъ къ ней царь греческій, говоря: "Я много дариль тебя, ибо ты говорила мив, что когда возвратишься въ Русь, пришлешь многіе дары, --рабовъ, воску и мѣховъ и войско на помощь". Отвъчала Ольга и сказала посламъ: "Скажите отъ меня царю: если ты постоишь у меня въ Почайнъ столько же, сколько я у тебя стояла въ пристани, то тогда дамъ тебъ дары" з).

<sup>1)</sup> Лаврент. лет.: "си бо отъ възраста блаженая Ольга искате мудростію все въ свёте семь"; Ипатская: "искате мудростію, что есть луче всего въ свёте семъ". Эти слова между прочимъ могуть служить къ объясненію и того, зачёмъ Ольга ходила въ Константинополь и посылала пословъ къ императору франкскому.

върно или невърно записанное преданіе, но смысть его тоть, что Ольгу, по ея прибытіи въ Константинополь, очень долго,—не нѣсколько часовъ, а нѣсколько дней, держали въ пристани на кораблѣ, не впуская въ городъ. Дѣло дѣйствительно могло быть подобно тому, какъ представляеть его наше преданіе. Русскіе принадлежали къ числу тѣхъ иностранцевъ, съ которыми Греки старались и имѣли причины быть какъ можно болѣе осторожными. Небывалый пріѣздъ Русской княгини могъ возбудить въ Константинополѣ разныя подозрѣнія, и тамъ весьма долгое время могли рѣшать вопросъ: пускать или не пускать ее въ городъ. По нашему преданію, Ольга весьма обидѣлась на Грековъ за эту съ нею проволочку; но думать, какъ обыкновенно думають, что Греки хотѣли нанести ей намѣренное оскорбленіе, и вообще предполагать, что Ольга была трактуема въ Константинополѣ недостаточно хорошо, нѣтъ ни малѣйшаго основанія.—Константинопольская гавань въ лѣтописи называется Судомъ ("яко же азъ въ Суду"). Σооба—суда (но не судъ) значить ровъ, яма. Въ Константинополѣ въ частности Судой назывался ровъ, окружавшій городскую крѣпостную стѣну (очень хорошо сохранившійся и

Константинъ Порфирогенитъ о пріемамъ Ольги въ Константинополів во дворців императорскомъ (De ceremoniis aulae Byzantinae, lib. II, cap. 15, ed. Bonn. p. 594, у *Миня* Patr. t. 112, col. 1108).

"Мѣсяца Сентября 9-го числа, въ середу, быль пріемъ, во всемь подобный предъидущему (одного сарацинскаго посла), по случаю прівзда Ольги ("Ехүсс), княгини Русскія. Вошла (въ назначенное мѣсто дворца императорскаго) сама княгиня съ княгинями своими родственницами и съ избранными служанками 1), она—идя впереди всѣхъ другихъ женщинъ, а—тѣ въ порядкѣ слѣдуя одна за другою, и стала на мѣстѣ, гдѣ логоеетъ 2) имѣетъ обычай предлагатъ вопросы. Послѣ нея вошли послы и стряпчіе 2) русскихъ князей и стали далѣе между занавѣсями, и все прочее совершилось по вышесказанному пріему (посла сарацинскаго). Вышедши назадъ черезъ анадендрадій и залу кандидатовъ и залу, въ которой стоитъ камилавка 4) и производятся магистры, прошла черезъ оноподъ и золотую руку или портикъ августеона 3) и тамъ сѣла. Когда императоръ по обыч-

до настоящаго времени). Почему лётописець называеть Судомь пристань, гавань,—
не можемь сказать; можеть быть действительно назывались такь у Грековь гавани
искусственныя, копаныя, которыхь въ Константинополе было нёсколько, въ противоположность естественнымь (и которыхь собственное названіе у Грековь было
та усфра). Вёроятиве всего впрочемь, что лётописець не имёль надлежащаго
представленія о Суде, и что для него это имя означало вообще воды Константинопольскія (то онъ называеть Судомъ Константинопольскій или Босфорскій проливь, подъ 866 и 941 гг., то Константинопольскій заливь или Золотой рогь, подъ
907 г., то пристань въ Константинопольскій заливь или Золотой рогь, подъ
907 г., то пристань въ Константинополь, какь въ настоящемь случаё. Продивъ
назывался у насъ Судомъ и послё,—Антоній Новгородскій по изд. Савваштова
стр. 173).

<sup>1)</sup> Прокрептотерши верапаной — разумъются, конечно, придворныя дамы или боярыни Ольги.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Логооетъ—министръ нностранныхъ дѣлъ; подъ мѣстомъ разумѣется аудіенцъзала для пріема иностранныхъ пословъ (находившаяся въ зданіи называвшемся Магнавра).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) <sup>1</sup>Αποκρισιάριοι καὶ πραγματευταί.

<sup>4)</sup> Особой формы и особаго значенія царскій вінець, о которомь см. ниже.

<sup>5)</sup> Названія отділеній и заль дворца. Дворець Константинопольских императоровь не представлять изъ себя одного большаго зданія или ворпуса, а состоять изъ ніскольвих зданій, обнесенных одной общей стіной, на подобіє монастыря. Такь вакь до настоящаго времени не сохранилось ни самаго дворца, ни его плана или обстоятельнаго описанія, то его бывшее расположеніе, на основанія описаній необстоятельных и ненарочных, можеть быть возстановлено тольво приблизительно. Такое приблизительное возстановленіе см. въ Энциклопедіи Эрша и Грубера, т. 84, статья: Griechische Kunst, S. 323. Подъ анадендраліємь, дукобудобого, разумітется садъ или аллея, ведшая оть одного зданій къдругому.

ному чину вошель въ дворецъ 1), то быль другой пріемъ следующимъ образомъ. Въ залъ Юстиніана быль поставлень возвышенный помость, покрытый красными, вышитыми золотомъ, коврами, и на немъ поставленъ быль великій тронь императора Өеофила 2), а съ боку золотое царское кресло, два же серебряные органа двухъ партій в) поставлены были далве, за двумя занавъсями, а органы, на которыхъ играютъ, поставлены были вив занавъсей. Будучи позвана изъ августеона, киягиня прошла чрезъ абсидъ и чрезъ ипподромъ и внутренние переходы того же августеона, и пришедши съла єїς та окойа 4). Императрица 4) съла на помянутомъ выше тронъ (Өеофила), а невъстка в) ея на креслъ, и вошель весь кувуклій і) и препозитомъ и остріаріями введены были отдъленія: отдъление первое-государственныя дамы в), отдъление второе-магистриссы, отдъление третье-патрикии (жены патрикиевъ), отдъление четвертое-оффиціальныя протоспатареи, отдівленіе пятое-остальныя протоспатарен, отдълсніе шестое-спатаро-кандидатиссы, отдълсніе седьмоеспатареи, страториссы и кандидатиссы. После этого введена была княгиня препозитомъ и двумя остіаріями, при чемъ она предшествовала, а за нею. какъ сказано, следовали княгини ея родственницы и ея избранныя служанки. И сдъланы были ей препозитомъ вопросы отъ лица императрицы.

<sup>1)</sup> То-есть, изъ своихъ внутреннихъ комнатъ въ парадныя отделенія дворца.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) То-есть, тронъ, сдъланный симъ императоромъ, cfr Scriptt. post Theophan. ed. Paris. pp. 416 и 516.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Извъстныхъ партій ппподрома желтыхъ и голубыхъ, cfr ibid..

<sup>4)</sup> Σκόλον значить добычу, отнятую у непріятелей, военный трофей, дат. spolium (и въ этомъ собственномъ значеніи обыкновенно употреблялось во множественномъ числѣ, — σκόλα Μηδικά, βαρβαρικά, Лексик. *Нассова*). Слѣдовательно, подъ τὰ Σκόλα какъ будто должно разумѣть залу, въ которой находились военные трофеи, или иначе дворцовый арсеналъ. Предположеніе Дюкакжа, что scyla—carcer (Constantinop. Christ. Lib. II, р. 178) опровергается нашимъ мѣстомъ Константина Порфирогенита. Авторъ сейчасъ помянутой статьи Griechische Kunst въ Энциклопедіи Эрша и Грубера, признавая тὰ σκόλα за залу, не дѣластъ никакихъ предположеній относительно ся назначенія (S. 321, col. 1).

<sup>5)</sup> Жена Константина Порфирогенита, Елена.

<sup>•)</sup> Жена сына Константинова Романа, Анастасія Өеофано.

<sup>7)</sup> Кувуклій—штать низшихъ придворныхъ чиновниковъ, по нашему старому— спальниковъ, комнатныхъ дѣтей боярскихъ (коиβойкλєюм изъ латинскаго cubiculum, что значитъ спальня, комната).

<sup>8)</sup> Аі Zшотаі: Зоста (оть Zшочоці опоясываю и Zшоч—поясь, причемь не совсёмь ясно, разумёть ли поясь въ собственномь смыслё, одежный, или головную повязку) самая первая по государынё и при государынё дама. Ихъ было по одной, а въ данномъ случаё множественное число—потому, что разумёются зоста императрицы и зоста нев'єстки. (О произведеніи императоромъ зосты см. у Констант. Порфироген. ibid. кн. I, гл. 50).

и вышедши съла єїς та окола. Императрица, вставщи съ престола, прошла чрезъ лавсанкъ и трипетонъ и вошла въ кенургій, а чрезъ него въ свои внутренніе покои, княгиня же съ родственницами своими и служанками вошла черезъ залу Юстиніана и лавсанкъ и трипетонъ въ кенургій (н тамъ) отдыхала. Потомъ сълъ императоръ (во внутреннихъ покояхъ императрицы) съ императрицей и порфирородными своими дътьми, и позвана была княгиня изъ залы кенургія и по приглашенію императора съвши говорила съ нимъ, о чемъ хотвла. Въ тоть же день быль парадный столь 1) въ той же заль Юстиніана. Императрица и невъстка ся съли на помянутомъ тронъ, а княгиня стала со стороны; когда же церемоніймейстеромъ стола введены были по обычному чину княгини (родственницы) и поклонились, то княгиня, немного наклонивъ голову (поклонившись) з, свла по чину, гдв стояла, за усвченный столь съ государственными дамами 3). Надлежить знать, что пъвчіе церкви апостоловь и софійскіе присутствовали при этомъ об'ядь и п'яли императорскіе гимны; также были играны и всякія театральныя игры. Въ хрисотриклинъ же быль другой парадный столь, гдё обёдали всё послы князей русскихь и люди и родственники княгини и стряпчіе 4), и получили-племянникъ ея 30 миліарисіевъ в), люди ся по 20 мил., 20 пословъ по 12 мил., 43 стряпчіе по 12 мил., священникъ Григорій () 8 мил., два переводчика по 12 мил., люди Святослава по 5 мил., переводчикъ княгини 15 мил. Послѣ того, какъ императоръ всталъ изъ-за стола 1), былъ (предложенъ) десертъ въ заль для завтраковъ, быль поставлень небольшой золотой столь, кото-

<sup>1)</sup> Каптиріоч, оть кадеш—зову, собственно званый об'ёдъ. Объ этихъ званыхъ об'ёдахъ или парадныхъ столахъ императорскихъ обстоятельное см. у Констант. Порфирог. ibid. кн. 2, гл. 52 sqq.

<sup>2)</sup> Τὴν κεφαλὴν μικρὸν ὑποκλίνασα.

<sup>3) &#</sup>x27;Εκαθέσθη εἰς τὸ ἀποκοπτὸν μετά Εωστῶν κατά τὸν τόπον. Τὸ ἀποκοπτὸν, ἡ ἀποκοπτὸ τραπέζα назывался небольшой особый столь, за который отдільно садились императорь и императрица съ немногими высшими чинами (Констант. Порфирог. ibid. кн. 2, гл. 52, τόμος β' и развіт въ другихъ нісколькихъ містахъ). Въ данномъ случай за этимъ "императорскимъ" столомъ об'йдали: императрица съ невісткой, двіз зосты и Ольга.

<sup>•)</sup> То-есть, для мужчинь быль особый столь.

<sup>5)</sup> Миліарисій или миліарезій, иначе драхма, небольшая серебряная монета, (Док., Gloss. Graec.), по счету К. Папарригопула ('Ιστορία τοῦ 'Ελληνικοῦ "Єθνους, IV. 116), равнялся 35 нопѣйкамъ сер., по счету Византія (Κωνσταντινούπ., III, 267) съ небольшимъ одному франку.

<sup>6)</sup> Пαπάς Γρηγόριος. Въ просторъчіи и даже не въ просторъчіи, какъ въ данномъ случать, Греки называють священниковъ—παπάς, παπάδες, откуда наше попъ. Попъ-священникъ отличается у Грековъ отъ Римскаго папы тъмъ, что первый паπάς, а второй—πάπας.

<sup>7)</sup> Онъ объдаль или отдъльно или съ мужчинами въ хризотриклинъ.

рый стоить въ пентапиргіи (пятибащеньв) і и разставлень быль на немь десерть на блюдахъ, украшенныхъ эмалью и драгоценными камиями, и съль императоръ (Константинъ-авторъ) и Романъ Порфирогенить (сынъ-Константина) и порфирородныя ихъ дети и невестка и княгиня, и поднесено было княгина на золотомъ украшенномъ камнями блюда 2) 500 мил., и 18 служанкамъ по 8 мил. Мъсяца Октября 18-го числа, въ воскресенье, быль парадный объдь вь хризотриклинь, и сидьль (объдаль) императорь съ Русскими. И опять быль другой парадный объдъ въ пентакувуклін св. Павла, и присутствовала императрица съ порфирородными ея дътьми и невъсткой и княгиней, и дано было княгинъ 200 мил., племяннику ея 20 мил., 18 рабынямъ (т. е. боярынямъ?) по 6 мил., 22 посламъ по 12 мил., 44 стряпчимъ по 6 мил., двумъ переводчикамъ по 12 мил. " 3-(Годъ пребыванія Ольги въ Константинопол'в опредаляется указаніями Порфирогенита, что Сентября 9-е число было въ среду, а Октября 18-е въ воскресенье". Эти числа въ эти дни были въ продолжение искомаго времени только въ 957-мъ году).

<sup>1)</sup> Построенномъ Өеофаномъ, Scriptt. post Theophan. ibidd..

<sup>\*)</sup> Новгородскій архієпископъ Антоній (въ мірѣ Добрыня Ядрѣйковичъ), бывшій въ Константинополѣ въ концѣ XII и началѣ XIII вѣка и написавшій Цареградскій Паломникъ, между прочимъ сообщаетъ, что въ тамошней св. Софіи есть
"блюдо велико злато служебное Олгы русской, когдю взяла дань, ходивши Царюграду; во блюдѣ же Ольжинѣ камень драгій, на томъ же камени написанъ Христосъ,
и оть того Христа емлють печати людіе на все добро, у того же блюда все по
верхови жемчюгомъ учинено" (Путешествіе Новгор. архієп. Антонія въ Царьградъ,
изд. Савваимова, 1872, стр. 58). Если блюдо, выдававшееся во времена Антонія
за приношеніе Ольгино, дѣйствительно принадлежало ей, то весьма вѣроятно думать, что оно было то самое блюдо, о которомъ говорить Порфирогенитъ, то-есть
что съ миліарезіями ей поднесено было и самое блюдо и что его она и пожертвовала въ св. Софію. Кромѣ сходства въ описаніи, за вѣроятность этого говорять слова Антонія: "когда взяла дань", которыя, кажется, нужно понимать такъ:
блюдо поднесено было Ольгѣ, какъ дань, а она (на память о томъ, что взяла
дань) пожертвовала его св. Софіи.

<sup>3)</sup> Несправедливо думая, на основани приведеннаго нами мѣста нашей лѣтописи, будто Ольга была трактуема въ Константинополѣ не особенно хорошо, Карамзинъ кочетъ видѣтъ доказательство этого и въ незначительности поднесенной ей и ея спутникамъ суммы (I, 102). Но опять несправедливо: Ольгѣ поднесено было не менѣе того, что было принято подносить въ подобныхъ случаяхъ (см. у того же Порфирогенита, непосредственно передъ разсказомъ о пріемѣ Ольги, разсказъ о пріемѣ саращинскихъ пословъ, которые были гораздо важнѣе для Грековъ, чѣмъ русская княгиня), и самъ же Карамзинъ признаетъ и подтверждаетъ осязательнымъ примѣромъ (I, примѣч. 381), что смыслъ подобныхъ подносовъ или жалованій былъ не въ количествѣ. Изъ всего разсказа Порфирогенита ясно видно, что Ольга была принимаема въ Константинополѣ совершенно какъ слѣдуетъ.

### Западные явтопесцы о посольстве Ольги из Оттону.

Продожжатель Регинона (половины Х в., непосредственный современникъ) подъ 959 годомъ: "Пришли къ королю, —какъ послъ оказалось. лживымъ образомъ, -- послы Елены королевы Руговъ (Helenae reginae Rugorum), которая при Константинопольскомъ императоръ Романъ крещена въ Константинополъ, и просили посвятить для сего народа епископа и священниковъ". Подъ 960 годомъ: (въ семъ году) "король праздновалъ праздникъ Рождества Христова во Франкфурть, гдъ Либуцій изъ братіи монастыря св. Альбана (въ Майнцъ) достопочтеннымъ епископомъ (Бременскимъ) Адальдагомъ посвященъ въ епископы Ругамъ" (genti Rugorum). Подъ 961 годомъ: "Либуцій, котораго въ прошломъ году нѣкоторыя дѣла удержали отъ путешествія, скончался 15-го Марта настоящаго года; въ преемники ему посвященъ былъ Адальбертъ изъ братіи монастыря св. Максимина въ Трирѣ; сего последняго благочестивъйшій государь, съ обычнымъ ему милосердіемъ снабдивъ щедро встив нужнымъ, отправилъ съ честію къ Ругамъ (genti Rugorum)". Подъ 962 годомъ: "Въ семъ году возвратился назадъ Адальберть, поставленный въ епископы Ругамъ, ибо не успёль ни въ чемъ томъ, за чёмъ быль послань, и видёль свои старанія напрасными; на обратномъ пути ніжоторые изъ его спутниковь были убиты, самъ же онъ съ великимъ трудомъ едва спасся" (Perts, Monumenta Germaniae, I, 624). Сего продолжателя дословно повторяеть летописець Саксонскій (Annalista Saxo XII в., см. Шлецера, Нест., III, 450; въ Аста SS. Болландистовъ, Junii t. 4, р. 32, приводимый подъ именемъ хронографа Магдебургскаго).

Патопись Гильдестеймская (конца X вѣка) подъ 960 г.: "Пришли къ королю Оттону послы Русскаго народа (Rusciae gentis) и просили его, чтобы онъ послаль имъ одного изъ своихъ епископовъ, который показаль бы имъ путь истины, и говорили, что хотять отстать отъ своего явычества и принять христіанскую вѣру. Король вняль ихъ просьбѣ и послалъ православнаго вѣрою (fide catolicum) епископа Адальберта, но они, какъ показаль исходъ дѣла, во всемъ солгали" (ibid., t. V, р. 60). Эту лѣтопись дословно повторяють, только съ прибавленіями на концѣ,—лѣтопись Кведлинбургская (первой половины XI вѣка) и Ламбертъ Герсфельдскій (обыкновенно названный Ашаффенбургскимъ, Scafnaburgensis, второй половины того же вѣка). Лѣтопись Кведлинбургская послѣ словъ "во всемъ солгали" прибавляеть: "поелику и самъ помянутый епископъ не избѣжаль смертной опасности отъ ихъ коварствъ" (ibid., р. 60); Ламбертъ Герсфельдскій послѣ словъ "епископа Адальберта" прибавляеть: "который однако едва избѣжалъ ихъ рукъ" (ibid., р. 61).

**Інтопись Корвейская** подъ 959 г.: "Король Оттонъ по прошенію Русской королевы послаль къ ней Адальберта, нашей обители инока, который послъ сдёланъ первымъ епископомъ въ Магдебургъ" (Шлемеръ,

Нест. III, 451,—почему лѣтопись, вопреки Регинону, называеть Адальберта инокомъ своей обители, не можемъ объяснить).

Дитмаръ Мерзебургскій († 1018), говоря о поставленіи Адальберта въ архіспископы Магдебургскіе, пишеть, что прежде онъ быль посвящень въ настоятели Руси—Rusciae, но оттуда быль изгнанъ язычниками, Chronic., lib. II, сар. 14. Говоря ниже прямо о нашей Руси, онъ называеть страну—Ruscia, народъ—Rusci, lib. VII, с. 52 и lib. VIII, с. 16.

Въ указъ императора Оттона о поставлени Адальберта въ архіепископы Магдебургскіе говорится, что прежде онъ быль назначенъ и посланъ въ проповъдники къ Ругамъ (Rugis olim praedicatorem destinatum et missum, *Perts* ibid., IV, 561).

#### ГЛАВА ВТОРАЯ.

Крещеніе св. Владимиромъ всей Руси и совершенное утвержденіе христіанства на Руси при его преемникахъ.

I.

## Владимиръ, -- его собственное крещеніе и крещеніе имъ страны.

Дошедъ до событій самыхъ достовърныхъ, каково крещеніе Владимира, мы все-таки не избавились отъ такъ называемыхъ народныхъ повъстей. Напротивъ, теперь передъ нами повъсть этого рода, которая можетъ быть названа таковою по преимуществу и по превосходству (хат ἐξργήν).

Къ великому князю Кіевскому приходять послы отъ разныхъ народовъ съ предложеніемъ своихъ въръ; князь посылаетъ своихъ пословъ къ народамъ для осмотра въръ на мъстахъ; наконецъ, изъ всъхъ въръ Русскіе выбирають въру самую лучшую: воть эта, всъмъ болъе или менъе извъстная, повъсть о крещеніи Владимира. Прискорбна обязанность посягать на то, относительно чего весьма многіе такъ привыкли и такъ хотъли бы не сомнъваться и въ чемъ тщеславіе этихъ весьма многихъ находитъ такое себъ удовлетвореніе. Но неумолимый долгъ историка заставляеть насъ сказать, что повъсть эта не заключаеть въ себъ ничего истиннаго, что она есть позднъйшій вымысль и при томъ даже вымыслъ, по всей въроятности, не русскій, а греческій.

Передадимъ сначала подробно эту, ставшую, такъ сказать, классическою въ нашей исторіи, повъсть. Будучи позднъйшею вставкой въ льтописи и будучи поставлена въ ней безъ всякой связи съ предъидущимъ, она разсказываетъ следующее:

Подъ 986-мъ годомъ, который есть 8-й годъ княженія Владимирова 1). Пришли ко Владимиру Болгары вёры Магометовой 2) и говорили: «Ты князь мудрый и смысленный, а не знаешь закона (держишься недоброй, неистинной въры); въруй въ нашъ законъ и поклонись Магомету». И спросилъ Владимиръ: «Въ чемъ состоить ваша въра»? Они сказали: «Въруемъ въ Бога, а Магометъ заповъдуетъ намъ обръзывать тайные уды, не ъсть свинины, не пить вина; по смерти будемъ творить похоть блудную съ женами: дасть Магометь каждому по семидесяти женъ прекрасныхъ, избереть одну (изъ нихъ) прекраснъйшую, возложить красоту всъхъ на (эту) одну, и она будеть человеку жена». А также и здёсь, говорили они, --- достойно творить всяческій блудъ; кто убогь на этомъ світь, тогь такъ же будеть и тамъ. И иную многую лесть говорили они, чего и писать нельзя срама ради. Владимиръ съ большимъ удовольствіемъ слушаль ихъ (послушаще сладко), когда говорили о женахъ, ибо самъ любилъ женщинъ и былъ сильно преданъ блуду; но то ему не любо было, чтобы обрёзывать уды и не ёсть свинаго мяса, а о запрещении пить отнюдь не хотвль слушать, сказавъ: «Русскимъ питье-веселье, безъ того не можемъ быть» 3). Потомъ пришли Нёмцы, говоря: «Пришли мы, посланные (къ тебѣ) папою». Они сказали Владимиру: «Такъ приказалъ говорить тебъ папа: земля твоя какъ и земля наша, а въра ваша, не какъ наша; ибо наша въра есть свъть, кланяемся Богу, который сотворилъ небо и землю, звёзды, мёсяцъ и всякое дыханіе, а ваши боги суть дерево». Владимиръ сиросель: «Какая заповедь ваша»? Они сказали: «Пость по силь, (а затымь) кто что ни всть и ни пьеть, все въ славу Божію, какъ сказалъ учитель нашъ (апостолъ) Павелъ». Владимиръ сказаль Нъмцамъ: «Идите назадъ, ибо отцы наши сего не

<sup>1)</sup> Владимиръ занялъ престолъ не въ 980-мъ, а въ 978-мъ году, ибо по самой же лѣтописи всѣхъ лѣть его правленія 37 (въ общей хронологіи подъ 852-мъ годомъ), а у монаха Іакова находимъ совершенно опредѣленное показаніе, что онъ сѣлъ въ Кіевѣ мѣсяца Іюня въ 11-й день въ лѣто 978. Когда лѣтопись говорить, что Ярополкъ княжилъ 8 лѣть (подъ тѣмъ же 852-мъ г.), то годы княженія нужно разумѣть не съ 972-го г., въ которомъ умеръ Святославъ, а съ 970-го, въ которомъ онъ посадилъ Ярополка при своей жизни; когда монахъ Іаковъ говорить, что Владимиръ сѣлъ въ Кіевѣ въ осьмое лѣто послѣ смерти отца своего Святослава, то у него нужно видѣть ошибку, происшедшую отъ забвенія, что Ярополкъ занялъ великокняжескій престоль не послѣ смерти, а при жизни Святослава.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т.-е. Болгары Волжсво-Камскіе (называвшіеся у насъ Серебряными, нужно думать, оть закамскаго или уральскаго серебра). См. о нихъ *Бестиумсва-Рюмина* Русскую исторію, І, 74 (съ указаніемъ литературы).

<sup>3) &</sup>quot;Руси есть веселье питье, не можемъ безъ того быти".

принимали». Услышавъ обо (всемъ) этомъ, пришли Жиды Козарскіе 1), говоря: «Слышали мы, что приходили Болгары и христіане, уча тебя каждый своей въръ; христіане върують въ Того, Котораго мы распяли, а мы въруемъ во единаго Бога Авраамова, Исаакова, Іаковлева». И спросиль Владимиръ: «Что есть законъ вашъ»? Они отвъчали: «Обръзываться, не ъсть ни свинины ни заячины з), хранить субботу». Владимиръ спросилъ: «А гдъ земля ваща»? Они отвъчали: «Въ Іерусалимъ». Онъ спросилъ: «А тамъ ли и теперь»? Они отвъчали: «Разгиввался Богь на отцовъ нашихъ и расточилъ насъ по разнымъ землямъ за наши гръхи, и предана была земля наша христіанамъ». Владимиръ сказалъ: «Такъ, какъ же другихъ учите, когда сами отвержены Богомъ и расточены? Если бы Богь любиль васъ и въру вашу, то вы не были бы расточены по разнымъ землямъ: или вы хотите, чтобы и съ нами случилось то же»? Послъ этого Греки прислади въ Владимиру философа, говоря: «Слышали мы, что приходили Болгары и учили (убъждали) тебя принять ихъ въру; но въра ихъ оскверняеть небо и землю, они прокляты паче всёхъ человёкъ, нбо уподобились Содому и Гомморръ, на которые пустилъ Господь каменья горючіе, чтобы потопить ихъ; подобнымъ образомъ и сихъ ожидаеть день погибели ихъ, когда Богъ придетъ судить землю и погубить всёхъ, творящихъ беззаконіе и сквернод'єющихъ: «си бо омывають оходы своя (и) въ роть вливають и по брадъ мажются, наричющи Бохмита, такоже и жены ихъ творять ту же скверну и ино пуще — оть совокупленья мужьска и женска вкушають». Слышавь это, Владимирь плюнуль и сказаль: «О отвратительно»! 3). Философъ продолжалъ: «Еще слышали мы, что приходили изъ Рима (Нъмцы) учить васъ своей въръ, но ихъ въра немного (нъсколько) повреждена противъ нашей (), пбо служатъ на опръсновахъ, то-есть оплаткахъ, которыхъ Богъ не предаль, повелъвъ служить на хлебе, (ибо сказано): и преда апостоломъ, пріимъ хлебъ, и рече: се есть Тъло Мое, ломимое за вы..., они же этого не творять, и (потому) въра ихъ (не совсъмъ) исправна». Владимиръ ска-

<sup>1)</sup> О Козарахъ или Хазарахъ, которые имѣли свою столицу Итиль при устьѣ Волги и у которыхъ съ половины VIII вѣка іудейство, принесенное изъ греческой имперіи, было вѣрою государя и вельможъ, см. у *Бестуж. - Рюм.* ibid. I, 78 (съ указаніемъ литературы).

<sup>2) &</sup>quot;Заячины" прибавлено, въроятно, потому, что старые Русскіе очень любили всть ее.

в) "Си слышавъ, Володимеръ плюну на землю, рекъ: нечисто есть дёло".

<sup>4) &</sup>quot;Маломь съ нами развращена".

залъ: «Приходили ко мив Жиды и говорили, что-де Нвицы и Греки върують въ Того, Котораго мы распяли». Философъ отвъчалъ: «Дъйствительно, мы въ Него въруемъ, ибо пророки предрекли-одни, что Богь родится, другіе, что Онъ будеть распять и погребень, въ третій день воскреснеть и вознесется на небеса: они же техь пророковъ избивали, а другихъ пилами претирали; когда же сбылись пророчества, (Богь) сошель на землю, быль распять и по воскресенів вознесся на небо, то (Онъ) ждаль от нихъ покаянія 46 лёть, и поелику не покаялись, послаль на нихъ Римлянъ, которые города ихъ разрушили, а самихъ расточили по разнымъ странамъ, въ которыхъ они и до сихъ поръ въ рабствъ. Владимиръ спросилъ: «Но для чего Богъ сошелъ на землю и принялъ такую страсть»? Философъ сказалъ: «Если хочешь, (князь), послушать, то скажу тебъ по ряду и обстоятельно, для чего Богъ сошель на землю». Владимиръ сказалъ: «Готовъ слушать съ большимъ удовольствіемъ (послушаю радь)». И началъ философъ говорить такимъ образомъ...

За симъ слъдуетъ весьма пространная ръчь философа къ Владимиру, въ которой подробно излагается вся священная исторія ветхаго и новаго завъта отъ начала до конца, отъ сотворенія міра до вознесенія Інсуса Христа и проповъди апостоловъ. Показавъ такимъ образомъ планъ божественнаго домостроительства о спасеніи людей или то, для чего Богъ сходилъ на землю, философъ заключилъ свою ръчь: «Предуставилъ же Богъ день, въ который хочетъ судить, пришедъ съ неба, живыхъ и мертвыхъ и воздать каждому по дъламъ егоправедникамъ царство небесное и красоту неизреченную и веселье безъ конца и жизнъ въчную, а грышникамъ безконечную муку огненную и червя не усыпающаго». Сказавъ это, философъ показалъ Владимиру полотно, на которомъ написанъ былъ страшный судъ Господень, и указалъ ему одесную праведниковъ, въ веселіи идущихъ върай, а ошуюю грышниковъ, идущихъ въ муку.

Владимиръ вздохнулъ и сказалъ: «Добро симъ—одесную, горе же симъ—ошуюю». Философъ сказалъ: «Если хочешь стать съ праведными одесную, то крестись». Владимиръ, положивъ на сердив своемъ слова его, сказалъ: «Подожду и еще мало», — ибо хотълъ испытать о всъхъ върахъ. Давъ философу дары многіе, Владимиръ отпустилъ его съ честію великою.

Пода 987-ма годома. Созвалъ Владимиръ бояръ своихъ и городскихъ старцевъ и сказалъ имъ: «Воть приходили ко миѣ Болгары, говоря: прими законъ нашъ; потомъ приходили Нѣмцы, которые также хвалили свой законъ; потомъ приходили Жиды; послѣ всѣхъ пришли

Греки, хуля всв законы, а хваля (только) свой, и много говорили, повъствуя отъ начала міра о бытін всего міра; хитры и чудны повъсти ихъ, каждому любо послушать ихъ; говорять они, что и другой свъть будеть и кто-де вступить въ ихъ въру, тоть умерши воскреснеть н больше не будеть умирать во въки, а кто вступить въ другую въру, тому на томъ свъть горъть въ огнъ. Какъ вы мнъ ума прибавите, что посовътуете», -- спросилъ Владимиръ бояръ и старцевъ. Бояре и старцы отвінали: «Знаешь, князь, что свое никто не хулить, а хвалить; если хочешь испытать хорошенько, то имвешь у себя мужей: пошли испытать службу каждаго изъ нихъ, какъ служать Богу». Эта ръчь была люба князю и всъмъ людямъ; избрали мужей добрыхъ и смысленныхъ, числомъ 10, и сказали имъ: «Идите сначала къ Болгарамъ и испытайте ихъ въру». Пошли они и пришедши видъли скверныя дёла ихъ и кланянье въ ропатахъ і) и возвратились домой. И сказалъ Владимиръ: «Идите теперь къ Нъмцамъ, посмотрите также и (у нихъ), и оттуда идите къ Грекамъ». Пришли они къ Намцамъ и смотрели ихъ церковную службу; (потомъ) пришли въ Царыградъ и вошли къ царю. Царь спросиль, для чего пришли, и они расказали ему бывшее. Выслушавъ ихъ, царь радъ былъ и .сотворилъ имъ въ тогь день честь великую. На утро (на другой день) царь послалъ къ патріарху и приказаль сказать: «Пришли Русскіе и желають смотрѣть нашу вѣру, прикажи убрать и приготовить церковь <sup>2</sup>), собери и приготовь (весь свой) причть 3) и самъ соверши богослужение, чтобы видълн они славу Бога нашего» 1). Услышавъ это, патріархъ приказалъ созвать причть, и устроили праздничную службу, какъ это обычно въ праздники, зажгли ка(н)дила и составили пенія и лики. И пошли съ ними (послами) въ церковь и поставили ихъ по срединъ

<sup>1)</sup> Мечетяхъ.

<sup>2)</sup> Т.-с. убрать и приготовить по праздничному, каковыя убранство и приготовленіе состояли особенно въ томъ, что привъшивали къ иконамъ богатыя пелены и что развъшивали въ церквахъ множество кандилъ и лампадъ, дабы устропть возможно блистательное освъщеніе (фитаушую—иллюминація, см. ниже).

<sup>3) &</sup>quot;Пристрой врилось". Подъ врилосомъ, т.-е. клиросомъ, разумъются не пъвчіе, а штатъ патріаршихъ богослужебныхъ "чиновниковъ". Клиросами назывались собственно штаты административныхъ архіерейскихъ чиновниковъ (см. ниже), а потомъ и штаты чиновниковъ богослужебныхъ, такъ какъ изъ чиновниковъ административныхъ многіе были вмъсть и чиновниками богослужебными.

вершиль для Русскихъ въ св. Софін возможно торжественнымъ образомъ праздничное богослуженіе.

церкви і), показывая имъ красоту церковную, півніе и службу архіс-, рейскую и предстояніе діаконовъ, толкуя имъ, кажъ они служать Богу своему (толкуя имъ чинъ своего богослуженія). Они же, бывъ въ изумленіи и удивленіи, похвалили службу ихъ. И призвали ихъ цари Василій и Константинъ и сказали: «Идите въ землю вашу», и отпустили ихъ съ дарами великими и съ честью. Когда они пришли въ свою землю, то Владимиръ созваль бояръ своихъ и старцевъ и сказаль: «Воть пришли посланные нами мужи; послушаемь, что они видвли, пусть разсказывають предъ дружинов». Послы сказали: «Ходили мы къ Болгарамъ, и смотръли, какъ они покланяются въ храмъ, то-есть, въ своей ропать: стоять безпоясые, поклонившись садеть (на корточки) и смотрить туда и сюда, какъ бъщеный, «нъсть веселья въ нихъ, но печаль и смрадъ великъ, несть добръ законъ ихъ». Потомъ пришли мы къ Нъмцамъ и видъли, что они творять въ храмахъ своихъ многія службы, но красоты не видали никакой. Посл'я этого пришли мы къ Грекамъ, и ввели они насъ туда, гдв служатъ Богу своему, и не знаемъ мы-на небъ мы были или на землъ, ибо на землъ нельзя видёть такого зрёлища и такой красоты; не умёемъ вамъ разсказать, только то знаемъ, что тамъ Богъ пребываеть съ людьми н что служба ихъ превосходить службу всёхъ другихъ странъ; мы не можемъ забыть такой красоты; какъ всякій человъкъ, если попробуеть сладкаго, послъ уже не хочеть горькаго, такъ и мы не хочемъ здъсь оставаться <sup>2</sup>). (Выслушавъ ръчи пословъ), бояре въ отвъть на нихъ сказали (Владимиру): «Если бы быль худь законь греческій, то не приняла бы его бабка твоя Ольга, которая была мудрейшею изъ всехъ людей» 3). Владимиръ сказалъ: «Такъ гдъ же крестимся»? Бояре сказали: «Гдв любо тебв».

«Минувшю лѣту», въ 988-мъ году, Владимиръ пошелъ съ войскомъ на Корсунь, городъ греческій, взяль его и въ немъ крестился...

Кто любить занимательныя и замысловатыя повъсти, не заботясь ни о чемъ другомъ, для кого сказка предпочтительнъе всякой дъйствительной исторіи, лишь бы имъла указанное качество, того сейчасъ переданная повъсть о крещеніи Владимира должна удовлетворять вполнъ, ибо достоинство замысловатости ей принадлежить безспорно. Но не-

<sup>1) &</sup>quot;Поставища я на пространьна маста".

<sup>2)</sup> Смыслъ не совсемъ понятныхъ словъ, въроятно, тотъ, что — если вы не примете христіанской въры, то мы уйдемъ въ Константинополь, чтобы тамъ принять ее.

 <sup>&</sup>quot;Яже бѣ мудрѣйши всѣхъ человѣкъ".

много критини, немного просто нѣкоторой мѣры въ вѣрѣ,—и съ пространною повѣстію тотчасъ же должно случиться такое чудо, что отъ нея останется только голый остовъ, а потомъ и отъ этого голаго остова останется только одна половина.

Предположимъ, что повъсть принадлежить самому лътописцу. Можно ли, соблюдая нівкоторую серьёзность, принимать, чтобы всів речи пословъ, которыя онъ передаеть, были подлинными ихъ речами. а не просто собственнымъ его сочинениемъ? Если бы лътописецъ былъ непосредственнымъ современникомъ, если бы онъ даже стоялъ на дворъ великокняжескомъ въ то время, какъ послы были у Владимира, то и тогда онъ могъ бы только до нъкоторой степени передать содержание рвчей, но никакъ не самыя рвчи въ ихъ подлинномъ видв. Но летописецъ жилъ и писалъ спустя сто слишкомъ лъть послъ Владимира. Правда, онъ еще засталь въ живыхъ людей, которые помнили крещеніе земли Русской или которые родились вскор' посл' него '): но сколько нешуточнаго въ ссылкъ на эти лица, дълаемой въ подкръпленіе того, будто літописець могь передать подлинныя річи пословь? Воть вамъ остающійся до сихъ поръ въ живыхъ какой-нибудь петербургскій уроженець и житель, родившійся въ годь смерти Екатерины Великой, который знаеть прошедшее только по собственной памяти, а не по книгамъ; спросите его о какихъ угодно знаменитыхъ бесъдахъ, когда либо въ продолжение царствования веденныхъ Екатериной, что онь вамь ответить, т. е. что онь въ состояни будеть вамь отвътить? Одни изъ упомянутыхъ людей могли сообщить лътописцу только кое-что, въ детстве ими виденное, а другіе-только кое-что, въ детствъ изъ первыхъ устъ ими о событіи слышанное, и ни тъ ни другіе никовить образомъ не могли сообщить ему подленныхъ ръчей всъхъ техъ лицъ, которыя представляются въ повести говорящими. А такимъ образомъ чрезъ сто слишкомъ лёть лётописцу вовсе и никакъ не могло быть известнымъ, что говорили Владимиру послы, къ нему приходившіе, что отвіналь имь онь самь, и вообще что было кімь бы то ни было говорено. Следовательно, повторяемъ, -- все речи, которыя влагаются въ повъсти въ уста говорящихъ въ ней лицъ, суть

<sup>1)</sup> Монахъ печерскій Іеремія, о которомъ лѣтописецъ, не давая впрочемъ ясно знать, засталь ли самъ его въ живыхъ, говорить, что онъ "помняще крещенье земли Руськыя" (Собр. лѣтт., І, 81), и бояринъ кіевскій Янъ Вышатичъ, который умеръ въ 1106 году, имѣя около 90 лѣтъ, и о которомъ лѣтописецъ говоритъ: "Отъ него же и азъ многа словеса слышахъ, еже и вписахъ въ лѣтописанъи семь".

ни что иное, какъ простой позднъйшій вымысль самого льтописца, и сльдовательно, за уничтоженіемъ ръчей, въ повъсти остаются только ть два голые факта, что, во первыхъ, приходили послы ко Владимиру съ предложеніемъ въръ, и что, во вторыхъ, онъ посылалъ своихъ пословъ для осмотра въръ на мъстахъ 1).

Изъ этихъ двухъ голыхъ фактовъ въроятенъ самъ по себъ только первый, другой же есть дъло совсъмъ невозможное, именно: могло быть, чтобы къ Владимиру приходили послы или миссіонеры съ проповъдію о върахъ и съ предложеніемъ ихъ, но не могло быть, чтобы Владимиръ самъ посылалъ своихъ пословъ для осмотра въръ на мъстахъ.

Справедливо замѣчають наши изслѣдователи, что этоть выборь Владимиромъ вѣры есть случай единственный во всей извѣстной исто-

<sup>1)</sup> Совершенную очевидность того, что рачи не могуть быть ни чамъ инымъ, какъ поздифишимъ вымысломъ, пространно доказывать мы стесиясися, потому что она такъ очевидна и потому что въ области не церковной исторіи доказывать это считается уже излишнимъ и несколько страннымъ. Но возьмите наконецъ самыя рубчи. Неужели проповъдники магометанскіе могли приходить къ Владимиру затъмъ, чтобы держать предъ нимъ возможно срамныя речи и такимъ образомъ доказать ему, что въра ихъ есть самая срамная въ міръ? Неужели проповъдники еврейскіе приходили затімь, чтобы сказать, что Еврен суть народь, Богомь отверженный? Неужели проповъдники панскіе только и могли сказать то, что влагаеть имъ въ уста повъсть, и не ясно ли, что не имъющій смысла отвъть Владимира: "Идъте опять, яко отци наши сего не пріяли суть", значить то, что оть одинаковыхъ съ Греками христіанъ составитель повъсти не видълъ возможности отдълаться со смысломъ? Весьма понятно для насъ, какъ все читаемое нами въ повъсти могь написать поздетиний и ефсколько наивный Русскій (или какъ все это могло сложиться у поздивишихъ Русскихъ); но чтобы все это могло быть такъ въ двиствительности, принимать это было бы болбе чёмъ странно.—(Влагая въ уста посламъ папинымъ слова: "аще кто пьеть или яеть, то все въ славу Божію", авторъ повъсти хочеть сказать, что латиняне вли въчислв всего удавленину, за что такъ укоряли ихъ Греки; а заставляя присемъ пословъ ссылаться на ап. Павла,—1 Кор. гл. 10, онъ хочеть дать знать, что латиняне ссыдались на апостола неправильно, перетолковывая его слова, ибо постановленіе собора апостольскаго,—Діля. 15, 29. Заставляя философа греческого говорить Владимиру о магометанахъ, что "ови омывають оходы своя, въ роть вливають и по брадѣ мажются" и пр., авторъ повъсти, какъ это необходимо думать, повторяеть басни, выдуманныя Греками насчеть магометань, а о самихь Грекахь сfr Вальсамона въ толковании на 70-е правило Василія Великаго, у Ралли и П. IV, 229 fin.. Когда авторъ повъсти говорить, будто магометане говорили Владимиру: кто убогь на этомъ свъть, тоть также будеть и тамъ, то онъ противоръчить тому, что самъ сказалъ непосредственно выше: такъ принимали языческіе Литовцы, — Бестуж. Рюм., І, 85, а въроятно — и сами Pycckie).

рін, но не совству понятно, какъ они не замтичають, что онъ есть случай вмъсть и невозможный, что онъ есть выдумка, съ одной стороны, пожалуй, затьйливая, а съ другой стороны вовсе несостоятельная, чтобы не сказать болве, съ которою серьёзной наукв пора накенецъ разстаться. Приходившіе пропов'вдники изложили Владимиру догматы своихъ вёръ; но этого для него недовольно, и онъ хочетъ еще испытать о нихъ. Въ чемъ же должно состоять испытаніе? «Пославъ испытай», -- говорять будто бы Владимиру бояре и старцы, -- «когождо нхъ службу, кто како служить Богу», т. е. испытание должно состоять въ согляданіи обрядовъ каждой віры. Уже историки прошлаго стольтія Татищевъ и митрополить Илатонъ въ состояніи были понять. что испытаніе или согляданіе обрядовъ есть діло странное 1). Оно дъйствительно есть дъло не только странное, а просто совсъмъ невъроятное. Что такое обряды? Внёшнія условныя действія, которыя сами по себъ не имъють значенія, которыя сами по себъ ни худы ни хороши, которыя для человъка посторонняго остаются совершенно непонятными и которыя не дають и ръшительно не могуть дать ни малъйшаго понятія о въръ, коей они составляють внъшнюю принадлежность. Какую же разумную цёль имёло бы со стороны Владимира отправленіе посольства смотр'ять непонятныя и не им'явшія ровно ничего сказать действія, и какимъ образомъ могло бы ему придти на мысль отправить не имъющее никакого смысла посольство? Идите, посмотрите-у котораго народа лучше совершается церковная служба. Но что туть можеть значить-лучше совершается: у кого она веселве совершается, у кого пышнве обстановлена <sup>2</sup>)? Неужели Владимиръ

<sup>1)</sup> Тапишевъ Истор. Росс. вн. II, прим. 180, стр. 406; Платовъ Кратк. Церк. Росс. Ист., I, 24. Желая придать посольству смысль, они предполагають, что оно отправлено было не для согляданія обрядовъ, а для испытанія догматовъ. Но догматы должны были изложить приходившіе послы, и какое побужденіе могло бы быть для изслѣдованія ихъ на мѣстѣ?

<sup>2)</sup> Православный читатель, полагаемъ, не преминетъ сказатъ: у кого она совершается стройнъе и чиннъе, благочиннъе и назидательнъе. Но все это можетъ говорить только онъ, православный, имъя въ умъ готовое представленіе о благочини и назидательности своего богослуженія и сравнивая съ нижъ богослуженія другихъ въръ. А съ какой стати пришло бы на мысль язычнику предполагать, что въ богослуженіи одной въры болье, въ богослуженіи другой въры менъе этихъ качествъ? Развъ можно предполагать а ргіогі, само по себъ, что есть въры, отличающіяся безчиніемъ и неназидательностію богослуженія? Оставьте свою въру, оставьте всъ въры христіанскія, возьмите въры языческія: будете ли вы предполагать, что богослуженіе однихъ между ними болье, а богослуженіе другихъ менъе чинно и назидательно? Обряды богослужебные, равно какъ и житейскіе, будучи

могъ въ чемъ-нибудь подобномъ полагать лучшую въру, и не видить ли читатель, что дъло получаеть совсъмъ, такъ сказать, тривіальный смысль? Какъ могло придти на мысль заставить Владимира судить о достоинствъ въръ по достоинству обрядовъ позднъйшему православному Русскому, или позднъйшимъ таковымъ Русскимъ,—это не трудне понять, когда подобной мысли не находять странною даже и въ на-

вибшними условными дъйствіями, условными и принятыми обычаями, не имъють безотносительнаго достоинства, а мы судимъ объ ихъ достоинствъ единственно по степени нашей къ нимъ привычки: свои обрады, къ которымъ мы привывли, для насъ хороши, чужіе и невиданные нами-странны и нехороши. Магометане совершають вевшнюю молитву такимъ образомъ, что распростирають руки и потомъ кланяются. На взглядъ Русскаго (который можеть представить себв чью бы то ни было молитву только въ своей формъ) это странно; а между тъмъ это есть древній христіанскій образъ молитвы, заимствованный магометанами именно у христіанъ. Магометане при входъ въ мечети совершають омовенія лицъ и рукъ (у бассейновь и фонтановъ, устрояемыхъ для сей цели на дворахъ мечетей). Русскому страню смотрёть на эти поголовныя умыванія идущихь молиться; а между тёмь это также древній христіанскій обычай, заимствованный магометанами также у христіапъ. Мы садимся за столь для объда на стулья, восточные садятся на поль, поджавь ноги, древніе не садились, а ложились на постели (одры, —длинные диваны): намъ странно видъть сидящихъ на полу, а имъ наобороть; намъ странно было бы видъть лежащихъ, а имъ тоже было бы наоборотъ. Всякій слыхаль, что у разныхъ народовь весьма разнообразенъ способъ для здорованья лицъ встръчающихся: одни другь другу вланяются, снимая шапки, другіе жмуть другь другу руки, третьи прижимають свои руки къ сердцу, четвертые дують другь на друга, пятые трутся носами, шестые ложатся на животь и ползуть другь къ другу, и т. д.: всякій находить хорошею свою форму, странными и худыми чужія. Визший обрядь и обычай есть то, къ чему прилагается пословица: что городъ, то норовъ (съ теченіемъ времени у однихъ и тъхъ же людей мъняются обряды и обычаи: если бы теперешнему Русскому человъку воспроизвести древняго Русскаго человъка съ его обрядами и обычаями, то весьма немалое показалось бы ему въ высшей степени страннымъ и. пе знаючи, онъ пожалуй произнесь бы судь такой строгій, что, узнавши діло, весьма бы смешался). Нашъ авторъ повести полагаетъ достоинство веръ и не въ достоинствъ обрядовъ (хотя этого достоинства, какъ мы сказали, они и не имъютъ), а въ степени великольнія храмовъ (иконостасы и иконы), богослужебныхъ принадлежностей (ризы и сосуды) и самаго богослуженія (множество служащихъ и пъніс: у магометанъ послы Владимировы не нашли въ богослужении "веселья", у Нъмцевъ "врасоты", а у Гревовъ нашии такую "врасоту", что недоумъли сказать). Для насъ, Русскихъ, великолъпіе составляеть необходимую принадлежность храмовь и богослуженія, и для насъ видёть храмы и богослуженіе, въ которыхъ отсутствуеть оно и господствуеть простота, въ высшей степени странно. Но наобороть для людей, которые привывли въ простотъ храмовъ и богослуженія (каковы наприм. магометане и протестанты) совершенно въ такой же степени странно видъть наше великолъпіе.

стоящее время. Какъ позднъйшій православный Русскій могь написать о впечатльніяхъ пословъ все то, что читается въ повъсти, это, конечно, уже совсымь для насъ понятно,—устами пословъ говорить намъ онъ самъ <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> О богослуженіи магометань послы Владимировы отзываются въ повъсти: демотрихомъ, како ся повлоняють въ храмъ, рекше въ ропати, стояще безъ пояса: поелонився сядеть и глядить сто и овамо яко бтиень, и нтсть веселья въ нихъ, но печаль и смрадъ великъ". Всякій, конечно, самъ собою понимаеть, что дъйствительнаго смрада въ богослужени магометанъ нътъ никакого (свои мечети они содержать въ строгой чистоть и ведуть себя въ нихъ опрятиве, чемъ мы въ нашихъ храмахъ,--у нихъ не принято плевать и харкать на полы мечетей, всегла покрытыя безукоризненно чистыми циновками); употребляя слово "смрадъ", авторъ хочеть выразить свое отвращение къ богослужению магометанъ. Когда онъ говорять. что въ богослужении магометанъ нъть веселья, но цечаль, то онъ съ своей точки зрѣнія правъ: богослуженіе магометанъ отличается совершенной простотой и вовсе не имъетъ нашего великольшія, равно какъ и мечети ихъ вовсе не имъютъ никакихъ украшеній (поэтому и въ великольпивайшихъ мечетяхъ Константинополя Русскій чувствуєть себя какъ въ сарав, что знаемъ по собственнымъ впечативніямь). Что хочеть свазать авторь словами: "глядить семо и овамо, яко бешень" не знаемь и не догадываемся, но вероятно, что онъ повторяеть туть одинь изъ многочисленных старогреческих Witz'овъ насчетъ магометанъ. Укоризиу: "стояще безъ нояса" объясняють намъ Responsa наны Николая ad consulta Bulgarorum (см. о нихъ въ нашей книгь: Краткій очеркъ исторіи церквей Болгарской, Сербской и Румынской), въ которыхъ между прочимъ читаемъ: Jam vero quod asseritis, Graecos vos prohibere communionem suscipere sine cingulis, quibus sacrae scripturae hoc prohibere jure probentur, nos penitus ignoramus, nisi forte... и пр., v Миня въ Патр. t. 119, p. 1000, n. LV; cfr митр. Кипріана въ Акт. Истор. т. I, стр. 118. О богослуженін датинянь авторы пов'єсти устами пословы отзывается: "вид'вхомы вы храмъхъ многи службы творяща, а врасоты не видъхомъ никоея же". Такъ какъ у латинянъ богослужение отличается нисколько не меньшимъ великолениемъ, чемъ у Грековъ, а въ особенно торжественныхъ случаяхъ и значительно превосходить последнее, вдаваясь въ совершенную театральность, до которой Греки, слава Богу, не дошли, то приведенныя слова автора должно понимать такимъ образомъ, что, прибъгая къ иткоторой софистикъ, онъ говорить не объ общественномъ богослуженін яхъ въ собственномъ смысль, а такъ сказать о приватно-общественномъ---о пъніи объденъ на боковыхъ (нашихъ теперешнихъ придъльныхъ) престолахъ, которыхъ въ большихъ католическихъ церквахъ очень помногу и на которыхъ въ праздники служится объденъ (нашихъ-раннихъ) очень большое комичество, -- эта противоположность между католиками и нами въ древнее время была еще рѣзче, чамъ теперь, потому что въ древнее время у насъ не было придальныхъ престоловь, а были придъльныя церкви, такъ что каждая церковь имъла по одному престолу (на которомъ могла совершаться въ одинъ день только одна объдня), сfr ниже. Если бы пов'єсть, подобную нашей, вздумаль написать католикь, то, поведши лословъ Владимировыхъ не къ Немцамъ, а въ Римъ, где, хотя не было Софіи

Но предположимъ даже, что посольство имъло бы смыслъ, хотя имъть его и не могло. Оно, попрежнему, останется все-таки дъломъсовершенно невозможнымъ.

Владимиръ рѣшился принять греческое или православное христіанство будто бы посл'в выбора между многими предложенными ему върами; но этотъ выборъ, въ чемъ бы онъ ни состоялъ, есть ли нъчто мыслимое въ приложении къ данному случаю? Люди перемвняютъ въру двоякимъ образомъ-или машинально, потому что это имъ приказывають, или по внутреннему и искреннему убъжденію. Владимирь перемънилъ язычество на православное христіанство, конечно, не первымъ, а вторымъ образомъ. Если бы допускался выборъ при машинальной перемънъ въры, то онъ быль бы до нъкоторой степени возможенъ, именно-выборъ въры болъе выгодной въ томъ или другомъ внъшнемъ отношении: но совмъстимо ли понятие выбора съ перемънов по убъжденію? Если я перемъняю одно мивніе на другое по искреннему убъжденію, то, очевидно, потому, что одно мнівніе нахожу ложнымь, а другое истиннымь: какимь же образомь можеть быть туть мъсто выбору, т.-е. мъсто выбору, когда у меня уже ръшено, какое мненіе истинное вместо моего прежняго ложнаго? Читатель, можеть быть, не сразу насъ понимаеть. Весьма простое дело состоить въ томъ, что при перемънъ мивній по искреннему убъжденію не бываеть такъ, чтобы сначала я оставиль мивніе ложное и потомъ сталь искать истиннаго, но такъ, что я оставляю ложное мивніе только въ то самое время, какъ принимаю истинное, что одно замъняеть и такъ сказать вытъсняеть другое, и что эта смена происходить совершенно непосредственно. Точный образъ выраженія объ этой переміні мивній по искреннему убъжденію не тоть, что я приняль такое-то мивніе (истинное) послё того, какъ оставилъ такое-то (ложное), но тотъ, что я оставиль такое-то мненіе, потому что приняль такое-то; если оставляется прежнее мнвніе, то необходимо предполагается новое, которое вивсто него принимается, и это последнее есть причина, почему оставляется первое. Конечно, и при перемънъ мнъній по искреннему убъ-

Константинопольской, однако были такія базилики, какъ св. Петра Ватиканская (не нынѣшняя Микель-Анжеловская, а бывшая передъ нынѣшнею Константиновская) и св. Павла Ехtга muros, то, изобразивъ великолѣпіе храма и богослуженія (и между прочимъ пѣнія, во вкусѣ относительно котораго мы совершенно сходимся съ Западными и столько совершенно расходимся съ Греками...), имѣлъ бы полное право сказать о впечатлѣніи, полученномъ послами со стороны внѣшности, не меньшее того, что говоритъ авторъ нашей повѣсти.

жденію возможень внутренній выборь, имінщій себі місто вь самомь человъкъ (и могущій быть въ томъ случав, если человъкъ заразъзнакомится съ нъсколькими иными мнъніями, чъмъ его собственное), ибо перемъна совершается посредствомъ внутренняго процесса мышленія и обсужденія; но этоть выборъ составляеть одно нераздільное съ самимъ душевнымъ актомъ перемвны ложнаго мивнія на истинное (предшествуя принятію новаго мивнія), и послів того, какъ онъ совершился, не можеть быть мъста для внъшняго выбора мнъній, ибо такой выборь уже сделань. Ясно, что следуеть изъ сейчась сказаннаго по отношенію къ перемънъ въры Владимиромъ. Если онъ ръшился оставить свое язычество, то это могло быть только такъ, что виъсто него онъ ръшился принять въ тоже время другую извъстную въру, но не могло быть такъ, чтобъ онъ сначала ръшился оставить язычество, а потомъ началъ выбирать себъ другую въру; онъ могъ ръшиться оставить одну въру только вмъсть, тождевременно и нераздельно съ темъ, какъ решился принять другую. Егдо мнимый, произведенный будто бы имъ, выборъ въры представляетъ собою вещь невозможную. Мы знаемъ, что Владимиръ принялъ греческое православное христіанство; следовательно, необходимо думать, что решимость принять его явилась у него одновременно съ темъ, какъ явилась решимость оставить язычество или что онъ непосредственно, безъ всякихъ выборовъ, перемвнилъ одно на другое. А такимъ образомъ, если мы допустимъ, что приходили въ Владимиру послы или миссіонеры съ предложеніемъ въръ, то необходимо думать, что, не убъжденный ни однимъ изъ миссіонеровъ другихъ народовъ, онъ убъжденъ быль миссіонеромъ греческимъ, за чёмъ безъ всякаго выбора вёръ и последовало принятіе въры православной і).

<sup>1)</sup> Такъ какъ дюди, занимающіеся исторіей, большею частію не охотники до нѣсколько отвлеченнаго мышленія, то меня упрекали, что вышеприведенныя мои рѣчи о невозможности выбора Владимиромъ вѣръ не совсѣмъ или даже совсѣмъ пе ясны; почему я печатно обѣщалъ, въ случаѣ 2-го изданія книги, высказаться яснѣе. Но теперь я нахожу, что отвлеченнаго невозможно сдѣлать наглядно яснымъ, такъ чтобы избавить читателя отъ всякаго напряженія головы. Къ сказанному присоединю то, что въ 1-мъ изданіи я написаль еще въ дополненіяхъ: Рѣчь илеть не о положительныхъ свѣдѣніяхъ, а о религіозныхъ вѣрованіяхъ или убѣжденіяхъ. Съ положительными свѣдѣніями можеть случиться то, что повѣсть о крещени представляеть случившимся съ религіозными вѣрованіями или убѣжденіями Владимира. Положимъ, я имѣю свѣдѣніе о какомъ-нибудь происшествіи; поговоривши съ тремя-четырьмя человѣками, которые увѣряють меня, что мое свѣдѣніе ложно и въ то же время каждый разсказываеть о происшествіи по своему, я могу усум-

Итакъ, повторяемъ, дъло невозможное, чтобы Владимиръ выбиралъ въру и для этого посылалъ пословъ къ народамъ. Само по себъ

ниться въ моемъ сведении и въ виду разноречія другихъ показателей начать доискиваться истины. Но не можеть случиться этого съ религіозными втрованіями и всякими убъжденіями. Я имъю извъстныя религіозныя върованія; ко мит пресмственно приходять три-четыре человъка, имъющіе религіозныя върованія отличныя отъ монхъ и вийсти каждый свои особыя, и поочередно стараются убилить меня въ ложности моихъ мевній и въ истинности каждый своего. Здесь не можеть случиться того, чтобы я, не бывь убъждень рачами ни одного собестаника. поколебался въ истинъ своихъ върованій и ръшился предпринять розысканія истины; а случится или то, что я, не убъжденный никъмъ, останусь при своихъ върованіяхъ, или---что, убъжденный которымъ-нибудь однимъ, приму вмъсто своихъ върованій его върованія. Представимъ себъ философа, имъющаго извъстныя философскія убъжденія. Онъ читаеть нісколько книгь, въ которыхь предлагаются другія убъжденія и въ каждой свои: случится ди съ нимъ, чтобы этимъ фактомъ существованія многихъ другихъ убъжденій онъ быль поколеблень въ истинности своихъ и началь разыскивать между первыми истинныя? Консчно, нёть: онъ или останется при своихъ убъжденіяхъ или безъ розысканій переменить ихъ на изв'єстныя другія, которыя найдеть болье истинными. Вообще, при перемыны религіозныхы върованій и всякихъ убъжденій невозможенъ выборъ изъ многаго, а возможна только прямая и непосредственная перемёна одного на другое (хотя преемственно эта перемъна, разумъется, можеть совершиться и нъсколько разъ). Никакого дъйствія не бываеть безъ причины; единственная причина, которая можеть заставить , человъка отказаться отъ убъжденій, коль скоро онъ ихъ имъетъ, есть та, что онъ видить передъ собою другія извъстныя убъжденія, которыя находить болье истинными, и поэтому-то не выборъ изъ многихъ, а только перемена однихъ на одни. (Человъческое мышленіе подчинено между прочимъ закону достаточнаго основанія,—principium rationis sufficientis: какъ никто не приметь новаго убъжденія безъ достаточнаго основанія, такъ никто безь того же основанія не откажется и отъ стараго. Но такимъ основаніемъ въ посліднемъ случай можеть быть только новое убъжденіе, которое человъкъ находить болье истиннымь; сльдовательно, перемьна убъжденія на убъжденіе и пр.). Защитники повъсти могуть возразить, что Владимиръ, какъ язычникъ, не имълъ никакихъ убъжденій, что онъ быль язычникомъ потому только, что родился имъ. Но этимъ они не только себѣ не помогутъ, а совсёмъ уронять дёло: не имъющій никакихъ убёжденій и только формально и наружно содержащій изв'єстныя уб'єжденія не будеть доискиваться, какія между другими убъжденіями суть истинныя, и если найдеть нужнымь то, чтобы изъ формальнаго и наружнаго адепта однихъ стать таковымъ же адептомъ другихъ, то сдълаетъ это по какимъ-либо соображениямъ стороннимъ (а если изъ наружнаго и формальнаго адепта какихъ-нибудь убъжденій онъ сдълается искреннимъ адептомъ другихъ убъжденій, то опять не путемъ выбора...). — Невозможность представлять дело такимъ образомъ, чтобы Владимиръ, переслушавъ всехъ проповедниковъ и не убъжденный ни однимъ, принялъ однако решеніе оставить язычество, сознавалъ и самъ авторъ повъсти. Поэтому, у него дъло представляется такъ, что его убъдиль въ ложности язычества проповъдникъ греческій. (Но если проповъдникъ гре-

возможно только то, что къ нему приходили послы отъ народовъ съ предложениемъ въръ и что проповъдь посла греческаго имъла своимъ следствиемъ его обращение въ православное христіанство. Это последнее не только было возможно, но и совершенно возможно, было возможно не только потому, что есть дело возможное само въ себе, но н потому, что мы имбемъ прямыя историческія указанія въ семъ смыслъ. Папы римскіе уже давно самымъ усерднымъ образомъ старались о распространеніи христіанства и своей власти между новыми языческими народами Европы и въ числъ другихъ народовъ и между нашими сородичами Славянами; а что всего важное и прямее, такъ это то, что — какъ удостовъряють насъ положительныя свидътельства они вовсе не забыли и про насъ (см. на концъ этой главы добавочный отдель: «Уверенія некоторых» римско-католических писателей» и пр.). Такимъ образомъ, приходъ къ Владимиру посла папскаго былъ возможенъ, такъ сказать, какъ самая возможность. Объ особенномъ миссіонерскомъ усердін позднівншихъ Грековъ мы вовсе не имівемъ свъдъній. Но Россія была страна настолько близкая къ Греціи (настолько территоріальнымъ образомъ страна восточная, назначенная быть частію Европы восточной) и настолько находившаяся въ живыхъ связяхъ съ Греціей и даже земельномъ соприкосновеніи съ нею (наша Тмутаракань и греческія владенія въ Тавриде), что для Грековъ быль весь интересь видёть насъ своими единовёрцами и людьми себё подчиненными въ церковномъ отношеніи. Вслідствіе этого было весьма возможно то, чтобы вследъ за посольствомъ папы и они поспешили послать къ Владимиру свое посольство і). Соревнуя пап'в и Грекамъ могли прислать свои посольства къ Владимиру и Болгары съ Хазарами. Такъ, говоримъ, весьма возможно было то, чтобы приходили къ Владимиру послы или миссіонеры съ предложеніемъ въръ.

Но и этого возможнаго само по себѣ не было на самомъ дѣлѣ. Кромѣ повѣсти, помѣщенной въ лѣтописи, мы въ настоящее время имѣемъ трехъ древнихъ сказателей, которые говорять о крещеніи Вла-

ческій уб'ёдня Владімира въ ложности язычества, то вм'єсть съ тыть должень быль уб'ёднть и въ истинности христіанства, ибо въ перволю мого убыдить чрель то, что убыдиль во второль; а если такъ, то не нужны и посольства...).

<sup>1)</sup> По извъстію Никоновской льтописи,—І, 62 нач., къ предшественнику Владимирову Ярополку въ концъ его правленія приходило посольство отъ Грековъ. Авторъ льтописи указываеть причину посольства политическую. Но такъ какъ въ слъдъ за Греками присылалъ къ Ярополку своихъ пословъ папа, — ibid., то не невъроятно предполагать, что и со стороны Грековъ, какъ папы, дъло шло о томъ, чтобы склонить его къ принятію христіанства.

димира. Они суть: митрополить Иларіонъ, современникъ Ярославовъ, писавшій между 1037-мъ и 1050-мъ годами, монахъ Іаковъ, современникъ Изяславовъ, писавшій около 1070-го года, и Несторъ Печерскій, современникъ древнѣйшаго нашего лѣтописца, за котораго несправедливо принимается онъ самъ. Если бы существовали факты, во-первыхъ — прихода къ Владимиру пословъ отъ народовъ, во-вторыхъ — его обращенія въ православное христіанство проповѣдью посла или миссіонера греческаго, то эти писатели должны были бы знать и должны были бы сказать о нихъ. Но всѣ трое не только ничего не говорять о нихъ, а напротивъ того—положительно, прямо и ясно даютъ знать, что дѣло было совершенно иначе, именно—что Владимиръ рѣшился принять христіанство самъ собой, безъ всякаго чьего-нибудь посредства, участія и содѣйствія.

Митрополить Иларіонъ говорить о крещеніи Владимира въ своемъ извъстномъ Словъ о законъ и благодати. Въ повъсти объ этомъ крещеніи, читаемой въ літописи, главная мысль — та, что у Владимира и у всёхъ Русскихъ достало ума и смысла отличить вёру Грековъ отъ всёхъ другихъ предлагавшихся имъ вёръ, увидёть, что она есть лучшая изъ всёхъ вёръ. Если бы Иларіону было извёстно что-нибудь о приходъ къ Владимиру пословъ отъ разныхъ народовъ съ предложеніемъ разныхъ въръ, то необходимо было бы предполагать, что п онъ, желая восхвалить великій смысль и остроуміе Владимира, — что онъ дълаеть, - обратиль бы внимание именно на эту сторону дъла, т.-е. на то, что Владимиръ, имъвъ предъ собою и слушавъ многихъ проповъдниковъ, не далъ увлечь себя проповъдникамъ въръ ложныхъ или исповеданія неправаго и умёль увидёть и понять, что изъ всёхъ въръ должно быть отдано предпочтение въръ греческой. Но что же мы у него находимъ? Одною изъ наиболве заслуживающихъ удивленія черть въ поступкъ Владимира, принявшаго христіанскую въру, Иларіонъ находить то, что составляеть совершенную и діаметральную противоположность съ разсказомъ лътописи, именно-находить заслуживающимъ удивленія то, что Владимиръ рішился принять эту віру, не бывъ никъмъ въ ней просвъщень и не бывъ никъмъ къ ней призываемъ, что онъ, не слышавъ никакихъ проповъдниковъ, своимъ велчкимъ умомъ въ состояніи быль понять, что христіанство лучше язычества. «Како върова! Како разгоръся въ любовь Христову? Како взыска ты Христа?» спрашиваеть онь Владимира. И отвъчаеть: «Не видъ апостола, пришедша въ землю твою и нищетою своею и наготою и гладомъ же и жаждою сердце твое клоняще на смиреніе. Не видъ

обсь изгоняща именемъ Христовымъ, болящіи здравующа, огня на хладъ прелагаема, мертвыхъ въстающе: сихъ всёхъ не видё, како убо вёрова? Дивное чудо! Иніи царіе и властеле, видяще си вся бывающа отъ святыхъ мужъ, не вёроваша, но паче на страсти и муки предаша ихъ. Ты же, о блаженниче, безъ вспъхъ сихъ притече ко Христу, токмо отъ благаго смысла и остроумія разумпью, яко есть Богъ единъ, Творець невидимымъ и видимымъ, небеснымъ и земленымъ, и яко посла въ міръ спасенія ради возлюбленнаго Своего Сына. И си помысливъ, вниде въ святую купёль. И еже инёмъ юродство мнится, тебё сила Божія вмёнися об ни стало отстоять разсказъ лётописи, нельзя не сознаться и не согласиться, что въ нихъ говорится рёшптельно и діаметрально противоположное тому, что повёствуется въ этой послёдней.

Монахъ Іаковъ, летъ около цятидесяти тому назадъ открытый преосвященнымъ Макаріемъ, написалъ «Похвалу князю Русскому Володимеру», которая представляеть собой совершенно первый по времени опыть историческаго сказанія о креститель Руси 2). Въ этой похвалъ Іаковъ нарочито говорить о причинахъ, расположившихъ Владимира оставить изычество и принять христіанство. Ничего не зная и начего ни единымъ словомъ не говоря и не намекая о послахъ, будто бы приходившихъ къ Владимиру убъждать его перемънить въру, онъ объясняеть его поступокъ, во-первыхъ, темъ, что самъ Богь, «провидъвъ доброту сердца его и призръвъ съ небеси милостію Своею, просвътиль сердце его принять святое крещеніе, -во-вторыхъ, тъмъ, что «слышавъ о бабкв своей Олыв, какъ шедши къ Царюгороду приняла она святое крещеніе, и какъ пожила (послѣ этого) добрѣ предъ Богомъ, всеми добрыми делы украсившися, —что, все это слышавъ о бабъъ своей, Владимиръ возгорълъ желаніемъ подражать ей и что это благое, разжженное въ немъ Духомъ Святымъ, соревнование и сдёлало его христіаниномъ. Такимъ образомъ, по словамъ монаха Іакова, рас-

<sup>1)</sup> *Приблялл. къ Творр. Свв. От*иц., ч. И, 1844 г., стр. 242 (еще Иларіовъ напечатавъ въ *Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн.*, 1848 г. № 7).

<sup>2)</sup> Въ числъ извъстныхъ въ настоящее время первоначальныхъ нашихъ писателей монахъ Іаковъ занимаетъ по времени жизни, а слъдовательно и по авторитету, какъ историческій свидътель, первое мъсто послъ митрополита Иларіона. Когда именно написана имъ похвала Владимиру—неизвъстно, по другое сочиненіе (Сказаніе объ убіеніи Бориса и Глъба), старшее настоящаго, писано до 1072 г.; слъдовательно, приблизительное время написанія Похвалы можеть быть опредълено такъ, какъ мы указали выше.

положили Владимира къ принятію христіанства, во-первыхъ, то, на что указываетъ Иларіонъ—просв'єщеніе свыше или, иначе говоря, его собственный разумъ и его собственная воля, озаренные этимъ высшимъ просв'єщеніемъ, —во-вторыхъ, прим'єръ бабки Ольги.

Преподобный Несторъ Печерскій, какъ мы сказали, несправедливо принимаемый за лътописца, говорить о крещеніи Владимира въ Сказаніи о Борис'в и Глебов. Подобно двумъ предшествующимъ, ничегоне зная и не говоря о послахъ, приходившихъ ко Владимиру, онъ говорить подобно имъ обоимъ, что Владимиръ решился принять христіанство самъ собою, будучи побужденъ къ тому просв'ященіемъ свыше, и отличается отъ двухъ предшествующихъ только темъ, что какъ будто даеть знать, что Владимиру было особенное, сверхъестественное, откровеніе. Воть его слова: «Быль въ тв годы князь, владъвшій всею русскою землей, по имени Владимиръ. Онъ быль мужъ праведный и милостивый къ нищимъ и къ сиротамъ и ко вдовицамъ, но язычникъ върой. Богъ сотворилъ ему «нъкое запятіе» 1), чтобы онъ сталъ христіаниномъ, какъ въ древности Плакидъ 2). Плакида быль мужь праведный и милостивый, только язычникь вёрою, какъ пишется въ его жигіи; но когда увидьль онъ явившагося ему Господа нашего Інсуса Христа, то поклонился Ему и сказаль: «Господи, кто Ты и что велишь рабу Твоему». Получивъ въ отвътъ: «Я Іисусъ Христосъ, Котораго ты не ведая почитаещь, иди и крестися», онъ тотчасъ взялъ жену и дътей своихъ и крестился... Такъ и съ симъ Владимиромъ явленіе Божіе сдёлало то, что онъ сталь христіаниномъ»).

Мы предполагаемъ, что повъсть о крещеніи Владимира, помъщенная въ лътописи, принадлежить самому лътописцу. Но изъ сейчасъ приведенныхъ нами писателей авторитетъ одного, какъ современника ему (Нестора), совершенно равенъ его авторитету, а авторитетъ дво-ихъ, какъ старшихъ его по времени (Иларіона и Іакова), гораздо важнъе. Фактъ прихода къ Владимиру пословъ и его обращенія въ христіанство проповъдью посла греческаго, если бы дъйствительно имътъ

<sup>1) &</sup>quot;Спону нъкаку сотвори".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евстафія Плакиды, римскаго мученика конца II вѣка, призваннаго по житію отъ язычества въ христіанство, какъ указывается у преп. Нестора, — 20-го Сентября.

<sup>3) &</sup>quot;Тако и сему Владимеру явленіе Божіе быти ему крестьяну створи же". Несторово житіе Бориса и Глѣба напечатано нѣсколько разъ: *Православи. Собесиди.* 1858 г. въ ч. 1-й, *Бодинским* въ *Чтеніяхъ Обш. Ист. и Древи.* 1859 г. въ кн. 1-й, *Срезневским* отдѣльно по такъ называемому Сильвестровскому списку, С.-Иб. 1860.

жето, представляль бы собою въ исторіи крещенія Владимира такой крупный и важный факть, что не могь бы не быть общеизвъстнымъ, и слѣдовательно, какъ таковой, никоимъ образомъ не могъ бы остаться неизвъстнымъ помянутымъ писателямъ; но зная о немъ, они никакъ не должны были бы пройти его молчаніемъ по той же самой его величайшей важности, по которой, въ случаѣ его существованія, не должны были бы остаться о немъ въ неизвъстности. Между тѣмъ они не только ничего не говорять о немъ, а напротивъ того, прамо и яснопредставляють дѣло совершенно иначе и совершенно устраняють всякую мысль о посольствѣ. Полагаемъ, отсюда совершенно необходимо слѣдуеть то заключеніе, что фактъ посольства вовсе не существоваль и что оно есть ничто иное, какъ вымыселъ самаго лѣтописца.

Это посольство, какъ мы говорили выше и какъ снова повторяемъ, есть дѣло совершенно вѣроятное и совершенно возможное самопо себѣ. Но что оно не имѣло мѣста въ дѣйствительности и что въ
области сей послѣдней оно есть позднѣйшій вымысель,—самаго лѣтописца или кого-нибудь другаго, о чемъ скажемъ ниже,—на это, сверхъ
сейчасъ сказаннаго, мы имѣемъ и еще одно весьма убѣдительное доказательство.

Одновременно съ сочиненіями монаха Іакова, преосв. Макаріемъ было открыто и напечатано «Житіе блаженнаго Володимера», авторъ котораго не называеть себя по имени и вообще остается неизвъстнымь. Самъ издатель, а вслъдъ за нимъ и нъкоторые другіе усвояють житіе тому же монаху Іакову. Но, это не можеть быть признано справедивымъ: не говоря о томъ, что принадлежность житія Іакову вовсе немыслима совмъстно съ принадлежащей ему «Похвалой князю Русскому Володимеру» 1), извъстія Житія находятся въ такомъ ръщительномъ противоръчіи съ извъстіями Іакова, что имъ положительно устраняется мысль объ одномъ и томъ же авторъ 2). Наше житіе Володимера, принадлежащее неизвъстному автору, состоить изъ трехъ частей: въ первой части содержится повъствованіе о крещеніи Владимира и о крещеніи имъ Кієвлянъ, именно — о посыланіи имъ пословъ для осмотра върь къ Болгарамъ, Нъмцамъ и къ Грекамъ въ

<sup>1)</sup> Т.-е. мы хотимъ сказать, что при написанной Іаковомъ "Похваль" написание имъ "Житія" представлялось бы діломъ неумъстнымъ и безцільнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По Житію Владимиръ крестился въ Корсуни послѣ ен взятія, а по Іакову онъ крестился за два года до похода на этотъ городъ; по Житію Владимиръ пожилъ въ христіанствѣ послѣ крещенія 33 года, а по Іакову 28 лѣтъ. Объ обоихъобстоятельствахъ ниже.

Константинополь, съ отчетомъ возвратившихся пословъ о виденномъ,о походъ Владимира на Корсунь и о крещении его въ послъднемъ,о единовременномъ крещеніи Владимиромъ Кіевлянъ на рікі послі возвращенія изъ Корсуни; во второй части — краткія, отрывочно приводимыя, извъстія о построеніи Владимиромъ церкви Богородицы Десятинной, объ его добродътеляхъ, объ его смерти на Берестовомъ и объ его погребеніи въ церкви Богородицы, имъ созданной; въ третьей части — похвала ему, какъ крестителю Руси, явившему себя вторымъ Монсеемъ и вторымъ Константиномъ Великимъ. Сравнивая житіе съ літописью, мы находимъ, что первая часть его есть таже самая повъсть о крещенін, которая читается въ льтописи, только безъ начала и въ болъе сокращенномъ видъ относительно частностей изложенія, именно — что въ первомъ случав не достаеть разсказа с приходъ къ Владимиру пословъ оть народовъ (и ръчь прямо начинается съ отправленія имъ самимъ пословъ для осмотра въръ на мъстахъ); что краткія изв'ястія второй части читаются въ літописи на ряду съ другими ея извъстіями; -- что третью часть составляеть таже самая похвала Владимиру, которая въ летописи (подъ 1015 г.), только съ дополненіемъ и нікоторымъ распространеніемъ противъ этой послъдней.

Двѣ повѣсти о крещеніи Владимира, — составляющая первую часть Житія и читаемая въ лѣтописи, очевиднымъ и безспорнымъ образомъ имѣють то взаимное между собою отношеніе, что или первая сокращена изъ второй или наобороть вторая распространена изъ первой 1). Которое же изъ двухъ? Хотя сокращеніе повѣсти чрезъ выпущеніе изъ нея подробностей и слѣдовательно съ нанесеніемъ ущерба ея интересу есть дѣло не особенно цѣлесообразное; хотя сокращеніе повѣсти чрезъ опущеніе ея цѣлой начальной части есть дѣло совсѣмъ странное: однако практика нашихъ старыхъ составителей сборниковъ показываетъ, что это было у нихъ въ обычаѣ 2). Слѣдовательно, возможно то, чтобы Житіе было не совсѣмъ толковымъ сокращеніемъ изъ лѣтописи (сокращеніемъ вмѣстѣ съ нѣкоторымъ дополненіемъ,—

<sup>1)</sup> Житіе Володимера и противъ него соотвътствующую ему выписку изълътописи мы печатаемъ въ приложеніи къ этой главъ, гдъ и просимъ читателя сравнивать ихъ собственными глазами.

<sup>2)</sup> Въ сборникахъ читается "Слово о томъ, како крестися Володимеръ, возъмя Корсунь", представляющее собою именно сокращение повъсти о крещении Владимира, находищейся въ лътописи, сдъланное сейчасъ указаннымъ нами образомъ.— Румяни, Муз. Восток. № 306, стр. 434.

въ третьей части). Но составители подобныхъ сокращеній, сколько знаемъ, никогда не выдавали своихъ нехитрыхъ передёлокъ (обработокъ) за свои настоящія сочиненія. Въ древней Руси авторская слава вовсе не составляла чего-пибудь слишкомъ высоко ценимаго, такъ чтобы люди имъли побужденія слишкомъ дорожить ею и слишкомъ искать ея. А поэтому у насъ не только не явилось обычая создавать себъ эту славу подобнымъ путемъ контрафакціи и плагіата; но даже и настоящіе авторы весьма нер'ядко не выставляли своихъ именъ подъ своими произведеніями і). Между тімь авторь Житія Володимерова говорить о немъ, какъ о своемъ настоящемъ сочинении. Въ заключеніе Житія, обращаясь съ молитвою къ царямъ Константину и Владимиру, изъ коихъ последняго сравнилъ передъ темъ съ первымъ, онъ взываеть: «молюся (вама) и мило васъ дёю <sup>1</sup>), писаніем грамотица сея малыя, юже, похваляя ваю, написахъ недостойнымъ умомъ и худымъ и невыжьственнымъ смысломъ». Очевидно, что въ этихъ словахъ Житіе предъявляется намъ, какъ настоящее сочиненіе говорящаго ихъ, и если мы примемъ во внимание то, что говорящій хотъть остаться неизвъстнымъ, не назвавъ себя по имени, слъдовательно-не искалъ себѣ авторской славы, то у насъ не будеть совершенно никакого повода подозрѣвать обмана, т-е. того обмана, чтобы простое сокращеніе чужаго готоваго труда. выдавалось за настоящее сочинение. Такимъ образомъ, Житіе Володимера необходимо принимать не за сокращеніе изъ лѣтописи, а за настоящее самостоятельное сочинение з). Но если это такъ, то изъ сего будетъ наоборотъ следовать, что повесть о крещеніи, читаемая въ лівтописи, есть распространеніе и вторичная резактія Житія.

<sup>1)</sup> У насъ по другимъ побужденіямъ былъ другой обычай, именно—выдавать свои и вообще неизвъстныхъ авторовъ сочиненія за творенія святыхъ отцевъ (побужденіе—приданіе сочиненіямъ авторитета и такимъ образомъ достиженіе черезънихъ большей пользы).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Или другая форма къ "милъ ся вамъ дѣю" или ошибочная поправка изъ сего послѣдняго.

³) Житіе, посав предисловія о Владимирв, начинаєть свое пов'єствованіе словами: "ходиша же слуги его въ Болгары и въ Німцы". Это "же" какъ будто дасть знать, что туть не настоящее начало. Но если мы примемъ предположеніе, что авторъ его быль Грекъ, о чемъ нівсколько ниже, то неумівстное повидимому въ данномъ случав же для насъ объяснится: оно тогда будеть греческимъ бє, которое постоянно употребляется у Грековъ въ началів рівчи вмівсто біт или обочи соотвітствуєть по значенію нашему итакъ (такъ воть; обороть простонародной рівчи: такъ воть было то-то).

Дальнъйшее слъдствіе отсюда понятно. Если старшая или первоначальная редакція повъсти о крещеніи, каковую мы имъемъ въ Житіи, не знаеть и не говорить о приходъ къ Владимиру пословъ оть народовъ съ предложеніемъ въръ, а говорить только о посыланіи имъсамимъ пословъ для осмотра въръ: то ясно, что этоть приходъ пословъ къ Владимиру, неизвъстный автору первой редакціи, сочиненъ (и прибавленъ) только уже авторомъ второй или вторичной редакціи ').

Итакъ, присылъ къ Владимиру пословъ разными народами съ предложеніемъ въръ, самъ по себъ совершенно возможный, въ дъйствительности есть ничто иное, какъ позднъйшій вымыслъ.

Послѣ посольствъ къ Владимиру и отъ него, что передано нами выше, повъсть о крещеніи, читаемая въ лѣтописи, говорить далѣе, воспроизводя помянутое житіе Володимера неизвъстнаго автора, о завоеваніи Владимиромъ въры у Грековъ посредствомъ взятія ихъ города — Херсонеса Таврическаго или Корсуни. Выслушавъ возвратившихся пословъ, ходившихъ для осмотра въръ на мъстахъ, Владимиръ рѣшилъ, согласно съ поданнымъ ими мнѣніемъ, принять въру отъ Грековъ. Онъ обратился съ вопросомъ къ боярамъ: «гдѣ же крещеніе пріимемъ», и получивъ въ отвътъ: «гдѣ ти любо», — минувшу лѣту, въ лѣто 988, пошелъ войною на Корсунь, городъ греческій. Послѣ болѣе или менѣе продолжительной и упорной осады онъ наконецъ взялъ городъ при помощи средства, указаннаго однимъ измѣнникомъ, нашедшимся среди осажденныхъ (Анастасъ) 2. Вошедъ въ Корсунь, Владимиръ послалъ въ Константинополь къ тогдашнимъ царямъ греческимъ Василю и Константину 3), приказавъ говорить имъ: «я взялъ

¹) Воть и еще доказательство, что къ Владимиру не приходили послы съ предложеніемъ въръ. По извъстію Никоновской лътописи—І, 92, папа присылаль къ Владимиру своихъ пословъ или въ Корсунь, когда онъ тамъ находился, или же въ Кіевъ тотчасъ по возвращеніи имъ изъ Корсуни (что въ лътописи не совершенно ясно). То или другое, но цълію посольства необходимо предполагать желаніе папы перезвать Владимира отъ Грековъ къ себъ. А если такъ, то изъ сего должно слъдовать, что передъ крещеніемъ Владимира папа не присылаль къ нему пословъ (ибо тотчасъ послъ неудачной попытки убъдить князя принять христіанство свое римское, онъ не сталь бы дълать попытки перезвать его къ себъ отъ Грековъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разсказъ повъсти въ подлинникъ см. въ приложении.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Василій и Константинъ, родные братья, были сыновья Романа Младшаго. внуки Константина Порфирогенита, знаменитаго писателя, правнуки Льва Мудраго, праправнуки Василія Македонянина. Они правили совмѣстно съ 975-го по 1025 г. когда умеръ первый (а второй † въ 1028 г.), однако такъ, что дѣйствительнымь императоромъ былъ этотъ первый (онъ есть знаменитый завоеватель Болгарін или Болгаробойца,—Воυλγαροκτόνος).

вашъ славный городъ; слышу я, что вы имъете сестру дъвицу: если не выдадите ее за меня замужъ, то и съ вашей столицей сдълаю то же, что съ этимъ городомъ». Цари отвъчали, что нельзя христіанамъ отдавать дъвицъ въ замужество за язычниковъ, но что если онъ крестится, то получить и руку царевны и царство небесное. Владимиръ отвъчалъ, что онъ уже и пришелъ на Корсунь съ принятымъ намъреніемъ креститься, «потому что—говорилъ онъ—я уже передъ симъ сдълалъ дознаніе о вашей въръ и она мнъ люба». Цари обрадовались, услышавъ это, и послали къ Владимиру сестру съ сановниками и пресвитерами. Владимиръ крестился, а послъ крещенія обвънчался бракомъ съ царевною.

Если бы это завоевание Владимиромъ вёры было действительною правдой, то оно представляло бы собой историческій казусь весьма оригинальный и весьма недоумънный и столько же единственный въ своемъ родв, какъ и выборъ въры (такъ что и вообще наша церковная исторія была бы единственною въ своемъ роді). Къ разрішенію крайне смущающаго недоуменія, и это завоеваніе веры оказывается ничемъ инымъ, какъ простою фабулой. Противъ свидетельства повести о крещеніи, читаемой въ летописи, которой, по вышесказанному, мы имъемъ всъ основанія не върить, предъ нами въ настоящее время свидътельство помянутаго выше монаха Іакова, которому мы не имъемъ никакого основанія не дов'врять и авторитеть котораго, какъ историческаго писателя изъ всёхъ древнейшаго, есть безусловный и безспорный. Іаковъ говорить и сообщаеть намъ, что Владимиръ крестился не въ Корсуни, после того, какъ взялъ ее, а где-то инде и до похода на Корсунь, который онъ предприняль уже будучи христіаниномъ и спустя два года послъ крещенія и въ который (походъ) онъ только женился на греческой царевив — сестрв императоровъ.

Такимъ образомъ, послѣ всего сказаннаго выше и послѣ сейчасъ къ тому присказаннаго или прибавленнаго, мы получимъ для исторіи крещенія Владимира слѣдующее отрицательное: во-первыхъ, онъ склоне́нъ былъ къ принятію православнаго христіанства не проповѣдью приходившаго къ нему миссіонера греческаго или какого бы то ни было православнаго, а кѣмъ-то другимъ; во-вторыхъ, онъ крестился не въ Корсуни отъ Грековъ, а гдѣ-то и отъ кого-то прежде.

Покончивъ съ тъмъ, чего не было, обращаемся теперь къ тому, что могло быть и на самомъ дълъ было, именно — что расположило Владимира къ принятію христіанства, отъ кого, когда и гдѣ онъ его приняль?

Начнемъ съ послъдняго: соть кого, когда и гдъ.

Въ вопросъ о приняти Владимиромъ христіанской православной въры содержатся два отдъльные вопроса, во-первыхъ: къмъ онъ обращенъ въ нее или кто былъ ея предъ нимъ проповъдникомъ; во-вторыхъ: отъ кого онъ принялъ крещеніе.

Для проповёди православнаго христіанства къ Владимиру не приходили ни посоль греческій, о которомъ говорить пов'єсть, ни какой бы то ни было сторонній миссіонеръ. Следовательно, его пропов'ядниковъ нужно искать дома, и следовательно исно, что таковыми были тв Варяги-христіане, которые въ весьма большомъ числв находились въ Кіевъ со времени Игоря. Эти Варяги-христіане сдълали внутреннимъ христіаниномъ Игоря и расположили открыто принять христіанство его супругу Ольгу: они же обратили въ христіанство и Владимира. Если эти домашніе христіане въ состояніи были обратить къ христіанству и въ христіанство двоихъ первыхъ, то очевидно, что подобное же они могли столько же сделать и съ последнимъ, а такимъ образомъ симъ самымъ устраняются и всякіе вопросы о возможности дъла. Что расположило Владимира къ принятію христіанства, объ этомъ мы будемъ говорить ниже; а здёсь для полноты мы только должны не оставить сказать, что о такомъ, по видимому, неожиданномъ обстоятельствъ, какъ обращение Владимира въ христіанство домашними Варягами-христіанами, мы находимъ записанное преданіе, это именновъ одной Исландской сагъ 1).

Что касается до крестителей Владимира въ тъснъйшемъ смыслъ или до тъхъ, отъ кого онъ принялъ самое крещеніе, то здъсь возможно предполагать нъсколько случаевъ: во-первыхъ, онъ могъ быть крещенъ священниками тъхъ же домашнихъ Варяговъ-христіанъ, которыми обращенъ былъ въ христіанство или расположенъ къ его принятію; во-вторыхъ, онъ могъ послать за крестителями въ Грецію или въ Болгарію; въ-третьихъ, онъ самъ могъ пойти для крещенія въ ту или другую изъ сейчасъ названныхъ странъ.

Наиболѣе вѣроятнымъ представлялось бы думать, что, рѣшившись принять христіанскую вѣру, Владимиръ тотчасъ же вошелъ въ сношенія съ Греками, отъ которыхъ онъ долженъ былъ получить іерархію и церковное управленіе и съ которыми его церковная связь вообще необходимо предполагалась. Какъ однако это ни вѣроятно само

<sup>1)</sup> Объ Олав'в, сын'в Триггвіев'в, конунг'в Норвежскомъ, который, крестившись въ Греціи, уб'вдилъ потомъ къ принятію христіанства и Владимира. См. ее въ приложеніи къ этой глав'в.

по себъ и какъ наобороть ни мало съ перваго взгляда въроятно то, что было въ действительности, однако несомненно, что Владимиръ принялъ крещеніе не отъ Грековъ и безъ всякихъ сношеній съ ними и что онъ не завязываль съ ними этихъ последнихъ въ продолжение цёлыхъ двухъ лётъ после крещенія. Сейчасъ выше мы привели свидътельство монаха Іакова, что Владимиръ только спустя два года послъ крещенія взяль у Грековъ Корсунь. Но вибств сь темь монахъ Іаковъ совершенно ясно даеть знать, что сношенія, въ которыя онъ вступилъ съ Греками после взятія Корсуни, были первыми его сношеніями съ ними послѣ принятія христіанства, — что походъ на Корсунь именно и предпринять быль съ тою целю, чтобы завязать ихъ. Іаковъ говорить, что Владимирь предприняль этоть походь, между прочимь, съ тою целію, чтобы привести на свою землю христіанъ и священниковъ, которые научили бы его людей закону христіанскому; стоя подъ осажденной Корсунью, Владимиръ молился, по Іакову: «Господи Боже, Владыко всъхъ! Сего у Тебе прошу, даси ми градъ, да пріиму (ѝ) и да приведу люди хрестьяны и попы на свою землю, да научать люди (мои) закону хрестьянскому». Если бы Владимиръ прежде имълъ сношенія съ Греками, то эти столь необходимые христіане и священники, очевидно, были бы и приведены въ Россію прежде; если же сего не было, то необходимо следуеть, что не было и сношеній. Действительно странный и неожиданный факть, что Владимиръ цёлые два года послё крещенія не вступаль въ сношенія съ Греками, основывается и не на одномъ только свидетельстве монаха Іакова, хотя и ему одному мы не имъли бы совершенно никакого права отказать въ въръ. Ниже мы увидимъ, что Россія въ продолженіе значительно долгаго времени послъ крещенія Владимирова оставалась безъ митрополита и безъ надлежащаго церковнаго управленія. Но если бы Владимиръ крестился отъ Грековъ, то какія причины могли бы воспрепятствовать послъднимъ датъ намъ митрополита и ввести у насъ полное церковное управленіе болье или менье вскорь посль этого крещенія? Никакихъ причинъ придумать нельзя, и следовательно-единственно возможное изъ сего заключение есть то, Владимиръ крестился не отъ Грековъ и что въ продолжение того или другаго времени послъ крещения онъ дъйствительно не завязываль съ ними сношеній. Наконецъ, можемъ прибавить и то, что летописцы греческіе не говорять о крещеніи Владимира отъ нихъ, хотя и говорятъ объ его жепитьбъ на ихъ греческой царевив.

Если не Греки были крестителями Владимира, то или Болгары или домашніе христіане.

Посл'в принятія христіанской візры Владимиръ имівль нужду входить въ сношенія съ Болгарами для заимствованія отъ нихъ славянскихъ богослужебныхъ книгъ (которыя, какъ нужно принимать, опъ получиль непосредственно отъ Болгаръ, а не черезъ посредство Грековъ, см. ниже). Весьма въроятно думать, что онъ входиль въ эли сношенія не послѣ, а прежде приступа къ крещенію народа. Однако, не представляется въроятнымъ то, чтобы онъ и крестился отъ нихъ, то-есть чтобы, вознамърившись ввести въ странъ христіанство, онъ вступиль въ сношенія съ ними до своего собственнаго крещенія и чтобы для этого последняго онъ или вызываль къ себъ крестителей отъ нихъ или самъ ходилъ къ нимъ креститься. Для чего бы онъ это сдълалъ? Для приданія акту своего крещенія большей торжественности? Но въ такомъ случать онъ необходимо обратился бы къ Грекамъ, ибо что такое были для Владимира эти Болгары, чтобы крещеніемъ оть нихъ могла быть придана акту послідняго большая торжественность? Притомъ, какъ мы увидимъ сейчасъ ниже, едва ли слъдуетъ думать, чтобы этому акту своего крещенія Владимиръ искалъ придать торжественность. Такимъ образомъ, относительно вопроса объ его крестителяхъ наиболее вероятнымъ представляется то, что, обращенный въ христіанство Кіевскими Варягамихристіанами, онъ и крещенъ быль просто руками священниковъ этихъ послѣднихъ.

Повъсть, помъщенная въ лътописи, относить крещеніе Владимира къ 988-му году. Но и это оказывается не совсъмъ точнымъ. По свидътельству монаха Іакова (въ Похвалъ Владимиру) и преп. Нестора Печерскаго (въ Житіи Бориса и Глъба), Владимиръ крестился въ 987-мъ году; именно — первый изъ нихъ говоритъ, что Владимиръ, умершій въ 1015-мъ году, пожилъ послъ крещенія 28 лътъ, а второй прямо говоритъ, что оно было въ лъто 6495 отъ сотворенія міра. Въ пользу Іакова и Нестора говорятъ и лътописцы греческіе: Владимиръ взялъ Корсунь послъ крещенія черезъ два года на третій (по свидътельству Іакова), а по сейчасъ названнымъ лътописцамъ это могло быть не позднъе начала 989-го года 1).

<sup>1)</sup> Посять взятія Корсуни Владимирь оказаль военную помощь императорамь греческимь, боровшимся съ однимь бунтовщикомь, а эта помощь могла быть оказана не поздніте апріли 989 г.,—Krug's Chronologie der Byzantier, 319. По Іакову. Владимирь "посят крещенія на пятое ятьто Переяславль заложи", а "въ девятое

Итакъ, отстранивъ баснословіе пов'єсти, мы получаемъ относительно обращенія Владимира въ христіанство и относительно его крещенія сл'єдующее немногое: подобно своему д'єду Игорю и своей бабкѣ Ольгѣ, Владимиръ расположенъ былъ къ принятію христіанства кіевскими Варягами-христіанами; онъ крещенъ былъ, по всей вѣроятности, священниками этихъ Варяговъ-христіанъ; годъ его крещенія есть 987-й, который былъ девятымъ годомъ его правленія.

Сейчасъ мы указали то странное обстоятельство, что Владимиръ вошелъ въ сношенія съ Греками не при самомъ своемъ обращеніи въ христіанство, а только спустя два года послѣ крещенія. Мы снова должны возвратиться къ нему. Обстоятельство, дѣйствительно, весьма странное, но въ тоже время мы не имѣемъ ни малѣйшаго права въ немъ сомнѣваться, ибо не имѣемъ совершенно никакихъ основаній заподозривать достовѣрность историческихъ показаній монаха Іакова. Какъ же его понимать и какъ же его себъ толковать?

Оно можеть быть объяснено, если мы предположимъ нѣчто, чего обыкновенно не предполагають, но что предположить весьма возможно и естественно. Дѣло о крещеніи Владимира обыкновенно представляется такъ, что, рѣшившись принять христіанство и крестившись самъ, онъ тотчасъ же приступилъ къ крещенію и всего своего народа. Но дѣло могло быть и иначе. Рѣшившись принять христіанство и крестившись самъ, Владимиръ могъ не вдругъ приступить къ крещенію народа. Вѣря повѣсти, помѣщенной въ лѣтописи, и забывая о всякой естественности, обыкновенно полагаютъ, что приказаніе креститься всему народу стоило для Владимира такъ же мало, какъ для любаго барина стоить приказаніе лакею переодѣться изъ худаго кафтана въ хорошій:

десятину вда церкви Богородицы"; снеся эти показанія съ годами лѣтописи, получимъ годъ крещенія 987. У Іакова читается, что Владимиръ крестился въ десятое лѣто по убісній Ярополка; но туть должно видѣть ошибку вмѣсто девятое, какъ это и читается въ Никоновской (I, 25) и Псковской (Собр. лѣтт. IV, 175) лѣтописяхъ (недавно напечатанный сирскій историкъ начала XI вѣка Яхъя Антіохійскій говоритъ, что императоры съ помощью войскъ русскаго князя побѣдили бунтовщика въ сраженій, происходившемъ 13 Апрѣля 989 г., см. "Извлеченія изъ записокъ Яхъи Антіохійскаго", паданныя, переведенныя и объясненныя барономъ Ромномъ, въ приложеній къ XLIV т. Запис. Акад. Н., стр. 25. Когда падатель Яхъи полагаетъ, что Владимиръ оказаль помощь императорамъ до взятія Корсуни, то мы этого совсѣмъ не постигаемъ. т. с. не постигаемъ, чтобы Владимиръ могъ оказать императорамъ помощь еще въ то время, какъ осаждаль ихъ городъ и находиля съ ними въ войиѣ, ибо людямъ, съ которыми вокоють, не оказывають въ тоже время помощь).

приказаль, и исполнено. Въ дъйствительности, конечно, это не могло быть такъ. Переменить веру для народа не шутка, а потому и приказать это не можеть быть шуткой. Игорь и Ольга не отважились на то, чтобы ввести въ Россіи христіанство; Владимиръ отважился на это: но что удивительнаго, если прежде, чёмъ приступить къ дёлу, онъ довольно долгое время собирался съ духомъ? Крестившись самъ. Владимиръ могъ находить нужнымъ и благоразумнымъ подготовить народъ къ перемънъ въры, и такимъ образомъ между его собственнымъ крещеніемъ и крещеніемъ народа и могло пройдти то или другое значительное время. Допустивъ это предположение, что Владимиръ не тотчасъ послъ собственнаго крещенія приступиль къ крещенію народа, мы поймемъ и то, по видимому, странное обстоятельство, что не передъ собственнымъ крещениемъ и не тотчасъ послъ него онъ вступиль въ сношенія съ Греками. Крестившись самъ, но еще не ръшаясь приступить къ крещенію народа, Владимирь не вступаль въ сношенія съ Греками потому, что его собственное крещеніе было лъломъ частнымъ и что пока онъ еще не имълъ нужды въ этихъ сношеніяхъ; нъкоторое время, пока до общаго крещенія народа, онъ могь довольствоваться только темъ, что сталь членомъ кіевской христіанской общины 1).

Выше мы сказали, что едва ли следуеть думать, чтобы действію своего крещенія Владимирь хотель придать торжественность. Теперь, надвемся, читатель понимаеть наши слова. Если Владимирь приступиль къ крещенію всего народа не тотчась после собственнаго крещенія, т. е. если онъ находиль нужнымь вести дело съ осторожностію, то весьма возможно предполагать, что это крещеніе было совершено не только не торжественно, а совсёмъ скрытно отъ народа,— что Владимирь нашель благоразумнымь поступить такъ, чтобы не объявлять народу о своемъ намереніи принять христіанство, а объявиться ему уже после принятія последняго. Объявляя о намереніи, Владимирь могь бы опасаться более или мене сильныхъ протестовъ, а совершившійся факть могь быть легче и удобне навязань народу. Повесть, помещенная въ летописи, разсказавь о крещеніи Владимира въ

<sup>1)</sup> Для убъжденія тъхъ, кому показалось бы страннымъ и невъроятнымъ представлять дѣло такимъ образомъ, мы сошлемся на примѣры, вопервыхъ, не очень задолго до Владимира крестившагося польскаго короля Мечислава I, и вовторыхъ—весьма вскорѣ послѣ него крестившагося венгерскаго короля Стефана I. Оба эти государя крестились и нѣкоторое время были христіанами именно въ томъ скромномъ образѣ, какъ это мы предполагаемъ о Владимирѣ.

Корсуни, прибавляеть: «Се же, не свъдуще право, глаголють, яко крестился есть (Владимиръ) въ Кіевъ, иніи же ръша: въ Василевъ, друзіи же инако скажють». Намъ кажется, что въ этомъ, по мнѣнію автора повъсти, неправомъ, на самомъ дѣлъ и нужно искать праваго, именно—намъ думается, что въроятнъйшимъ мъстомъ крещенія Владимира должно считать Василевъ. Если онъ котълъ креститься скрытно отъ народа, то естественно было сдѣлать ему это не въ Кіевъ, а гдѣнибудь въ своемъ помъстьи, каковымъ могъ быть Василевъ. Свое названіе послѣдній, очевидно, получилъ отъ христіанскаго имени Владимира: не весьма ли естественно предположить, что онъ получилъ его именно въ память крещенія въ немъ князя 1)?

Прежде чёмъ обращаться къ рёчи о томъ, что расположило и побудило Владимира оставить язычество и принять христіанство, считаемъ нужнымъ, дёлая небольшое отступленіе, возвратиться къ знаменитой повёсти о крещеніи Владимира, пом'єщенной въ л'єтописи, чтобы дать о ней н'єкоторыя возможныя разъясненія.

Первоначальную редакцію пов'єсти составляеть та ея редакція, которая читается въ Житіи Володимеровомъ неизвъстнаго автора, т. е. повъсть первоначально явилась, подразумъвается — первоначально сочинена, въ томъ видь, въ какомъ она находится въ Житіи, или иначе сказать — Житіе представляеть собою первоначально сочиненную повъсть о крещеніи Владимира. Въ этой первой редакціи, представляемой Житіемъ, повъсть говорить о посыланіи Владимиромъ пословъ къ народамъ для осмотра или досмотра въръ, именно — къ Болгарамъ, Нъмцамъ и Грекамъ, и потомъ объ его походъ на Корсунь и о крещении въ семъ городъ отъ руки мъстнаго епископа. Послъ первой редакціи явилась вторая — та, которая читается въ летописи. Во второй редакцін-къ посольству, посыланному Владимиромъ къ народамъ, прибавлено поставленное и имъвшее будто бы мъсто впереди его посольство отъ народовъ къ Владимиру съ предложениемъ въръ, причемъ къ тремъ помянутымъ выше народамъ присоединенъ еще четвертый — Жиды Козарскіе. Давая свою прибавленную часть въ пространной обработкъ, въ видъ бесъды Владимира съ послами, при чемъ въ уста посла греческаго влагается пространнъйшая ръчь къ князю, вторая редакція соотв'єтственно съ этимъ обработываеть и то готовое, что нашла въ первой редакціи: она значительно обстоятельнъе гово-

<sup>1)</sup> Василевъ, въ настоящее время Васильковъ, на р. Стугиъ, въ 36 верстахъ къ юго-западу отъ Кіева.

рить о пребываніи пословь Владимира въ Константинополів, прибавляеть точныя св'ядівнія о болівни, которой внезапно подвергся и оть которой чудесно исцілился Владимирь въ Корсуни, влагаеть въ уста епископа Корсунскаго пространное наставленіе, обращенное къ новокрещенному.

Повъсть такимъ образомъ была сочинена въ два пріема, п начато было съ того, что въ дъйствительности есть дъло невозможное,— съ посольства Владимирова къ народамъ для осмотра въръ.

Кто быль первымь творцомъ знаменитой повъсти, пока остается неизвъстнымъ. Но есть вся въроятность предполагать, что онъ быль не Русскій, а Грекъ, т. е. одинъ изъ числа многихъ Грековъ, жившихъ въ Россіи въ періодъ домонгольскій. Сравнивъ Владимира съ Константиномъ Великимъ, авторъ взываеть къ нимъ обоимъ въ своей заключительной молитвъ: «о святая царя Константине и Володимере! помогайта на противныя сродникомъ ваю и люди избавляйта отъ всякія бъды греческія и рускія». Русскіе, такъ сказать, не притязали брать на себя то, чтобы молиться о Грекахъ, считая ихъ людьми слишкомъ высокими, чтобы они могли нуждаться въ чужихъ молитвахъ, а себя считая слишкомъ малыми, чтобы простирать на нихъ свои не прошенныя заботы, и подчеркнутое нами слово «греческія» ръшительно заставляетъ подозръвать въ авторъ Грека 1).

На вопросъ: какимъ образомъ кому-то пришло въ голову сочинить нашу повъсть, общій отвъть есть тоть, что такимъ же образомъ,

<sup>1)</sup> На греческое происхождение автора указывають, хотя и не несомнительно, и накоторыя частности текста. Рачь пословь о богослужении Болгаръ читается: "смотрихомъ, како поклоняются (Болгаре) въ ропать, стояще безъ пояса :: ропата есть среднев'вковое греческое факатом (Док. Gloss. Graecit.). Вытьсто поны у автора въ одномъ мъстъ (въ разсказъ о врещени Владимиромъ Кіевлянъ) стоитъ папы, что очевидно есть греческое татас (Форма: "мило васъ дъю" виъсто "миль ся вамъ дею" не можеть ли быть объясняема изъ греческаго?). Наконець, есть и еще одно обстоятельство, которое украиляеть въ мысли, что авторъ житія быль Грекъ. На греческомъ языкъ найдена повъсть о крещени Владимира, которая воспроизводя наши русскія пов'єсти, присоединяеть къ нимъ то, что первоучителей Константина и Меоодія (называя последняго Аоанасіемъ) заставляєть изобретать славянскую азбуку для насъ — Русскихъ (такъ называемая легенда Бандурісва, см. ее въ приложении къ этой главъ). Въ этой греческой повъсти, какъ и въ нашемъ Житін, не говорится о послахъ къ Владимиру, а прямо объ его послахъ къ народамъ. Если мы предположимъ, что авторъ Житія быль Грекъ, что онъ написалъ его по-славянски и по-гречески и что житіе, существовавъ на послъднемъ языкъ, послужило источникомъ (однимъ изъ источниковъ) для автора греческой повъсти, то мы и поймемъ, отчего у послъдняго исть о послахъ, приходившихъ къ Владимиру.

какимъ тысячѣ другихъ людей приходило въ голову сочинить тысячу другихъ повѣстей, т. е. что люди вообще одарены наклонностію сочинять. Нашелся человѣкъ, которому хотѣлось заставить міръ вѣрить той истинѣ, что мы — Русскіе выбирали вѣру изъ всѣхъ вѣръ и выбрали ту, которую нашли самою лучшею, и вотъ онъ и сочинилъ повъсть. Если мы примемъ, что первоначальный авторъ повъсти былъ Грекъ, тогда для насъ станетъ еще понятнъе, какимъ образомъ она могла явиться. Средневъковые Греки ни малъйше не стъснялись измогла явиться. Средневъковые греки ни малъише не стъснялись из-мышленіемъ, какъ очень хорошо знаетъ это всякій, кто имѣетъ съ ними хотя небольшое знакомство: а между тѣмъ для какого Грека не могло быть пріятнымъ и желательнымъ убѣдить Русскихъ въ томъ, что вѣра, которую они — Русскіе приняли отъ нихъ — Грековъ естъ вѣра самая лучшая? Такимъ образомъ, дѣло о появленіи на свѣтъ на-шей повѣсти изъяснялось бы весьма просто. Но намъ сильно подозръвается, что оно должно быть изъясняемо и еще проще, именно что повъсть въ своемъ первоначальномъ видъ явилась не какъ прямо намъренное измышленіе, а какъ плодъ простаго невъжественнаго недоразумънія. Если только мы согласимся принять, что авторь повъсти въ ея первоначальномъ видъ быль не Русскій, а Грекъ, то ея происхождение легко и естественно можеть быть изъяснено именно этимъ простайшимъ путемъ. Въ Никоновской латописи мы читаемъ подъ 1001 годомъ: «Того же лъта посла Володимеръ гостей своихъ, аки въ послъхъ, въ Римъ, а другихъ во Герусалимъ и во Египетъ и въ Вавилонъ, соглядати земель ихъ и обычаевъ ихъ» (I, 111). Согласимся предположить, что это извъстіе, върное или невърное, не есть позднъйшее измышленіе, а читалось уже въ лътописяхъ временъ нашего автора, — и для насъ разъяснится болье, чъмъ цълая половина шего автора, — и для насъ разъяснится болье, чыть цылая половина дыла. Посольство, о которомъ говорить Никоновская лытопись, было, по ен свидытельству, не до крещенія, а послы него, и не для согляданія вырь, а для согляданія жизни и быта народовъ, т. е. было подобно посольствамъ и поыздкамъ Петра Великаго въ западную Европу или посольствамъ туда же нынышнихъ Китайцевъ и Японцевъ. Но авторъ-Грекъ могь не самъ читать извыстіе въ лытописи, а слышать его устно отъ не совсымъ толковыхъ разскащиковъ, или и самъ читавши могь перепутатъ и вообразить, что посольство имъло мысто не послы, а до крещенія. Если случилось у него тымъ или другимъ образомъ это послыднее, то воть у него и готовъ былъ разсказъ о послахъ Владимира для осмотра выръ, по видимому, основанный на русской лытописи. Еще проще изъясняется остальная половина повысти. Есть

вся въроятность предполагать, что нашъ авторъ имълъ у себя въ рукахъ Похвалу Владимиру монаха Іакова, потому что онъ несомненно имъль въ рукахъ его другое сочинение 1). Но въ этой похваль онъ читаль, что Владимиръ, стоя подъ осажденною Корсунью, молился Богу: «Госпозн Боже, Владыко всвхъ! Сего у тебе прошю, даси ми градъ, да пріиму и да приведу люди крестьяны и попы на свою землю, да научать люди закону крестьянскому». У монаха Іакова совершенно ясно говорится, что Владимиръ молился такъ уже на третій годъ нослѣ крещенія. Но предположите въ авторъ-Грекъ нъкоторую невнимательность чтенія, извиняемую при томъ же тімь, что о крещеніи и о взятіи Корсуни у Іакова говорится не въ одномъ м'есте, а въ разныхъ мъстахъ, возьмите приведенныя слова отдъльно, сами-по-себъ: дъйствительно, весьма легко было подумать, что туть говорить человъкъ, не крестившійся уже, а только еще собирающійся креститься. А если случилось это последнее, какъ легко было этому случиться, то всть у автора быль готовъ разсказъ и о походъ Владимира подъ Корсунь для завоеванія віры, по видимому, также основанный на русскихъ извъстіяхъ 3). Когда извъстіе Никоновской лътописи о посольствъ Владимиромъ гостей для согляданія земель и обычаевъ ихъ авторъ понимаеть въ смысле посольства для согляданія вёръ и когда это голое извъстіе онъ комментируетъ такъ, что у Болгаръ и Нъмцевъ послы видъли ихъ скверныя дъла, а бывъ въ храмъ у Грековъ, не знали, гдъ стоять — на землъ или на небъ: то, конечно, комментируетъ совершенно самъ отъ себя. Но естественно, что онъ такъ и долженъ былъ комментировать, потому что Владимиръ дъйствительно принялъ въру отъ Грековъ.

Послъ первой редакціи явилась вторая, въ томъ дополненномъ и обработанномъ видъ, какъ читается повъсть въ льтописи. Кому принадлежить эта вторая редакція, самому ли льтописцу или кому нибудь стороннему и послъ него вставлена въ льтопись? Мы того ръшительнаго мнънія, что не первое, а послъднее. Прибавленное во второй редакціи къ первой есть намъренное сочиненіе, котораго не

<sup>1)</sup> Сказаніе страстей о убіснін святыхъ мучениковъ Бориса и Гльба.

<sup>2)</sup> Съ нашимъ объясненіемъ дѣла мы предполагаемъ въ авторѣ весьма большое невѣжество и легкомысліе: но кто не знаетъ примѣровъ еще бо́льшаго невѣжества и легкомыслія? Изъ образцовъ искаженія Греками нашей собственной исторіи напомнимъ легенду Бандуріеву (а изъ славянской исторіи вообще мы напомнили бы такъ называемое Өеофилактово Житіе Климента Бѣлицкаго, если бы только былъ напечатанъ нашъ критическій его разборъ).

представляется возможнымъ объяснить никакимъ неумыпленнымъ недоразумѣніемъ. Но изученіе лѣтописи приводитъ насъ къ высокому мнѣнію о л'втописців и намъ никоимъ образомъ не думается, чтобы онъ быль сочинителемъ. Затъмъ, есть вся въроятность думать, что уже и въ первой своей редакціи повъсть явилась послъ льтописца. Мы сказали выше, что вторую часть Житія Володимерова неизвъстнаго автора составляють краткія изв'єстія о построеніи Владимиромъ Десятинной церкви Богородицы, объ его добродътеляхъ, объ его смерти и погребенін, и что эти изв'ястія суть тіже самыя, которыя читаются въ лістописи на ряду съ ея другими изв'ястіями. Можно понимать дівло такъ, что летописецъ взялъ эти известія изъ Житія Володимерова и вставиль ихъ въ рядъ другихъ своихъ извёстій, изъ чего будеть слёдовать, что летопись написана позднее Житія. Но гораздо вероятиве понимать дёло такъ, что авторъ Житія береть извёстія изъ лётописи, нменно — что, сочинивъ повъсть о крещеніи Владимира, онъ присоединиль къ ней нъсколько отрывочныхъ историческихъ извъстій, взятыхъ изъ летописи (которая следовательно была написана до него). Побужденія, по которымъ онъ могь сділать это посліднее, весьма понятны: собственную его цёль составляло дать измышленную имъ повъсть о крещеніи Владимира; но онъ хотълъ дать повъсти названіе и видъ житія; сообразно съ симъ, онъ долженъ быль прибавить какія нибудь свъдънія изъ дальнъйшей жизни Владимира послъ крещенія и закончить его смертью, — это онъ и дълаеть, прибавляя къ собственной (т. е. собственнаго сочиненія) повъсти о крещеніи указанныя нами краткія св'ядівнія, взятыя у літописца. Точно также із относительно похвалы Владимиру, которая составляеть третью часть Житія и которая есть одна и таже съ похвалой, читаемой у летописца, вероятнъйшимъ представляется думать не то, что лътописецъ взялъ ее у автора Житія, а обратное. Похвала эта есть одна и таже въ лътописи и въ Житін, но въ последнемъ съ некоторымъ пополненіемъ противъ первой, именно — въ летописи Владимиръ сравнивается съ Константиномъ Великимъ, въ Житіи же сначала сравнивается съ Моисеемъ и потомъ съ Константиномъ Великимъ: если бы лътописецъ браль у автора Житія, а не наобороть, то какія бы онъ имъль побужденія выпустить первое сравнение? Наконець, мы имбемъ почти положительное свидетельство, что Житіе писано после летописи. Авторъ Житія говорить, что Владимирь «30 лёть и 3» жиль по святомъ крещенін; эти 30 літь и 3 могуть быть объяснены только тімь, что авторь иміть подъ руками такой списокъ Несторова Житія Бориса

и І'лѣба, въ которомъ, какъ и въ нѣкоторыхъ спискахъ дошедшихъ до насъ, и между ними въ одномъ спискѣ XII вѣка '), годъ крещенія Владимирова ошибочно стоялъ 6490-й вмѣсто 6495-го '). Но Несторъ, котораго имѣлъ въ рукахъ авторъ Житія, быль современникъ лѣтописца (и слѣдовательно, если авторъ жилъ послѣ перваго, то и послѣ втораго). '

Если повъсть въ своей первой редакціи, какъ весьма можно подозрѣвать, не была сочинена намѣренно, а сочинилась случайно и неумышленно, то и ея нравоученіе, что мы Русскіе выбирали в'вру и приняли ту, которую нашли лучшею изъ всёхъ, было дёломъ болёе случайнымъ, чемъ намереннымъ. Но целію нисколько не случайною, а прямо нам'тренною было это нравоучение для автора второй редакціи. Не довольствуясь констатированіемъ того факта, что мы Русскіе потому приняли въру Грековъ, что послъ произведеннаго выбора нашли ее самою лучшею, онъ задается задачею показать, что она действительно есть въра самая лучшая. По отношенію къ іудейству и магометанству онъ достигаетъ этого такимъ образомъ, что самихъ нословъ іудейскаго и магометанскаго заставляеть изображать предъ Владимиромъ свои въры, какъ въры несостоятельныя, именно-посла іудейскаго заставляя изображать іудейство, какъ въру отверженную Богомъ, а посла магометанскаго изображать магометанство какъ веру безнравственную и срамную; въ уста послу папину, пропов'яднику того же христіанства, что и посолъ греческій, авторъ не въ состояніи быль вложить такихъ рвчей, которыя бы служили къ осужденію латинства

<sup>1)</sup> Московск. Успенск. собора, изд. Бодянскимъ.

<sup>2)</sup> Какъ произошла ошибка въ славянскомъ письмѣ цифръ, это весьма понятно: 6495 по-славянски «Зүчс; нѣкоторые переписчики приняли послѣднюю цифру за букву е, означающую 90-е и отбросили; послѣ этого и осталось «Зуч.

<sup>3)</sup> Изъ Грековъ, на которыхъ можно гадать съ нѣкоторою вѣроятностію, намъ извѣстенъ пока только одинъ, это — монахъ Феодосій, жившій въ Кіевѣ, вѣроятно, въ качествѣ какого-нибудь чина при митрополитѣ, въ первой половинѣ XII вѣка и переведшій съ греческаго языка на славянскій, по просьбѣ Черниговскаго князи Николая Святоши, подвизавшагося въ Печерскомъ монастырѣ (съ 1106 по 1142 или 43 г., Лѣтоп. и Патер. Печерск.), посланіе папы Льва Великаго къ Константинопольскому патріарху Флавіану объ ереси Евтихія (Напечатано въ Чтеміять Общ. Истор. и Древи., 1848 г., № 7. Грѣшный Феодосій, сдѣлавшій изъ лѣтописи выписку повѣсти о крещеніи Владимира, читаемую въ Румянцевской рукописи № 306, у Восток. стр. 434, къ намъ не относится, ибо, во-первыхъ, его выписка вовсе не одно и то же съ нашимъ житіемъ, во-вторыхъ — см. о немъ въ Чтеміять о ялыкъ и словесности II Отод. Акад. Н. 1854 и 1855 гг. статью преосв. Макарія: Записка о Феодосіи, списателѣ Житія Володимерова).

(а что касается до догматическо-обрядовыхъ ересей латинянъ, то автора хватало на столько, чтобы понимать несообразность-излагать ихъ предъ Владимиромъ язычникомъ); здесь онъ достигаеть своей цели другимъ образомъ: вопервыхъ, при помощи того наивно-искусственнаго средства, что послу папину-проповъднику ученія неправаго онъ связываеть языкь и заставляеть его быть весьма малословнымъ и «неужьющимъ глаголати» передъ Владимиромъ, тогда какъ наобороть въ уста послу греческому, проповъднику ученія праваго, влагаеть въ уста пространнъйшую ръчь (хотя ръчь эта представляеть апологію вообще христіанства, а не въ частности православія, и совершенно столько же могла быть ръчью посла папина, какъ и греческаго), -- во-вторыхъ посредствомъ поученія о латинянахъ къ Владимиру уже крестившемуся и ставшему на христіанскую точку зрѣнія, которое онъ заставляеть говорить ему епископа Корсунскаго, его крестителя, и въ которомъ показывается отступленіе латинянъ отъ чистоты православія исторически, а ихъ развращенные обычаи, предполагающіе развращенное ученіе, обличаются оть здраваго христіанскаго смысла. Наконецъ, эта пространнъйшая ръчь, влагаемая въ уста философа греческаго и, такъ сказать, господствующая надъ всею повъстію, кромъ указанной частной цели, вообще разсчитана на то, чтобы произвесть на читателя впечатленіе, что говорить такимъ обильнымъ образомъ, такъ сказать-всв голоса покрывая и потопляя, что иметь такую речь, неудержимо льющуюся какъ ръка, могь только проповъдникъ одной въры истинной і).

Практическая цёль нашей редакціи пов'єсти есть та, чтобы укр'єпить русскихъ людей въ привязанности къ своей вёр'є и усилить въ нихъ отвращеніе къ чужимъ вёрамъ. У насъ въ періодъ домонгольскій не было м'єста открытой пропаганд'є никакой чужой в'єры; равныхъ образомъ у насъ не угрожала тогда православію опасность и тайной пропаганды какой-нибудь иной вёры. Такимъ образомъ, у насъ въ періодъ домонгольскій вовсе не было настоятельной нужды заботиться о томъ, чтобы отвращать русскихъ людей отъ чужихъ вёръ. Но если

¹) Рѣчь эта, какъ поученіе къ христіанину уже убѣжденному въ истинѣ христіанства, могла бы быть названа очень хорошею; но, заставляя произносить ее философа предъ Владимиромъ язычникомъ, неизвѣстный авторъ ея наивно забываеть, что Владимиръ еще не христіанинъ и что наибольшая часть того, чѣмъ онъ его убѣждаеть, для него еще вовсе не убѣдительна (въ литературномъ отношеніи наша рѣчь представляеть собою не самостоятельное произведеніе, а компиляцію; но, какъ таковая, она должна быть признана весьма не дурною и даже положительно хорошею).

не было настоятельной нужды, то дёло имёло себя и не такимъ образомъ, чтобы исключительные ревнители отеческой въры не могли находить для себя никакихъ поводовъ заботиться объ ея охраненіи. Въ Кіевъ и другихъ большихъ городахъ постоянно жило немалое количество людей латинской въры въ качествъ солдать въ войскахъ князей (въ нъкоторомъ количествъ Варяги послъ прекратившагося ихъ наплыва и Немцы), въ качестве иностранныхъ торговцевъ, въ качествъ приходившихъ на время ремесленниковъ и принявшихъ русское подданство постоянныхъ жителей (колонистовъ) 1. Въ Кіевъ и, по крайней мъръ, въ нъкоторыхъ изъ другихъ большихъ городовъ преимущественно Руси задивировской или собственной Руси домонгольской было не малое количество Жидовъ 2). Купцы русскіе, ведшіе заграничную торговлю, кром'в латинскаго Запада, вздили въ магометанскую Камскую Болгарію и въ разнов'врный или всевозможновърный Крымъ. Наконецъ, князей нашихъ періода домонгольскаго вовсе не должно представлять себъ въ такомъ совершенномъ разобщенін съ Западомъ, въ какомъ были государи Московскіе XV-XVII в., а напротивъ должно представлять себъ почти въ такомъ же живомъ и тъсномъ общеніи, которое существуеть теперь, со времени Петра Великаго. Такимъ образомъ, если не было между Русскими домонгольскаго періода пропаганды иныхъ вёръ ни явной ни тайной, то некоторые классы ихъ находились въ довольно большомъ общеніи съ иновърцами. А это и могло воспламенить ревность какого-нибудь особенно усерднаго поборника своей отеческой въры, чтобы въ видахъ укръпленія въ нашихъ древнихъ предкахъ сознанія превосходства ихъ православной въры надъ всъми другими върами и въ видахъ воспитанія и укрышленія въ нихъ отвращенія къ другимъ вырамъ создать нашу повъсть 3). (Можно предполагать съ нъкоторою, впрочемъ---не

<sup>1)</sup> Авторъ Слова о датынѣхъ, которое усвояется Өсодосію Печерскому, но которое на самомъ дѣдѣ доджно быть усвояемо Өсодосію Греку, жившему въ половинѣ XII вѣка, о которомъ мы сказали сейчасъ выше (см. ниже), говорять о датинянахъ, что "исполнилася и наша земля злыя тоя вѣры людей",—сfr нарочитую рѣчь ниже.

<sup>2)</sup> О Жидахъ у насъ въ Россіи ниже также сказано будеть нарочито.

<sup>3)</sup> Весьма намъ думается, что и вторая редакція повъсти принадлежить также Греку, а не Русскому. Ръшительное доказательство этого мы наклонны видъть въ словахъ, которыя авторъ нашей редакціи повъсти влагаеть въ уста Владимира: "Руси есть веселье питье, не можемъ безъ того быти". Чтобы Русскій устами Владимира хотълъ санкціонировать русское пьянство, это представляется намъ совершенно невъроятнымъ. Слова эти вложены въ уста Владимира, очевидно, въ ва-

особенно большою, въроятностію, что нашъ неизвъстный авторъ второй редакціи быль побуждень кь ея составленію приміромь подобной повъсти, которую онъ видълъ у однихъ изъ иновърцевъ, жившихъ въ Кіевъ, именно-у Жидовъ повъсти о принятіи іудейства Хазарами. Около половины VIII въка часть Хазаръ, --- каганъ или государь съвысшимъ дворянствомъ, приняли іудейство. Какъ это случилось, остается неизвъстнымъ. Но въ первой половинъ XII въка испанскій Еврей Егуда Галеви (Jehuda Halevi) написаль повъсть о семъ обращении, въ которой представляеть дело такимъ образомъ: хазарскому государю, который ревностно преданъ былъ своему идолопоклонству и имълъ благочестивыя чувства, нёсколько разъ являлся во снё ангелъ, обращавшійся къ нему съ словами: «твои чувства добры, но твое служеніе Богу (gottesdienstliches Thun) не право»; чтобы узнать образъ праваго служенія Богу, государь обратился къ языческому философу, представителю пантеизма, къ христіанскому и магометанскому учителямъ; выслушавъ пространныя річи всіхъ, государь не удовольствовался ни однимъ и такъ какъ христіанскій и магометанскій учители ссылались на іудейство, какъ на исходный пунктъ своихъ въръ (bewahrheitende

смышку надъ Русскими и хотять сказать, что-де Русскій не забываеть о винь, когда. говорить и о върахъ, и что-де при разсуждени о достоинствъ въръ для него первый вопросъ: а позволяеть ин въра пить вино? Басни о магометанахъ, читаемыя. въ нашей редакціи пов'єсти, сколько знаемъ, не встрычаются въ томъ вид'є, какъ. она въ ней, въ славянскихъ, переведенныхъ съ греческаго, кингахъ. Это даетъ знать, что авторъ нашей редакціи браль ихъ прямо изъ греческихъ книгь, и слідовательно-что онъ быль Грекъ (Есть въ нашей редакціи пов'єсти одно, не совсемъ понятное для насъ противоречіе: философъ греческій говорить Владимиру, что вёра датинявъ "маломь (мало) съ нами развращена", а епископъ Корсунскій въ своемъ поучения въ Владимиру говоритъ ему, что она много развращена. Не указываеть ян это на цълыя три редакціи пов'ясти, изъ которыхъ вторая не дошла до насъ?).--Относительно времени появленія нашей редакціи повъсти есть въ ней одинъ признакъ, но далеко не опредъленный. Владимиръ говоритъ въ ней посламъ папы: "идъте опять (назадъ), яко отци наши сего не пріяли суть"; слова эти, не нивющія смысла въ устахъ Владимира, значать то, что редакція явилась послів болъе или менъе многократныхъ присыловъ папами къ намъ своихъ пословъ. Указывають еще на слова Владимиру жидовъ: "предана бысть земля наша хрестеяномъ", при чемъ, если бы разумъть ихъ о собственномъ времени автора нашей редавціи пов'єсти, нужно было бы разум'єть времена господства въ Палестин'є крестоносцевъ. Но слова могуть быть понимаемы и о давно прошедшемъ (домусульманскомъ) времени. (Въ редакцін повъсти упоминается мионческій папа Петръ Гугнивый. Если бы признать справедливыми наши предположенія, что онъ явился не ранъе конца XII—начала XIII въка, см. 2-й половины I-го тома стрр. 693 и 789:. то симъ опредълилось бы и время появленія редакціи повъсти).

Voraussetzung), то онъ захотъль выслушать и учителя іудейскаго: этоть послъдній убъдиль государя въ истинъ іудейства. Повъсть Егуды Галеви, написанная съ цълію показать превосходство іудейства предъфилософскимъ язычествомъ, магометанствомъ и христіанствомъ и, по мнънію Евреевь, т. е. съ ихъ точки зрънія, выполняющая свою задачу превосходно, пользовалась и пользуется у нихъ величайшею славой, величалась и до сихъ поръ величается «безсмертнымъ твореніемъ» 1. Принимая во вниманіе, что Евреи всего свъта, по живому

<sup>1)</sup> Gractz'a Geschichte der Juden, VI, 162.—Повъсть Егуды Галеви, написанная имъ на арабскомъ языкъ, была имъ озаглавлена (въ переводъ съ арабскаго на русскій при посредств'є н'ямецкаго); "Книга доказательства и доводовъ на помощь презираемой религін"; въ еврейскомъ переводъ, который сдъланъ былъ вскоръ послъ смерти автора, она названа: Сеферъ гаккузари (Сеферъ — Козри) т. е. Книга Хазарина или хазарская. Еврейскій переводъ напечатанъ быль въ первый разъ въ 1506 г. и потомъ печатаемъ много разъ. Въ 1660-мъ г. она была издана Буксторфомъ сыномъ въ датинскомъ переводъ подъ заглавіемъ Liber Cosri; въ недавнее время часть ея издана въ нъмецкомъ переводъ подъ заглавіемъ: Das Buch Kusari. Мы не имъли повъсти подъ руками ни въ латинскомъ ни въ нъмецкомъ переводахъ и передали ея содержаніе по указанной выше книгь Gractz'a Geschichte der Juden,—VI, 146 sqq; ея библіографію см. у Fürst'a въ Bibliotheca Judaica,— II, 36 fin. sqq. Полагають, что исторической основой для повъсти служило инсьмо хазарскаго кагана Іосифа, написанное въ половинъ Х въка (ок. 960-го г.) къ испанскому Еврею Хаздаю или Хиздаю и передающее по просъбъ этого послъдняго исторію обращенія Хазаръ въ іудейство. Это письмо шло бы намъ еще болье. чемъ повесть Егуды Галеви, ибо въ немъ говорится о посольствахъ, присыданныхъ къ кагану съ предложениемъ въръ отъ царей христіанскаго и магометанскаго. Но мы того мивнія, что оно подложно и само составлено на основаніи повъсти Егуды Галеви: что сообщаеть Іосифъ Хаздаю о современной себъ Хазаріи, весьма подозрительно: когда о принявшемъ јудейство каганъ говорится, что онъ еще будучи язычникомъ истребилъ всъхъ идоловъ въ своей земль и идолослужителей предалъ смерги, то это представляется неудачной (перехитренной) поправкой противъ Галеви; наконецъ, и то обстоятельство, что письмо открыто Евреями только во второй половинъ XVI въка послъ того, какъ была не одинъ разъ напечатана повъсть Галеви (объ открыти у Graetz'a V, 367 и 370 примм.), наводить на сомнывіе (въ русскомъ перевод'в письмо Іосифа къ Хаздаю напечатано въ Чтеніяль Общ. Ист. и Древн., 1847-10 г. № 6, а извлечение изъ просительнаго письма Хаздая къ Госифу, которое открыто одновременно съ первымъ и тоже должно быть считаемо подложнымь, въ Сборнико исторических и статистических свыдыний о Россіи, изд. Д. В., т. І. М. 1845). Сfr статью И. И. Малишевскаго: Еврен въ южной Руси и Кіев'я въ Х-ХІІ в'якахъ, напечатанную въ Трудахъ Кіевск. Духови. Академін.—Кстати замѣтимъ здісь, что найденную будто бы, т. е. сочиненную. нзвъстнымъ Фирковичемъ еврейскую запись о приходъ въ 986-м. г. пословъ Владимира въ хазарскому кагану можно читать въ сейчасъ помянутой статъв г. Малышевскаго, по изд. огдальной брошюрой стр. 3 прим. (у Gractz'a о ней V. 550.

сознанію себя единымъ народомъ и по своему исключительному положеню среди другихъ народовъ, постоянно находятся во взаимномъ между собою общении, не невозможно предполагать, что повъсть Егуды Галеви, столь дорогая для національно-религіозной гордости всёх в их в. доходила и до нашихъ кіевскихъ Евреевъ. Обращеніе подобной повъсти между Евреями могло дать мысль и усердіе какому-нибудь Русскому или Греку, чтобы пов'всть о крещеніи, читавшуюся въ житіи Володимеровомъ неизвестнаго автора, переработать такъ, какъ она читается въ лътописи. - На мысль сочинить посольства къ Владимиру отъ народовъ съ предложениемъ въръ авторъ могъ быть наведенъ лътописью. въ которой онъ читалъ, что къ Ярополку не задолго до его смерти присылали въ одномъ году пословъ сначала Греки и потомъ папа. Никон. лет. подъ 979-мъ годомъ.—Объ источникахъ, которыми пользовался авторъ повъсти при составленіи пространной річи Владимиру философа греческаго и поученія ему епископа Корсунскаго, см. Сихомаинова О древней русской летописи, какт памятнике литературномъ. С.-Иб. 1856, стр. 54 squ и Давлова Критические опыты по истории древижитей Греко-Русской полемики противъ латинянъ, С.-Пб. 1878. crp. 8 sqq 1).

Усердный сочинитель не досмотрѣль въ нашей повѣсти о крещеніи, что по ней Владимирь не считаль нужнымъ посылать своихъ пословъ къ Хазарамъ, уже изъ самой бесѣды съ послами хазарскихъ Жидовъ убѣдившись, что іудейство есть вѣра, отверженная Богомъ. Или можеть быть онъ хотѣль въ семъ случаѣ опровергнуть нашу повѣсть? Рошъ Мешехъ, что должно понимать — Руссы Московскіе, тоже не дурно).

<sup>1)</sup> Наша повъсть о крещеніи Владимира (вторая редакція), нашісанная съ цілію доказать превосходство нашего православія передъ всіми другими вірами, вь XVI въкъ была обращена Русско-литовскими антитринитаріями на защиту антитринитаріанства противъ православія. Они сочинили письмо къ Владимиру будто бы оть одного изъ его пословъ, отправленныхъ для осмотра вѣръ, именно-отъ Ивана Смеры Половлянина, датированное изъ Александрін (Никон. лѣт. подъ 1001-мъ годомъ о посольствахъ въ Римъ, Герусалимъ, во Есспеть, принимаемыхъ Стрыйковскимъ за посольства для осмотра вфръ), въ которомъ сильно укоряются Греки и ихъ вфра и въ которомъ князь настоятельно убъждается не принимать последней. О письмъ Смеры Карамлин I, прим. 447, митр. Еменій въ Словарѣ Русскихъ свътскихъ писателей подъ сл. Іоаннъ Смера и спеціально-помянутый И. И. Мальшевскій въ статьф: Подложное письмо Половца Ивана Смеры къ вел. кн. Владимиру св., напечаганной въ Трудахъ Кіевск. Дух. Академін за 1876-й г. (Любопытно читать въ письмъ, какъ отвъчается въ немъ на слова повъсти, что послы наши, бывъ въ храмѣ Грековъ, не знали, гдѣ стоятъ — на землѣ или на небѣ: "илъ Терусалима принедъ я-пишетъ мнимый Смера-сюда въ Александрію; здісь я повсюду увиталь божницы, построенныя роскошно, и людей, правами похожихъ на аспиловъ и

Обращаясь къ ръчи о томъ, что расположило Владимира принять христіанство, сначала скажемъ о мивніяхъ, съ которыми мы не согласны.

Особеннаго расположенія у Владимира къ принятію христіанства преосвящ. Филаретъ ищеть въ его особенномъ душевномъ настроеніи, представляя его какъ тяжкаго, угрызаемаго совъстью, гръшника, который не находить успокоенія своей душів въ язычествів и ищеть его вив сего последняго. «Ужасное братоубійство,-говорить преосв. Филареть, — побъды, купленныя кровію чужихъ и своихъ, сластолюбіе грубое не могли не тяготить совъсти даже язычника. Владимиръ думаль облегчить душу тёмъ, что ставиль новые кумиры на берегахъ Дивпра и Волхова, укращаль ихъ серебромъ и золотомъ, закалаль тучныя жертвы передъ ними; мало того,-пролиль даже кровь двухъ христіанъ на жертвенник идольскомъ. Но все это, какъ чувствоваль онъ, не доставляло покоя душъ, -- душа искала свъта и мира»... Можеть быть, это и привлекательная идеализація челов'яка, но т'ямь не менъе вовсе не состоятельная. Братоубійство, совершенное Владимиромъ, принадлежить къ числу тъхъ особаго рода преступленій, которыя вызываются и оправдываются такъ называемою политическою необходимостію, и мы, къ прискорбію, не знаемъ ни одного примъра ни въ древней, ни въ новой исторіи, чтобы подобное преступленіе легло свинцовою тяжестью на совъсти того, кто его совершилъ. Сынъ Владимировъ, христіанинъ Ярославъ, подобно отцу и совершенно по такому же, какъ онъ, побужденію, поднимая руку на брата, не только не считалъ себя преступникомъ, а напротивъ съ упованіемъ призывалъ себъ на помощь правду Божію: «И подойде на Святополка, нарекъ Бога, рекъ: не я почахъ избивати братью, но онъ; да будеть отмъстникъ Богъ крове братъи моея... суди ми Господи по правдъ. Совершенно такое же оправданіе было и у Владимира, и совершенно тыми же словами оправдывался и онъ, какъ это прямо говорить льтопись 1). Предполагать, чтобы побъды, купленныя кровію чужихъ и своихъ, могли тяготить совъсть даже язычника, есть не только странная, но и смъшная натяжка. Кому же неизвъстно, что побъды, купленныя какою бы то ни было ценою, не только во времена языческія, по н

василисковъ (т. с. Грековъ, имъющихъ роскошныя божницы); но видълъ я также не мало молитвенныхъ домовъ христіанскихъ, въ которыхъ нѣтъ никакихъ идоловъ, а только столы и скамьи"..., у Малыш. отд. брош. стр. 2).

¹) Подъ 980-мъ г.: "не азъ почахъ братью бити, но онъ, азъ же, того убоявся, придохъ нань".

во всв времена христіанскія, не исключая и ныившиную нашихь, ни малъйше не безпокоять совъсти счастливыхъ побъдителей и приносять имъ одно, считаемое притомъ величайшимъ, удовольствіе, и болве ничего? Не станемъ же мы считать Владимира какимъ-нибудь необычайнымъ исключеніемъ изъ всёхъ людей? Грубымъ, необыкновеннымъ сластолюбцемъ считаютъ Владимира всв на томъ основаніи, что объ этомъ прямо говорить летопись. Признаемся откровенно, мы не совсемъ веримъ, или, лучше сказать, совсемъ не веримъ известію, читаемому въ летописи, будто Владимиръ имелъ 800 наложницъ 1), да еще кром'в того, будучи не сыть блуда, приводиль къ себ'в чужихъ замужнихъ женъ и растлеваль девиць. Владимиръ быль не государь восточный, не Соломонъ и не Сарданапалъ (хотя въ летописи и сравнивается онъ съ первымъ), а государь европейскій; если бы о другомъ европейскомъ государъ говорилось то, что говорится о Владимиръ, не счелъ ли бы всякій подобныхъ ръчей съ перваго слова за совершенно несообразную фабулу? Почему же вовсе несообразное въ приложеніи къ другимь было бы сообразнымь въ приложеніи къ Владимиру? Ни про Соломоновъ, ни про Сарданапаловъ Владимиръ, конечно, не зналь; но если бы онь въ отношени въ многочисленности и пышности гарема хотель быть государемь восточнымь, то передъ нимъ былъ примъръ кагановъ Хазарскихъ: однако и эти восточные государи въ Европъ имъли только по 25 женъ и 60 наложницъ 2). Наконедъ, не превосходить ли всякій смысль то, что Владимиръ, нивы гаремъ въ 800 наложницъ, все-таки еще приводилъ чужихъ замужнихъ женъ и растлеваль девиць? Несообразное известіе, очевидно, выдумано съ тою целію, чтобы Владимира - язычника какъ можно резче противопоставить Владимиру-христіанину, и верить ему значило бы върить совершенно невъроятному з). Но если даже и

<sup>1)</sup> По Никоновской лѣтоп., I, 65, наложницъ у Владимира было даже и не  $\approx 0.0$ , а 1100: 300 въ Вышгородѣ, 300 въ Бѣлгородѣ, 300 въ Родиѣ и 200 на Берестовомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. у *Бестужева-Рюмина* въ Русск. ист. I, 81 (Карамз. I, прим. 90).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О рожденіи Владимиромъ Святополка отъ плінной Гречанки, бывшей передъ тімъ женою его старшаго брата Ярополка, літописецъ говорить: "Володимерь залеже жену братьню Грекиню, и біз непраздна, отъ неяже родися Святополкъ; отъ гріховнаго бо корени золъ плодъ бываеть: понеже бо была мати его черницею, а второе — Владимиръ залеже ю не по браку, прелюбодійчичь бысть убо: тімъ же и отець его не любяще, біз бо отъ двою отцю — отъ Ярополка и отъ Володимера" (подъ 980-мъ г.). Справедливо или несправедливо то, что Владимиръ не любиль Святополка, какъ рожденнаго отъ прелюбодійства, но эту нелюбовь,

допустить что нибудь подобное, то и въ этомъ случав между Русскими X въка Владимиръ вовсе не будетъ представлять изъ себя необыкновеннаго и выходящаго изъ ряду вонъ чсключенія. Діло въ томъ, что между предками нашими по норманской линіи или Русскими въ собственномъ смысль, по особеннымъ обстоятельствамъ, господствовало до христіанства сластолюбіе, совершенно неограниченное. Въ древивищее время Русскіе почти исключительно жили нападеніями на другіе народы и военными грабежами 1). Главную добычу въ этихъ нападеніяхъ составляли пленники и пленницы, всленствіе чего у нихъ явилась нарочитая и общирная торговля невольниками н невольницами. Съ теченіемъ времени Русскіе перестали быть исключительно разбойниками, но торговля невольниками и невольницами, по сделанной привычев, продолжала составлять ихъ спеціальность, и такъ это было, какъ мы положительно знаемъ, и въ X въкъ 2). Но относительно этого особаго рода товара ввелся обычай, что пока онъ находился на рукахъ у купцовъ, они -- купцы пользовались имъ сами: положительныя свидътельства изъ Х въка говорять намъ, что каждая продаваемая невольница была для Русскаго, если онъ только хотель того, и его наложницей, и что это считалось деломь вполне естественнымъ и обыкновеннымъ 3). Въ то время князь былъ самымъ первымъ купцомъ, и наложницъ въ этомъ смыслъ, въроятно, иногда бывало у Владимира не по восьми соть, а не по одной тысячь. Мы не знаемь, предавался ли онъ съ своими невольницами тому необузданному сластолюбію, о которомъ говорится въ летописи; но если бы это было лаже и такъ, то и въ этомъ случат его совъсть должна была мучиться столько же, сколько мучится совъсть каждаго человъка оть дъла со-

вслёдствіе указанной причины, усвояеть ему літописець. Изъ сего слідуеть, что літописець далекь быль оть того, чтобы считать Владимира величайщимь развратникомъ. А если такъ, то изъ этого въ свою очередь должно слідовать, что читаемое въ літописи о развраті Владимира не должно быть усвояемо ему самому.

<sup>1)</sup> Сfr Ибнъ-Дасту по изд. Хвольсона, стр. 35, § 2.

<sup>2)</sup> Ibn-Foszlan у Френа, S. 7; Ольга объщалась прислать императору въ даръ: челядь, воскъ и скору и пр. Святославъ говорить о Переяславиъ Дунайскомъ, что въ него изъ Руси идуть: скора и воскъ, медъ и челядь; въ разсказъ объ одномъ чудъ Николая Чудотворца, случившемся въ Константинополъ въ правленіе императора Константина Мономаха (1042—1054), говорится, что нъкій бояринъ, желая купить раба, вземъ литру злата и всъдъ на конь, доъха до торгу, идъже рустіи купци приходяще челядь продають" (рукоп. Моск. Дух. Акад. № 90, л. 222, чудо 34-е).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibn-Foszl. ibid. (Весьма въроятно, что это такъ было и у другихъ, занимавшихся торговлей невольниками; о кавказскихъ Горцахъ сfr статью: "У подошвы Ельборуса", напеч. въ Въстникъ Европы 1886, Февраль, стр. 563).

вершенно естественнаго и принятаго <sup>1</sup>). Наконець, какъ бы ни было въ дъйствительности, преосв. Филареть забываеть объ одномъ весьма простомъ обстоятельствъ, изъ котораго необходимо должно слъдовать, что сластолюбіе туть остается ни при чемъ: въ такихъ молодыхъ годахъ, въ какихъ Владимиръ принялъ христіанство (или невступно въ 30 лътъ, или никакъ не болъе 30-ти), крайніе сластолюбцы никогда не приходять въ раскаяніе.

<sup>1)</sup> Мы весьма подозрѣваемъ, что изъ этой торговли невольницами и возникло сказаніе о многочисленнъйшемъ гаремъ Владимировомъ, т.-е. что продажныя невольницы, которыхъ онъ имъль всегда много, прямо превращены въ его наложницъ. Адамъ Бременскій, говоря о Норманнахъ, что они презираютъ золото, серебро и все, что у другихъ считается драгодъннымъ, in sola mulierum copula modum nesciunt,-quisque secundum facultatem suarum virium duas aut tres et amplius simul habet, divites et principes absque numero (Lib. IV, с. 21), даеть знать, что пользование невольнивами какъ наложнивами было у Норманновъ весьма распространено. Ибнъ-Фоцианъ говорить, что князь Руссовъ имъль при себъ назначенныхъ для его постеля 40 служановъ (vierzig Mädchen, у Френа S. 21). Прямо о самомъ Владимирѣ Титмаръ Мерзебургскій утверждаеть, что онъ быль formicator immensus et crudelis (Chronic., lib. VII, с. 52). Такимъ образомъ, весьма возможно допустить, что Владимирь до христіанства дійствительно неуміреннымь образомь предань быль пороку сластолюбія, но изв этого ничего не будеть следовать, такъ какъ предань быль виесте со всеми другими, а не исключительно противъ другихъ. Но за тамъ, есть основанія думать, что между Норманнами нашими Русскими или Кіевскими во время Владимира уже не господствовало прежняго невоздержанія п что и самъ Владимиръ уже не былъ до принятія христіанства тімъ сластолюбцемъ, какими могли быть его предшественники (и какимъ, можеть быть, и представляетъ его Титмаръ по общимъ слухамъ объ этихъ последнихъ). Малуну или Малку, мать Владимирову, за то, что она позволила себв вступить въ связь съ Святославомъ, Ольга отослала во гитвит въ село Будутино (Никон. лът. I, 54). Митр. Иларіонъ, монахъ Іаковъ и преп. Несторъ, когда говорять, что Владимира расположила къ принятію христіанства благодать Св. Духа, какъ будто устраняють мысль о немъ, вакъ о тяжкомъ грешнике въ язычестве (Когда второй говоритъ, что Владимиръ, ставъ христіаниномъ, каялся о прежнихъ грѣхахъ своихъ: "акы звѣрь бяхъ, много зла творяхъ въ поганьствъ и живяхъ якы скоти наго", то, можеть быть, наменаетъ на языческое сластолюбіе, а можеть быть-просто разумьеть нечистоту языческой жизни, какъ таковой). Что касается до того, чтобы Владимиръ приводилъ къ себъ чужних замужних жень и растивналь двиць (подразумвнается, — дочерей свободныхъ людей), то Адамъ Бременскій говорить: Capitali pena mulctatur (у Норманновъ), si quis uxorem alterius congoverit aut [vi oppresserit virginem, Lib IV с. 21. Для объясненія того, что Владимиру усволется это привоженіе чужихъ женъ и раставьніе двиць, можеть быть, должны быть приняты въ соображеніе тв известія о Норманнахъ, что они, дълая свои разбойничьи набъги на другіе народы, uxores stuprabant, puellas devirginabant, -Dudo Viromandensis De moribus et actis primorum Normanniae ducum libri tres, Lib. I нач., у Миня въ Патр. t. 141 p. 622).

Итакъ, нѣтъ основаній и вѣроятности предполагать, чтобы Владимиръ долженъ былъ сознавать себя тяжкимъ грѣшникомъ. Но если бы, наконецъ, даже и предположить это, то изъ сего не будетъ слѣдовать того вывода, который дѣлаетъ преосв. Филаретъ. Мы не рѣшимъ вопроса, для чего Богъ терпитъ и допускаетъ ложныя религи: но то несомнѣнный фактъ, что Онъ терпитъ ихъ и допускаетъ. А вслѣдствіе этого и въ ложныхъ религіяхъ, такъ же какъ и въ истинной, люди находятъ миръ и утѣшеніе своимъ смущаемымъ совѣстямъ, котя и воображаемые.

О началъ княженія Владимирова въ Кіевъ льтопись говорить: «И нача княжити Володимеръ въ Киевъ единъ, и постави кумиры на холму вив двора теремнаго: Перуна древяна, а главу его сребрену, а усъ злать, и Хорса-Дажьбога и Стрибога и Симарыгла и Мокошь; и жряху имъ, наричуще я боги, и привожаху сыны своя и дщери и жряху бъсомъ и оскверняху землю требами своими, и осквернися кровьми земля Руска и холм-отъ» (холмъ тотъ). Приводя это извъстіе въсвязь съ извъстіями такъ называемой Іоакимовой льтописи Татищева, С. М. Соловьевъ все дело о крещени Владимира представляеть такъ: старшій брать Владимира Ярополкъ быль приверженцемъ христіанства и покровителемъ его последователей, вследствие чего нелюбимъ быль кіевскими язычниками. Поднявъ войну на брата, Владимиръ объявиль себя на сторонъ язычниковъ и вслъдствіе того, при помощи кіевскихъ недоброжелателей Ярополка, достигь побёды надъ нимъ и великокняжескаго престола. Обязанный достижениемъ последняго партіи языческой, Владимиръ ознаменовалъ начало своего правленія самою усердною ревностью къ язычеству... Но «русское язычество было такъ бъдно, такъ безцвътно, что не могло съ успъхомъ вести спора ни съ одною изъ религій, имъвшихъ мъсто въ юговосточныхъ областяхъ тогдашней Европы, темъ более съ христіанствомъ». Всё усилія Владимира (съ дядей своимъ Добрыней) поднять сколько-нибудь язычество привели его только къ тому, что показали ничтожество и несостоятельность последняго и указали ему путь къ христіанству, пропов'ядники котораго и предстали предъ нимъ въ лицв кіевскихъ христіанъ Варяговъ.

Прежде всего, если Соловьевъ думаеть, что Владимиръ убъдился сначала въ ничтожествъ и ложности язычества, а потомъ въ истинности христіанства, то онъ представляетъ дъло, какъ мы говорили выше, совершенно невърно и совершенно невозможнымъ образомъ со стороны психологической. Владимиръ могъ убъдиться въ томъ и дру-

гомъ только одновременно, но никакъ не сначала въ одномъ, а потомъ въ другомъ (Если не ошибаемся, Соловьевъ представляеть дъло, приближаясь не по буквъ, а по смыслу къ повъсти, помъщенной въ лътописи, такимъ образомъ, что въ виду религій юго-восточной Европы, которыя всв превосходили язычество, Владимиръ сначала убъдился въ ничтожествъ послъдняго, а потомъ началъ ръшать, которая изъ этихъ религій есть самая лучшая. Если такъ, то это совершенно несостоятельно). Затемъ, эпизодъ усилій Владимира поднять язычество (не въ виду всвхъ религій юго-восточной Европы, а въ виду именно бывшаго въ Кіев'в греческаго христіанства) самъ по себ'в не представляль бы ничего невероятного; но мы не можемъ допустить его потому, что онъ не представляется намъ вероятнымъ со стороны фактической. Не на основаніи мнимой Іоакимовой летописи Татицева, а, само по себъ совершенно въроятно предполагать, что Ярополкъ быль человъкъ, расположенный къ христіанству, но совствиъ неудобнымъ представляется предполагать то, что Соловьевъ предполагаетъ далве. Если Ярополкъ, какъ говорить мнимая Іоакимова летопись, — «даде христіанамъ волю велику» вопреки людямъ, т.-е. если онъ далъ волю велику христіанамъ, несмотря на вражду къ такому его поведенію дружины, которую нужно было бы разумёть туть подъ людьми, то это значило бы, что онъ решился действовать слишкомъ самостоятельно. Но онъ погибъ отъ руки Владимира всего 20-23-лътнимъ юношей: въроятно ли предполагать, чтобы въ такіе годы онъ показаль такую самостоятельность? Если дружина его была решительно враждебна христіанству, то и онъ самъ, при всемъ расположеніи къ христіанамъ, не могь дать имъ воли великой, а следовательно-не могь возбудить противъ себя и дружины. Не говоримъ далве о томъ, что Соловьевъ ръшается предпочесть свидътельство мнимой Іоакимовой лътописи Татищева положительному свидетельству настоящей первоначальной лётописи, говорящей намъ совсёмъ другое '), но спросимъ его, что будеть значить: «Ярополкъ христіанамъ даде волю велику»? Ярополкъ могь дать христіанамъ только полную свободу; но мы знаемъ, что та-

<sup>1)</sup> Т.-е. говорящей, что Владимиръ взять Кіевъ вследствіе измены воеводы Яронолкова Блуда, прельстившагося на обещанія Владимира, и при этомъ прямо прибавляющей, что Блудъ самъ было хотелъ убить Ярополка, но не рёшился это сделать, боясь граждань ("самъ мысля убить Ярополка, гражаны же не бё дзе убити его": а мнимая Іоакимова летопись: "Ярополкъ не любимъ есть у людей, зане христіаномъ даде волю велику"). Единоличную измену, подобную Блудовой, после встречаемъ мы въ борьбе Ярослава съ Святополкомъ (Новг. І-я летоп. полъ 1016-мъ г.).

кою полною свободой они пользовались и во времена Святослава: что онь могь прибавить къ тому? Наконець, мы допустили выше вражду дружины къ христіанству, какъ нѣчто вѣроятное: но вѣроятна ли она однако на самомъ дѣлѣ? Дружина вовсе не была враждебна христіанству при Игорѣ, Ольгѣ и Святославѣ: съ какой же стати она вдругъ стала бы враждебна ему при Ярополкѣ?

Когда летопись говорить о поставленіи Владимиромъ въ начале княженія кумировъ въ Кіевъ, то неизвъстно, какъ понимать ее, такъ ли, что Владимиръ сдёлаль туть нёчто обыкновенное, что дёлали и другіе предшествующіе князья, или такъ, что Владимиръ показаль особенное усердіе въ изычеству и сдёлаль дело необыкновенное. Вероятиве последнее, какъ это обыкновенно все и понимають. Но если это такъ, то следуетъ думатъ, что подобное особенное усердіе къ изычеству авторъ лътописи (или неизвъстный позднъйшій его дополнитель, каковаго весьма вероятно подозревать туть) приписаль Владимиру самъ отъ себя и произвольно, руководясь темъ же самымъ побужденіемъ, по которому онъ дълаеть его человъкомъ невъроятно сластолюбивымъ и развратнымъ (ръчи о необыкновенномъ развратъ Владимира и его ревностномъ усердін къ язычеству составляють вълътописи одно цълое, подъ 980 г.): онъ изобличаеть себя своими собственными показаніями. Онъ говорить, что Владимиръ поставиль Перуна и прочихъ боговъ на холмъ внъ двора теремнаго. Но мы положительно знаемъ изъ его же собственныхъ словъ, что Перунъ стояль тамъ при Игоръ '). Следовательно, или Владимиръ не имълъ нужды ставить тамъ Перуна, или онъ только замениль обветшавшую статую новою. Правда, летопись говорить, что Владимиръ не только самъ поставилъ кумиры Перуна и другихъ боговъ въ Кіевъ, но подобное же вельль сдылать и Добрынь въ Новгородь, изъ чего выроятивишее заключение, по видимому, то, что это поставление не было деломъ обыкновеннымъ. Однако и въ Новгороде оно могло быть только темъ же, чемъ въ Кіеве-или деломъ обыкновеннымъ, или деломъ, не имъющимъ смысла. «И пришедъ Добрыня Ноугороду», говорить лътопись,--- «постави кумира надъ ръкою Волховомъ, и жряху ему людье Ноугородьстіи аки богу». Но развів Новгородцы не были прежде язычниками и не имъли прежде кумировъ? Что же можеть значить это поставленіе одного кумира, какъ не то, что въ началь каждаго княженія было принято поставлять въ главнейшихъ городахъ по но-

<sup>1)</sup> Льтоп. подъ 945 г., о приведени Игора въ присагь послами греческими.

вому кумиру, или какъ не простую безсмыслицу, которан сочинилась у лѣтописца (или его дополнителя) для его особенной цѣли?

Нѣть основаній отрицать и мы не отрицаемь того факта, что при Владимирѣ одинь разъпринесена была человѣческая жертва (при чемь жребій случайнымь образомь паль на христіанина) і. Но въ этомь обстоятельствѣ нѣть иникакого основанія видѣть доказательство особаго языческаго благочестія Владимира. Мы имѣемъ положительныя свидѣтельства какь о томъ вообще, что человѣческія жертвы были въ обычаѣ между Норманнами язычниками, такъ и о томъ въ частности, что онѣ были въ обычаѣ между Норманно-Славянами у насъ въ Россіи до Владимира і).

Не находя въроятнымъ думать вмъстъ съ Соловьевымъ, чтобы Владимиръ въ началъ своего княженія имъль причины быть и дъйствительно быль усерднымъ язычникомъ, мы думаемъ и видимъ основанія думать, что онъ быль человъкомъ, расположеннымъ къ христіанству съ самаго начала и съ самаго своего дътства. Не на основаніи мнимой Іоакимовой лътописи Татищева, какъ уже мы говорили выше, а само по себъ въроятно предполагать это о старшемъ братъ Влади-

<sup>1)</sup> Въ 983 г. Владимиръ пошелъ на Ятвяговъ (литовское племя, жившее на Западъ отъ Дреговичей, въ южной половина нынашней Гродненской губернія), побъдиль ихъ и взаль пхъ землю. Когда онъ возвратился въ Кіевъ и ръшиль принести благодарственныя жертвы богамъ, то старцы и бояре сказали: "бросимъ жеребій на отрова (юношу) и на дівицу, и на вого падеть жеребій, тіхь принесемъ въ жертву богамъ". Жеребій отрова наль на сына одного Варяга, который пришель изъ Константинополя и быль христіанинь. Посланные оть народнаго въча потребовали у Варяга его смна; но этотъ отвъчалъ на требованіе укоризнами языческимъ богамъ. Тогда попио къ дому все въче и, нашедъ его запертымъ, взяло его силой, а боярина съ сыномъ растерзало (имена мучениковъ, не записанные у льтописца, въ поздивнихъ проложныхъ сказаніяхъ-Оеодоръ и Іоаниъ; относительно ихъ погребенія летописецъ говорить: "и не свесть никто же, где ноложина я", но въ настоящее время мощи сына, известныя, не знаемъ почему, подъ именемъ мощей младенца Іоанна, тогда какъ изъ летописи ясно видно, что онь быль не мазденець, -- въ кіевскихъ Антоніевыхъ пещерахъ. Церковная память мученивовъ-12 Іюля).

<sup>2)</sup> О человъческихъ жертвоприношеніяхъ у Норманновъ: Ибнъ-Даста по изд. Хвольсона стр. 38, § 9, Dudo Viromandensis Lib. І нач.,—въ Патр. Миня t. 141 р. 621 нач.; еще свидътельства см. въ Изслъдованіяхъ, замѣчаніяхъ и лекціяхъ Поювима, т. 3 стр. 316; изъ новыхъ историвовъ имѣющійся у насъ подъ руками Веберъ 
говорить объ этихъ человъческихъ жертвоприношеніяхъ у Норманновъ, какъ о 
фактъ положительномъ (Menschenopfer blieben lange Nationalsitte Норманновъ,—въ 
Нъмець. подл. изд. 14, В. І, Ѕ. 574, § 336). О сихъ жертвоприношеніяхъ у насъ 
до Владимира—Левъ діаконъ Калойск., вн. ІХ, гл. 6. (О нихъ у западныхъ Славянъ—Срезневскаю Изследованія о языческомъ богослуженіи древнихъ Славянъ, 
Сиб., 1848, стр. 76).

мировомъ Ярополкъ: но совершенно такая же въроятность предполагать то же и о самомъ Владимиръ. Вмъсть съ Ярополкомъ онъ былъ воспитанъ своей бабкой Ольгой. Если онъ быль моложе Ярополка, который остался послё Ольги лёть 13-ти, то необходимо принимать, что моложе весьма не на много леть-года на два, не более, а возможно даже, что и не моложе, ибо онъ могъ быть младшимъ сыномъ не по летамъ, а потому, что былъ рожденъ отъ наложницы; следовательно, имёвъ Ольгу своею воспитательницей лёть до 10-11, а можеть быть и более, онь имель одинаковую возможность съ Ярополкомъ получить одно и то же съ нимъ настроение мыслей. Но, повторяемъ, если мы допускаемъ какъ весьма въроятное, что Ольга успъла сдвлать человекомъ, расположеннымъ къ христіанству, Ярополка, то таковымъ же могла она сдёлать и Владимира. Нёть никакой невёроятности, а напротивъ есть вся въроятность думать такъ само по себъ; но кромъ того насъ располагають думать именно такъ нъкоторыя положительныя указанія. Изъ пяти законныхъ женъ Владимира, называемыхъ летописцемъ (подъ 980 г.), четыре были христіанки: Гречанка, двъ Чехини и Болгарка. Если бы Владимиръ въ началъ своего княженія считаль себя обязаннымь казаться и на самомь дёлё быль усерднымъ язычникомъ, то, съ одной стороны, что за средство угождать язычникамъ-брать въжены христіановъ, а съ другой стороныусердный язычникъ и въ тоже время рѣшительное предпочтение христіанкамъ. Далъе, если о Гречанкъ мы знаемъ, что она явилась въ видъ рабы, взятой на войнъ, то мы не знаемъ ничего подобнаго и едва ли имъемъ право предполагать объ остальныхъ трехъ. Предположите, что всв три онв были знатнаго происхождения и вышли замужъ за Владимира добровольно, что предполагать есть в роятн в шее. Съ какой стати отцы-христіане имвли бы охоту выдавать дочерей своихъ, а дочери-христіанки съ какой стати имѣли бы охоту идти замужъ за усерднаго язычника?

Такимъ образомъ, и само по себъ и на основани положительныхъ данныхъ, которыя мы имъемъ, наивъроятнъйшимъ представляется думать то, что Владимиръ быль человъкъ болъе или менъе расположенный къ христіанству съ самаго начала своего княженія. Въ Кіевъ были многіе Варяги-христіане, и вотъ они и превратили его расположеніе къ христіанству въ совершенную ръшимость принять его. Женыхристіанки, о которыхъ мы сейчасъ говорили, конечно, не могли явиться при этомъ ни чъмъ инымъ, какъ усердными помощницами людей, старавшихся склонить его къ христіанству. Мы знаемъ, что

польскій князь Мечиславъ I, обратившійся въ христіанство не задолго до Владимира, быль уб'вжденъ къ его принятію именно своею супругой христіанкой '): отчего же до н'вкоторой степени подобнаго не могло бы быть и у насъ? ').

У Игоря и Ольги достало ума понять превосходство хрпстіанства предъ язычествомъ, и первый изъ нихъ склонился на его сторону внутренно, а вторая ръшилась принять его открыто. Но для Владимира это было гораздо легче, чъмъ для нихъ обоихъ, ибо, кромъ собственнаго ума, онъ имътъ предъ собою ихъ примъръ. А слъдовательно, и вопросъ: какъ убъдился Владимиръ въ превосходствъ христіанства предъ язычествомъ, не требуетъ никакого особеннаго разъясненія.

Итакъ, снова повторяемъ, наиболье въроятнымъ представляется думать, что Владимиръ решился принять христіанство не после напрасныхъ усилій поднять язычество, а имъвъ расположеніе къ нему съ детства и за симъ съ самаго вступленія на великокняжескій престоль,—шедъ къ нему, такъ сказать, прямымъ путемъ. Указанныя нами выше обстоятельства дають знать, что усилія кіевскихъ Варяговъхристіанъ окончательно склонить его на сторону христіанства не могли быть особенно великими. Болье или менье задолго до окончательной рышимости принять христіанство, болье или менье вскоры послы вступленія на престоль, Владимиръ береть женъ-христіанокъ: если при заключеніи этихъ браковъ у него уже не было внутренно рышено стать христіаниномъ, то есть очевидная выроятность предполагать, что онъ быль недалеко оть такого рышенія. Ища себы въ жены христіанокъ, Владимиръ, очевидно, самъ шель на встрычу христіанству, самъ искаль окончательнаго сближенія съ нимъ з).

<sup>1)</sup> Домбровною или Боною, дочерью чешского государя Болеслава I.

<sup>2)</sup> Женщинамъ вообще усвояется весьма немаловажная роль въ распространени христіанства въ Европф: обращеніе франкскаго короля Хлодвига приписывается его супругф бургундійкф Клотильдф; обращеніе англо-саксскаго короля Едильберта—его супругф франкской княжнф Бертф; обращеніе современныхъ Владимиру венгерскихъ королей Гейзы и Стефана (перваго на половіну, втораго совсфиь) приписывается ихъ супругамъ—сестрф польскаго короля Адельгейдф и сестрф императора Гизиф. Чехинямъ, супругамъ Владимира, кто бы онф ни были, конечно, было изифстно о поведеніи и объ успфхф Домбровки въ Польшф, а потому имъ естественно было и подражать ей. Но, можеть быть, одна изъ этихъ Чехинь была даже прямо рода княжескаго и приходилась Домбровкф близкою родственницей, ибо если отдана была княжна за язычника Мечислава, то могла быть отдана и за Владимира. Въ семъ последнемъ случаф княжнф младшей естественно было видфть какъ бы свое призваніе въ томъ, что удалось сдфлать княжнф старшей.

<sup>3)</sup> Владимиръ женился не на одной христіанкъ, а на нъсколькихъ, тогда какъ, конечно, зналъ, что у христіанъ принято имъть по одной женъ: это, по ви-

Такъ кажется намъ наиболье въроятнымъ представлять себъ дъло о личномъ обращени Владимира въ христіанство. Но онъ не только самъ приняль его, а ръшился вмъсть съ тъмъ совершить и чрезвычайно важный государственный перевороть—сдълать христіанство върою всего своего народа.

Принявъ въру истинную, Владимиръ, естественно, долженъ былъвоодушевляться желаніемъ дать ту же въру и своему народу. Но, думаемъ, необходимо предполагать, что въ этомъ послъднемъ его ръшеніи принимали дъятельное участіе и мотивы государственные, что онътуть дъйствоваль не только какъ равноапостольный, но и какъ великій государь.

Народы, предназначенные къ исторической жизни, живутъ благоустроенными государствами. Народы, только что начинающіе жить государственно, обыкновенно, примыкають къ народамъ, которые, начавъ жить давиве, служать въ данномъ месте представителями этой государственности, чтобы по преемству историческому быть ихъ наследниками. Новая исторія нашей части світа или Европы состоить въ томъ, что новые, явившіеся въ ней для государственной жизни, народы примкнули къ состоявшимъ на лицо представителямъ этой жизни — Грекамъ и Римлянамъ, чтобы составить одно съ ними и продолжить міръ греко-римскій. У каждаго изъ новыхъ европейскихъ народовъ настоящая государственная жизнь начинается со времени принятія имъ христіанства. Съ одной стороны, это значить, что народы заимствовали стремленіе къ таковой жизни и самую эту жизнь оть Грековъ и Римлянь, смотря потому, оть тёхъ или другихъ получили христіанство, а съ другой стороны или на оборотъ - это значить, что у каждаго изъ народовъ христіанство было вводимо такими государями, которые сознавали необходимость водворенія въ своихъ странахъ государственной жизни. Такой государь въ лице Владимира явился и у насъ на Руси.

Мы не имъемъ свъдъній о государственномъ характеръ Игоря, чтобы отвъчать на вопросъ: присоединялось ли у него къ личному убъжденію въ превосходствъ христіанства предъ язычествомъ и созна-

димому, не показываеть, чтобы онъ шель на встричу христіанству. Но требовать оть взычника, чтобы онъ совсимъ сталь христіаниномъ прежде обращенія въ христіанство, было бы притязательно (Какъ отцы христіане имили охоту выдавать дочерей своихъ за человика многоженнаго, это не совсимъ понятно; но это не совсимъ понятное есть фактъ, а изъ сего слидуеть только то, что въ древнихъ правахъ не все для насъ понятно).

ніе необходимости последняго въ видахъ государственныхъ. Судя онемъ по женв его Ольгв, ввроятиве отвечать да, чемъ ивть. Но какъ бы то ни было, онъ не могъ думать о томъ, чтобы переменитьвъру государства, когда не могъ отважиться и на то, чтобы личносделаться христіаниномъ открытымъ. Преемникомъ Игоря быль сынъ его Святославъ. Это быль, если угодно, отважный и блестящій рыцарь, а если угодно — пустой искатель приключеній, во всякомъ же случав — всего менве настоящій государь. Онъ не только не могь думать о томъ, чтобы совершить великую государственную реформу посредствомъ введенія христіанства, но напротивъ того его норманскія стремленія, всю основу которыхъ составляло право кулака и меча, были совершенно враждебны христіанскимъ понятіямъ о гражданственности. Владимиръ представляеть рашительную противоположность со своимъ отцомъ. Это ни малейше не удалый рыцарь, но государьсобиратель и строитель земли въ строгомъ и точномъ смыслъ этогослова. Онъ ведеть очень много войнь, но война для войны не имъеть для него смысла, и всё войны ведутся имъ исключительно для цълей государственныхъ, для расширенія или для охраненія предъловъ государства. Одинъ разъ въ своихъ завоевательныхъ стремленіяхъ онъ увлекается за предълы благоразумія, подчиняеть себъ народь, который онъ не въ состояніи быть держать своимъ данникомъ, — онъ сознается въ этомъ и спешить оставить народъ въ покое: предпринявъ въ-985-мъ году безполезный походъ на Болгаръ и одержавъ безполезиуюнадъ ними победу, онъ спешить заключить съ ними мирь и удалиться, нбо сознаеть съ своими совътниками, что «симъ дани ему не даяти». Походъ на Царьградъ после Олега и Игоря сталъ для князей Кіевскихъ, такъ сказать, традиціоннымъ средствомъ добыть себ'в славы; но ны видимъ, что Владимиръ не имветь ни малейшаго и помышленія. объ этомъ славномъ, но безполезномъ, походъ. Послъ войнъ, предпринятыхъ исключительно въ видахъ пользы государственной, Владимиръбыль занять темь, что и должно составлять занятіе истиннаго государя, именно — строеніемъ и нарубаніемъ или заселеніемъ городовъвокругь своей столицы и совътованіями съ своею дружиной со строиземленёмъ и о уставе земленёмъ». Въ немногихъ словахъ летописи: чи бъ Володимеръ думая (съ дружиной) о строи земленъмъ и о уставъ земленъмъ сообщается намъ несомивнное извъстіе, что Владимиръ быль истинный государь, поставлявній цёлію своей деятельности благоустроеніе государства и усердно объ этомъ заботившійся. Наконецъ, приведенное нами выше извъстіе Никоновской лътописи о томъ, чтоВладимиръ посылалъ пословъ въ другія страны для осмотра быта н жизни другихъ народовъ, если только мы согласимся признать это извъстіе за истинное, невольно напоминаеть о Петръ Великомъ и даеть намъ знать, что Владимиръ принадлежалъ не просто къ числу истинныхъ государей, но именно къ числу техъ истинныхъ государей изъ ряду вонъ, къ которымъ и этотъ последній. Но если все это такъ, то Владимиръ, лично приведенный и пришедшій къ уб'яжденію въ превосходствъ христіанства надъ язычествомъ, не могъ не придти къ убъжденію и въ государственной необходимости ввести его въ своей странъ вмъсто язычества. Русь X въка было бы совершенно несправедливо и неосновательно представлять себъ такою отчужденною отъ другихъ и самозаключенною, какъ это было, напримъръ, въ XVI — XVII въкъ: напротивъ, въ то время Русскіе считали себя вполиъ принадлежащими и на самомъ дълъ вполнъ принадлежали къ семейству европейскихъ народовъ, составляя совершенно столько же живой его члень, какимъ мы опять потомъ стали после Петра Великаго и какимъ состоимъ въ настоящее время. Но принадлежа и желая принадлежать къ семейству европейскихъ народовъ, мы оказывались въ немъ, такъ сказать, уродомъ. Всв другіе европейскіе народы, за исключеніемъ только насъ да еще Венгровъ, были уже христіанскими и начали жить тою новою гражданскою жизнію, которую получили вмёстё съ христіанствомъ и которая рёшительно отдёляла ихъ отъ народовъ языческихъ, какъ особый нравственный міръ. Чтобы войти въ этотъ міръ, чтобы стать такими же, какъ всв, и не составлять изъ себя особняка, и намъ ничего не оставалось болве сдёлать, какъ последовать примеру другихъ и стать христіанами. Въ своемъ постепенномъ движеніи съ Запада на Востокъ христіанство дошло уже непосредственно до насъ: цередъ твиъ оставались впереди насъ Поляки, но въ 966-мъ году, т. е. за 12 лёть до восшествія Владимирова на престолъ, и они приняли христіанство, и такимъ образомъ очередь передали намъ. Человъкъ съ истинно государственными способностями, государь съ отличающею великихъ людей способностію понимать требованія времени, Владимирь поняль настоявшую Россіи необходимость стать страною христіанскою для того, чтобы сділаться страною вполнъ европейскою, и это политическое убъжденіе, соединяясь съ прямымъ и непосредственнымъ желаніемъ дать народу истинную въру, и произвело то, что онъ не только самъ принялъ христіанство, но решился сделать это последнее верою и своего государства.

Представителями христіанства, отъ которыхъ Владимиръ могъ. заимствовать его, были въ то время Греки и папа. Если бы прихо-

дили къ нему миссіонеры отъ однихъ или отъ другаго, то онъ и приняль бы христіанство оть той стороны, миссіонеры которой уб'ядили бы его сделать это 1). Но обратителями Владимира были кіевскіе Варяги-христіане. Ихъ собственное христіанство было происхожденія константинопольскаго 2); но такъ какъ въ то время Греки и латиняне составляли еще двъ половины одной православной церкви, ибо раздъленіе случилось нівсколько поздніве, и такъ какъ они сами — Варяги не имъли ни малъйшаго личнаго интереса въ томъ, чтобы убъждать Владимира принять христіанство именно отъ Грековъ, то необходимо предполагать, что, убъдивъ его принять христіанство, они затъмъ оставили совершенно на его собственную волю — отъ кого принять. Такимъ образомъ необходимо думать, что для Владимира не быль решенъ заранее, а долженствоваль быть рёшень имъ самимь вопрось: оть кого принять ему христіанство. Владимирь різшился креститься оть Грековъ, а не оть папы. Само-собою разумъется, что онь ръшиль для себя вопросъ пе съ богословской точки зрвнія, ибо, намереваясь принять христіанство, онъ еще не быль богословомъ, да если бы и быль, то самаго вопроса, какъ таковаго (какъ богословскаго вопроса), еще не существовало, такъ какъ Греки и латиняне, какъ мы сказали, еще составляли тогда двъ половины одной и той же православной церкви. Ближайшею причиной, побудившей Владимира предпочесть Грековъ папъ, конечно, было то, что последній быль весьма далеко оть насъ и до того вре-

<sup>1)</sup> Впрочемъ и туть, собственно говоря, оставалась бы для Владимира полная возможность выбора. Посолъ греческій или панинъ убъдиль бы его въ истинности христіанства; но такъ какъ Греки и латиняне тогда еще составляли двъ половины одной и той же православной церкви, то ни тоть ни другой посолъ, конечно, не сталъ бы довазывать ему, что противная сторона есть еретическая,
вмъстъ съ которою невозможно спасеніе (хота въ повъсти о крещеніи Греки и
заставляются дълать это относительно латинянъ). Тоть или другой посолъ, конечно,
убъждаль бы Владимира принять христіанство именно своей стороны (ибо, какъ
мы уже замъчали, кромъ общаго православія, была еще раздълявшая людей власть);
но убъждаль бы не доводами богословскими, а тъми или другими соображеніями
сторонними; а въ этихъ послъднихъ былъ компетентенъ и самъ Владимиръ (Замътимъ здъсь встати: кто хотълъ бы настанвать на дъйствительности прихода къ
Владимиру пословь или миссіонеровъ въ тъхъ видахъ, что симъ приходомъ объясняется — почему Владимиръ принялъ православіе, а не латинство; тоть изъ сейчасъ сказаннаго можетъ видъть, что приходъ туть не служитъ ни къ чему).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Если иному читателю можеть припомниться, что варяжская въра была у насъ впоследствии синонимомъ латинской, то на это должно сказать ему, что латинская въра стала варяжскою съ начала XI въка, когда Норвегія и Швеція, откуда были Варяги, обратились изъ язычества въ латинское христіанство.

мени мы не бывали съ нимъ ни въ какихъ сношеніяхъ, между тэмъ какъ Греки были почти наши сосёди и у насъ издавна были съ ними самыя деятельныя и живыя связи и сношенія, и что самое положеніе нашей страны на Востокъ указывало намъ именно на христіанъ во--сточныхъ. Но и болбе глубокія политическія соображенія должны были ваставить Владимира уклониться отъ святаго отца. Крестившись отъ папы, Владимиръ вступиль бы въ многочисленный сонмъ окружавшихъ его государей, могъ бы получить королевскій вѣнецъ — все это было очень лестно... Но, съ другой стороны, вступивъ въ сонмъ, онъ быль бы въ немъ младшимъ и последнимъ; вступивъ въ этотъ сонмъ, онъ сделался бы весьма ограниченнымъ въ своей свободе его членомъ. Напротивъ, крестившись отъ Грековъ, Владимиръ оставался самъ-по-себъ, сохранялъ себъ всю свою свободу и не подвергалъ себя никакой опасности быть въ мальчикахъ и на послугахъ у другихъ... Надъ сужденіями и дёлами человёческими высится Божественный Промыслъ, невидимо управляющій ими. Принимая христіанство, мы не могли выбирать между православіемь и неправославіемь (не могли не только потому, что были не въ состояніи, но и потому, что неправославія еще не было): по устроенію Промысла мы очутились стоящими на десной сторонъ перваго.

(Въ сферѣ небогословской и нецерковной обыкновенно или по крайней мърѣ большею частію думается, что принятіе нами въры отъ Грековъ имъло своимъ слъдствіемъ наше многовъковое невъжество со встым его печальными плодами. Это невъжество, конечно, есть фактъ; но ниже мы увидимъ, что въ сужденіяхъ объ его причинахъ мы далеко не справедливы).

Спустя два года послѣ собственнаго крещенія, Владимирь рѣшился приступить къ крещенію всего народа. Прежде чѣмъ дѣлать это, онъ рѣшился войти въ сношенія съ Греками, такъ какъ для будущей Русской церкви ему нужна была отъ послѣднихъ высшая іерархія, т. е. епископы съ митрополитомъ или какимъ-либо другимъ предстоятелемъ во главѣ. Для сей цѣли Владимиру, по видимому, надлежало отправить къ Грекамъ посольство съ изъявленіемъ своей нужды и съ просьбой объ ея удовлетвореніи. Но онъ поступилъ иначе: онъ отправился войной на греческій городъ Херсонесъ Таврическій или Корсунь, изъявиль непреклонное намѣреніе взять его и только въ качествѣ побѣдителя завязалъ съ Греками сношенія. Какъ понимать этотъ странный поступокъ Владимира? Обыкновенно говорять, что гордость могущества и славы не позволяла Владимиру унижаться въ разсужденіи Грековъ и являться передъ ними въ роли просителя, что

явившись къ нимъ просителемъ, а не побъдителемъ, онъ могъ справедливо опасаться униженія и оскорбленія оть византійскаго высокомърія, и при этомъ ссылаются на примъръ Ольги (Карамз. и преосв. Филар.). Но когда предполагають во Владимиръ гордость могущества и славы и крайнюю щекотливость этой гордости, то представляють его себъ какимъ-то Тамерланомъ, завоевателемъ полусвъта, чего на самомъ дълъ вовсе не было и безъ чего предполагаемая въ немъ гордость становится совсёмъ невёроятною, заставляя гоображать его человъкомъ до послъдней степени смъшнымъ. Гордость Владимира, правда подержавшаго довольно много побъдъ, но побъдъ не особенно достославныхъ, и считавшаго себя сильнымъ брать дань только съ на-родовъ, носящихъ лапти, а не сапоги 1),—если эта гордость дъйстви-тельно была въ немъ, долженствовала быть весьма умъренцою, и при той ея степени, въ какой она можетъ быть въ немъ воображаема, онъ ничего не могъ видъть для себя унизительнаго въ томъ, чтобы обратиться къ Грекамъ съ просьбою. Когда говорять о византійскомъ высокомъріи и самомнъніи, то говорять совершенную правду. Но, вопервыхъ, это смешное и притязательное на нашъ взглядъ высокомеріе вовсе не могло казаться таковымъ Владимиру и его современникамъ, которые видъли въ имперіи не жалкую руину и не внутреннюю пустоту подъ наружнымъ блескомъ, а нъчто совсъмъ другое, и которые, не имъя никакихъ притязаній равнять себя съ нею, должны были питать къ ней всевозможное уважение. Во-вторыхъ, совершенная неправда, будто это высокомеріе, доходя до настоящей глупости, дозволяло себъ положительно оскорблять варваровъ, когда они появлялись къ Грекамъ въ видъ просителей, и будто такое именно оскорбление потеритьла Ольга въ свой прівздъ въ Константинополь. Мы ужъ говорили выше, что съ Ольгой ничего оскорбительнаго въ Константинополъ не случилось, что она была принимаема тамъ совершенно подобающимъ образомъ: съ какой же стати опасался бы оскорбленій Владимиръ? Притомъ, когда ссылаются на это небывалое оскорбленіе, то страннымъ образомъ считаютъ нужнымъ представлять дёло такъ, что какъ будто и Владимиръ долженъ быль самъ лично отправиться въ Константинополь. Такимъ образомъ, ни гордость Владимира, ни опасеніе оскорбленій со стороны Грековъ вовсе не могуть изъяснить странный и загадочный поступокъ Владимира. Въ чемъ же могло быть дъло? Во-первыхъ, не невъроятно думать, что Владимиръ опасался со

<sup>1)</sup> Походъ на Болгаръ 985 г.

стороны Грековъ нъкоторыхъ притязаній и хотіль ихъ зараніве и ръшительно отстранить. Греки были не папа; однако и у нихъ была весьма сильная наклонность смотрёть на народы, принимавшіе ихъ въру и становившіеся въ церковную оть нихъ зависимость, какъ на народы себъ подручные и въ отношении политическомъ, какъ на своихъ вассаловъ. Въ началъ IX въка Руссы Таврическіе приняли отъ Грековъ христіанство, и патріархъ Фотій співшить назвать ихъ подданными имперіи, хотя они вовсе и не думали о подданствъ 1). Императоры константинопольскіе, какъ это мы имфемъ право думать по нъкоторымъ указаніямъ, включали имена народовъ, содержавшихъ православную веру, въ свой титулъ, считая ихъ какъ бы вассальными себв и какъ бы притязая быть по отношенію къ нимъ темъ же, чемъ быль императоръ западно-римскій или німецкій по отношенію къ своимъ курфирстамъ и князьямъ <sup>2</sup>). Не невъроятно думать, что у Владимира было опасеніе подобныхъ притязаній отъ Грековъ и что оно-то между прочимъ и заставило его явиться въ первый разъ предъ ними съ мечемъ побъдителя въ рукахъ, ибо по отношенію къ побъдителю уже не могли имъть мъста никакія притязанія. Во-вторыхъ, необходимо думать, что дело было въ томъ желаніи Владимира вступить въ бракъ съ греческою царевной, сестрой константинопольскихъ императоровъ, которое онъ изъявиль после взятія Корсуни. Для варвара и владътеля варварской страны, каковъ былъ Владимиръ, получить руку греческой царевны была вещь весьма нелегкая, и если Владимиръ котель этого, то онъ действительно должень быль воевать съ Греками и предъявлять имъ свое желаніе только въ качеств' поб'єдителя. Браки съ варварами, естественно, должны были чрезвычайно оскорблять гордость Грековъ 3); выходъ замужъ за варварскихъ князей, естественно,

<sup>1)</sup> См. выше выдержку изъ Окружнаго посланія Фотіева.

<sup>2).</sup> Въ половинъ XIV в. султанъ египетскій титулуєть императора константинопольскаго въ своемъ посланін къ нему: rex Graecorum, rex Bulgarorum, Asaniorum, Blachorum, Rhossorum et Alanorum (Stritter, Memoir. popp. II, 1027). Слъдуєть думать, что султанъ повторяєть титуль, который императоръ самъ усвояль себъ (ръщительное подтвержденіе нашихъ предположеній встрътиль А. С. Павловъ у одного греческаго писателя XIV въка, см. въ его изданіи: Паматники древне-русскаго каноническаго права, ч. І, втораго счета стр. 273 прим.).

<sup>2)</sup> См. Константина Порфирогенита De administrando imperio, с. 13, гдъ нарочито трактуется о семъ. Когда императоръ нѣмецкій Оттонъ I въ 968 г. искаль руки старшей сестры нашей Анны для своего сына, то даже ему отвѣчали: Inaudita res est, ut porphygoreniti porphyrogenita, hoc est in purpura nati filia in purpura nata, gentibus misceatur, Liutprandi Legatio, с. 15.

долженъ быль представляться дёломъ ужаснымъ для греческихъ царевенъ; ноэтому, само собою понятно, что Грекп заключали подобные браки только въ случав настоятельной нужды, въ особенности такіе изъ нихъ, когда не сами женились на варварскихъ княжнахъ, а своихъ княженъ должны были выдавать за варваровъ. Но для чего могъ быть нуженъ Владимиру этоть бракъ съ греческою царевной, котораго онъ такъ усиленно добивался? Предположить, чтобы для удовлетворенія простаго тщеславія состоять въ родстві съ императорами, было бы очень мелко, и настоятельная энергія въ достиженіи ничтожной цъли заставляла бы предполагать во Владимиръ человъка совствить пустаго. Чтобы эта энергія получила смысль, необходимо предполагать что-нибудь большее, какую-нибудь действительную, сознававшуюся Владимиромъ, нужду. Необходимо, по нашему мивнію, предполагать то, о чемъ мы говорили немного выше, именно-что при обращении въ христіанство всего народа у Владимира нераздівльно шли съ заботами религіозными заботы государственныя, что, рёшившись крестить свой народъ, онъ не только хотълъ дать ему въру истинную, но и ввести его въ семью народовъ цивилизованныхъ, что онъ хотъль сдълать его не только народомъ христіанскимъ, но и европейскимъ во всемъ смыслѣ этого слова. При этомъ последнемъ предположении для насъ будеть совершенно понятно желаніе Владимира—во что бы то ни стало вступить въ бракъ съ греческою даревной. Греки имели стать цивилизаторами Руси, и для Владимира чрезвычайно важно было, чтобъ они имъли добросовъстную охоту быть цивилизаторами возможно усердными, чтобы они безъ заднихъ мыслей имвли расположение желать Руси всего лучшаго. Но какъ было этого достигнуть? Ясно, что бракъ съ греческою царевной представлялся наилучшимъ къ этому средствомъ: вступивъ съ императорами греческими въ родство, онъ твмъ пріобрвталъ бы ихъ неподдъльное и возможно усердное доброжелательство 1).

Взявъ Корсунь <sup>2</sup>), Владимиръ немедленно отправилъ посольство въ Константинополь къ тогдашнимъ императорамъ Василію и Констан-

<sup>1)</sup> Чтобы не показалось читателю страннымъ предполагаемое нами опасеніе Владимира, что Греки не захотять стать цивилизаторами Руси, напомнимъ ему XV—XVI въкъ нашей исторіи, когда западные наши сосъди обнаруживали такое нехотьніе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Время, избранное Владимиромъ для похода на Корсунь, обнаруживаетъ въ немъ то благоразуміе, о которомъ говорили мы выше: онъ предпринять его, когда императоры константинопольскіе, по случаю явившихся бунтовщиковъ (Склира и потомъ Варды Фоки), находились въ весьма стёснительномъ положеніи. — Разсказъ кътописи о взятіи Владимиромъ Корсуни см. въ приложеніи къ этой главъ.

тину, съ одной стороны—прося для имѣвшей вслѣдъ за симъ явиться Русской церкви того, что ей было нужно отъ Грековъ, а съ другой стороны—себѣ прося въ замужство сестру императоровъ, царевну Анну '). Желаніе ли возвратить Корсунь, опасеніе ли угрозы Владимира, какъ говоритъ авторъ его Житія и вслѣдъ за нимъ повѣсть о крещеніи, явиться подъ Константинополемъ, а всего болѣе, вѣроятно, какъ говорять лѣтописцы греческіе, желаніе и настоятельная нужда получить отъ Владимира военную помощь противъ явившихся тогда и грозившихъ сильною опасностію бунтовщиковъ '), заставили императоровъ согласиться на желаніе Владимира вступить съ нимъ въ родство. Женившись въ Корсуни на сестрѣ императоровъ ') и затѣмъ

<sup>1)</sup> Анна родилась 13-го Марта 963-го года (Krug's Chronologie d. Byzantier, SS. 318 и 328), следовательно, въ 989-мъ г., когда Владимиръ взялъ Корсунь, ей было 26 летъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Варды Фоки съ товарищами. Греческихъ лѣтописцевъ см. въ приложенін къ этой главъ.

в) По житію Владимиръ крестился въ Корсуни, то-есть, вънчался бракомъ съ царевной Анной, въ церкви св. Іакова; по Лаврент. списку повъсти-въ церкви св. Василія. Мы полагаемъ, что вм'есто того и другаго должно быть считаемо правильнымъ показаніе Ипатскаго списка пов'єсти, по которому онъ крестился въ церкви св. Софіи. Есть основанія полагать (мы укажемъ ихъ ниже), что каседральнымъ храмомъ Корсуни была церковь св. Софін; но Владимиръ в'янчался, конечно, въ канедральномъ храмъ, ибо, не говоря о другомъ, вънчание совершалъ, конечно, самъ епископъ.-Не сдъдавъ выше замъчанія объ языческихъ женахъ Владимира, сдълаемъ его здъсь. На вопросъ объ этихъ женахъ, очень неважный самъ по себь, но возбуждающій любопытство иныхъ, мы не можемъ отвычать соверпренно ничего положительнаго, потому что совершенно ничего положительнаго не знаемъ. Если принимать, что Владимиръ врестился тайно отъ народа, то нужно будеть думать, что, пока онъ не объявиль себя народу въ качествъ христіанина, онъ не отпускалъ ихъ отъ себя, а только пересталъ имъть своими настоящими женами, начавъ довольствоваться какъ таковою настоящею женой-которою нибудь одною изъ нихъ (а относительно того—вънчался или не вънчался съ этою одной христіанскимъ бракомъ, ничего не можемъ сказать). Когда онъ женился на греческой царевив, конечно, всехъ женъ отослалъ отъ себя со включениемъ и помянутой одной. Что касается до того, какъ онъ ихъ устроилъ, то относительно тъхъ изъ нихъ, которыя хотёли идти замужь, можно думать, что онь выдаль ихь за боярь, а относительно тахъ, которыя не хотали идти замужъ, необходимо думать, что онъ устроиль имь приличное существованіе (Единственно изв'єстная изъ вс'єхь жень по имени есть Рогинда, дочь Рогвольда Полоцкаго, которая принадлежала къ последней, сейчасъ указанной, категоріи, которую, по словань летописца, — подъ 980-мъ г., Владимиръ посадилъ близь Кіева на Лыбеди, гдѣ послѣ было сельцо Предславино, и которая умерла въ 1000-мъ году (Легенду о ней, какъ она котъла было убить Владимира, изменившаго ей въ любви, см. у Карама. І, 126 нач.). А подъ умершею въ томъ же году Малфридью, какъ это записано въ лътописи

или на самомъ дълъ получивъ или—какъ должно думать (о чемъ сейчасъ ниже), —только обнадеженный получить немедленно вслъдъ за симъ митрополита и епископовъ для будущей Русской церкви, а во всякомъ случат получивъ и взявъ съ собою нужное количество священниковъ, Владимиръ возвратился въ Кіевъ, чтобы приступить къ крещенію всего своего народа.

Владимиръ крестился (самъ лично) въ 987-мъ году, Корсунь была взята имъ черезъ два лъта на третье послъ крещенія въ 989-мъ году 1).

Общее крещение народа, къ которому приступилъ Владимиръ поств возвращения изъ Корсуни, само собою разумвется, было начато съ Кіевлянъ. Этотъ первый приступъ къ нему, какъ заставляють върить свидътельства, быль сдъланъ безъ митрополита и епископовъ, съ одними только священниками; т.-е. на основаніи свидетельствъ выходить такъ, что Владимиръ не привель самъ митрополита и епископовъ, а что они были присланы къ нему спустя только нъкоторое время послъ его возвращенія, и что онъ крестиль Кіевлянъ съ бывшими у него и привезенными имъ священниками, не дожидаясь ихъ (митрополита и епископовъ) прибытія. Житіе Володимера неизвъстнаго автора и за нимъ повъсть о крещеніи, читаемая въ льтописи, говорять, что Владимиръ взяль съ собою изъ Корсуни поповъ, но не говорять, чтобы взяль митрополита и епископовъ. Потомъ, о крещеніи Кіевлянъ они говорять, что Владимиръ совершилъ его съ попами (царицыными и корсунскими), и не говорять, чтобы съ митрополитомъ и епископами. Если бы авторь житія, которое повторяеть пов'ёсть, руководствовался только своими соображеніями, то ему естественно было бы предположить, что Владимиръ самъ вмёстё съ собою привель митрополита и епископовъ. Если же онъ не говорить о последнихъ, говоря только о попахъ, то заставляеть предполагать, что онъ вос-

Лаврентьевской, въроятите, кажется, разумъть мужчину, какого-либо знатнаго боярина, Малфрида, какъ это записано въ лътописи Ипатской и за нею въ поздиъймей Никоновской; въ послъдней подъ 1002-иъ г. уже совершенно исно: "преставися Малвредъ сильный"—т. е. одинъ изъ богатырей, рыцарей Владимировыхъ).

<sup>1)</sup> По свидътельству монаха Іакова, Владимиръ взялъ Корсунь черезъ два года на третій послѣ своего крещенія, которое имѣло мѣсто въ 987-мъ г., а по свидѣтельству лѣтописцевъ греческихъ и арабскихъ, онъ оказалъ военную помощь императорамъ Константинопольскимъ, что было послѣ взятія Корсуни, или до Апрѣля мѣсяца 989-го года или въ этомъ мѣсяцѣ (см. выше). Стоящій въ лѣтописи 988-й годъ, если принять за справедливое извѣстіе житія Владимирова, что онъ осаждалъ Корсунь шесть мѣсяцевъ, будеть дѣйствительнымъ годомъ его отправленія въ походъ.

производить въ этомъ случав какія-то имвиніяся у него положительныя свидетельства (можеть быть, запись, читавшуюся въ летописи; можеть быть, запись, читавшуюся гдв-нибудь въ другомъ меств). Сказаніе о крещеніи Новгородцевъ, читаемое въ позднійшихъ редакціяхъ первоначальной лътописи, 1) хотя и не съ совершенной опредъленностію, однако даетъ знать, что митрополить и епископы прибыли въ Россію только уже въ 991-мъ году. «Въ лето 6499 (991), —читаемъ въ немъ, -- крестився Володимерь и взя у Фотія патріарха у царьградскаго перваго митрополита Кіеву Леона и Новгороду архіепискупа <sup>2</sup>) Якима Корсунянина... и приде (въ семъ 991-мъ г.) къ Новугороду архіепискупъ Якимъ»... Летопись можно, правда, понимать такимъ образомъ, что она говорить только о приходъ въ 991-мъ г. епископа Іоакима въ Новгородъ, оставляя неизвъстнымъ то, когда онъ прибыль съ митрополитомъ изъ Константинополя въ Кіевъ. Но въроятиве и прямве понимать ее такъ, что и самый приходъ митрополита съ епископами она относить къ тому же 991-му году.

Выборъ кандидатовъ въ митрополиты и епископы (съ наборомъчиновниковъ или клирошанъ къ каждому изъ нихъ), который на первый разъ, какъ это необходимо предполагать, производился съ особою тщательностію, былъ дёломъ нелегкимъ. А поэтому и нётъ ничего удивительнаго, что съ присыломъ митрополита и епископовъ могли значительно замедлить. Что же касается до крещенія Кіевлянъ (именно однихъ только ихъ), то Владимиръ, имёя у себя готовыхъ священниковъ, которыхъ бы могъ дать крещеннымъ, не имёлъ нужды дожидаться прихода митрополита и епископовъ.

Въ Корсуни, съ переговорами о бракъ и съ самымъ его совершеніемъ, съ переговорами объ устройствъ церковнаго управленія, съ наборомъ священниковъ и другихъ необходимыхъ людей, Владимиръ имъть весьма немало дъла. Поэтому, нужно думать, что онъ пробытъ въ ней болъе или менъе долгое время и что возвратился изъ нея въ Кіевъ или только въ самомъ концъ 989 г., или даже въ слъдующемъ 990 г. Такъ какъ нъть основаній и нельзя предполагать, чтобы по возвращеніи онъ дъйствовать съ посившностію и тотчасъ же совершить крещеніе Кіевлянъ, какъ только прибыть въ Кіевъ: то вообще представляется необходимымъ принимать за годъ этого крещенія 990-й годъ (четвертый отъ собственнаго крещенія Владимирова).

<sup>1)</sup> Coop. 15tt. V, 121 H VII, 313.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Архіепискупа—поздиванная поправка вивсто епискупа; о патр. Фотім см. ниже.

Житіе Володимера неизв'ёстнаго автора и за нимъ пов'ёсть о крещеніи, пом'єщенная въ літописи, представляють дівло о крещеніи Владимиромъ Кіевлянъ такимъ образомъ, что-возвратился изъ Корсуни, сокрушиль бывшіе въ город'в идолы, отдаль въ одинъ прекрасный после сего вечерь приказъ явиться всемь на другой день поутру на ръку для купанія (что есть крещеніе какъ внъшнее дъйствіе) въ новую въру, -- и сдълалъ людей изъязычниковъ христіанами, т.-е. представляють дело такимъ образомъ, будто вся недолган исторія состояла въ томъ, что приказалъ и исполнено. Вследъ за Житіемъ и повестію и новые изследователи большею частью такимъ же образомъ представляють себ'в крещеніе Владимиромъ какъ Кіевлянъ, такъ и всего вообще народа: въ Кіевъ-приказалъ и исполнено; въ другихъ городахъ-приходилъ, приказывалъ и было исполняемо. Позволяемъ себъ съ полною увъренностію думать, что это было не совсвиъ такъ. Когда предстояло крестить цвлый народь, то, конечно, не могло быть и мысли о томъ, чтобы вездъ наставить въ въръ всехъ и каждаго; въ подобныхъ случаяхъ уже по неизбъжной необходимости большая часть людей исполняеть простой приказъ. Но если не было возможности нигдъ наставить всёхъ, то была возможность вездё наставлять нёкоторыхъ, которые бы своимъ сознательнымъ поведеніемъ въ перемёнё вёры могли служить своего рода доказательствомъ для другихъ; была возможность если не вполив, то по крайней мврв до ивкоторой степени вездѣ вводить новую вѣру такимъ образомъ, чтобы ея принятіе представлялось не деломъ принужденія, а деломъ свободы и убежденія. Предполагать, чтобы Владимирь при обращения народа въ христіанство не хотель делать того возможнаго, что требовалось всякими доводами разума человъческаго и что вмъсть требовалось достоинствомъ и самой новой вёры, значило бы воображать его себё однимъ изъ тых деспотовь, которые, зная только одно: «приказываю и исполняй», не хотять давать ни малейшаго мёста свободному убёжденію даже и тамъ, гдв отъ него не могло бы быть ничего, кромв пользы, и гдв бы оно было желательно и для нихъ самихъ. Монахъ Іаковъ, влагая въ уста Владимиру, стоявшему подъ осажденной Корсунью, молитву къ Богу: «Господи Боже, Владыко всёхъ! Сего у Тебе прошу, даси ми градъ, да прінму и да приведу люди крестьяны и попы на свою землю, да научать люди (моя) закону крестьянскому», даеть намъ прямо знать, что Владимиръ хотълъ вводить, а следовательно и вводиль, христіанство въ своемъ народъ не только посредствомъ принужденія, но и посредствомъ наученія.

О томъ, что только предполагается, само собою понятно, не можеть быть никакихъ положительныхъ рвчей. А следовательно, мы не можемъ сказать ничего положительнаго и о томъ, какимъ образомъ Кіевляне были приготовляемы Владимиромъ въ врещенію. Можно предполагать, что народу приказано было собираться на сходки,---что такихъ сходокъ назначено было несколько въ разныхъ частяхъ города,что въ продолжение того или другаго времени онъ происходили регулярно, въ опредёленные сроки, и что такимъ образомъ оне представляли изъ себя какъ бы временныя училища (огласительныя школы) для взрослыхъ. Можно и должно предполагать, что на тъ отдъльныя лица, которыя по тёмъ или другимъ причинамъ имёли особенный авторитеть между своими согражданами, было обращено особенное вниманіе,--что лица эти, им'ввшія вліять на других всвоим прим'вромъ и словомъ, были собираемы на особенныя сходки, на которыхъ они были наставляемы въ христіанстві и убіждаемы къ его принятію съ особою старательностію и людьми особенно на это способными.

Принимая за совершенно въроятное сейчасъ сказанное, мы находимъ не невъроятнымъ сдълать еще предположение. Греческие священники, приведенные Владимиромъ изъ Корсуни, были люди способные къ учительству; но они не знали русскаго языка и могли объясняться только черезъ переводчиковъ, что въ приложении къ дълу учительства весьма неудобно. Чтобы имъть возможность надлежащимъ образомъ учить крещаемыхъ, должны были найдти священниковъ, которые бы могли говорить съ народомъ его собственнымъ языкомъ и которые бы такимъ образомъ совершили его оглашение подъ руководствомъ священниковъ греческихъ. Такихъ священниковъ отчасти уже представляли собою священники кіевскихъ Варяговъ-христіанъ, бывшіе въ Кіевъ передъ симъ; но этихъ священниковъ сравнительно и на все число имъвшихъ креститься было слишкомъ мало. Если бы въ помощь къ нимъ не могло быть найдено другихъ священниковъ, способныхъ быть учителями со стороны языка, то, конечно, должны были бы удовольствоваться и ими одними и темъ, что они могли сделать. Но эти другіе священники могли быть найдены, и именно-во-первыхъ, у Болгаръ, во-вторыхъ, прямо у Русскихъ, другихъ Русскихъ, особыхъ отъ нашихъ Кіевскихъ и ставшихъ христіанами прежде этихъ последнихъ. Ранве или поздиве, Владимиръ долженъ былъ пріобрести отъ Болгаръ славянскія богослужебныя книги. А если такъ, то естественнве думать, что онъ позаботился о нихъ прежде крещенія народа, чтобы къ сему последнему иметь уже ихъ на лицо. Но пріобретая оть Болгаръ книги, Владимиръ имъть готовый случай, чтобы пріобрести вместе съ темъ и священниковъ, которые могли бы быть приготовителями его народа къ христіанству. Еслибы кому-нибудь представилось, что Владимиръ не вдругъ могъ обратиться мыслію къ Болгарамъ, то летопись положительно отвечаеть намъ, что онъ хорошо быль знакомъ съ ними еще до крещенія: въ 985 г. онъ имёль съ ними или съ преддунайскою частью ихъ войну '), затёмъ прежде или после этой войны онъ женился на Болгарке. Другіе Русскіе, особые отъ Кіевскихъ и ставшіе христіанами прежде ихъ, у которыхъ Владимиръ могъ взять священниковъ, были Венгерскіе или Угорскіе Русскіе, которые жили и до настоящаго времени живуть по ту сторону Карпатъ въ северо-восточной Венгріи и которые были обращены въ православное христіанство, какъ мы замечали выше, за цёлое столетіе до насъ. Языкъ единоплеменныхъ намъ Болгаръ довольно близокъ

<sup>1)</sup> Карамзинъ полагаетъ что война 985-го г. была съ Болгарами Камскими. Но это совершенно неосновательно. Летопись говорить о походе: "Иде Володимерь на Болгары съ Добрынею съ уемъ своимъ въ лодьяхъ, а Торки берегомъ приведе на конихъ". Еслибы Владимиръ ходилъ на Болгаръ Камскихъ, то онъ бы илылъ по Волгь, а Торковъ привель бы берегомъ той же ръки; но сказать просто "иде въ додъяхъ" и "берегомъ приведе", когда отъ Кіева добраться до Волги было такъ далеко, было бы со стороны летописца въ высшей степени странно. Потомъ, въ Х въкъ по берегу Волги, покрытому непроходимымъ лъсомъ, вовсе невозможно было проводить конницы (Никоновская летопись, точно обозначая Болгаръ, съ которыми воеваль Владимирь въ 985-мъ г., называеть ихъ Низовскими, что значить именно Дунайскихъ, ибо они были внизу отъ Кіева, какъ Кіевъ внизу отъ Новгорода и Смоленска, — Ипатск. лет. 2 изд. стр. 87, 253 и 259, Дополн. къ Акт. Ист. т. I, стр. 4 col. 2). Что касается до знакомства Русскихъ съ Дунайской Болгаріей во времена Владимира независимо отъ личныхъ отношеній къ ней последняго, то ежегодные торговые караваны ихъ, отправлявшеся изъ Кіева въ Константинополь, обывновенно делали на пути привалы въ несколькихъ приморскихъ городахъ Болгарін (Конст. Порфирог. De administr. imper., с. 9), при чемъ быль ведень съ нею по пути болье или менье общирный торгь [Святославь подъ 969-мъ г.: въ Переяславець изъ Руси идуть скора и воскь, медь и челядь.-Въ 985-иъ г. часть Болгарскаго государства, находившаяся между Дунаемь и Балканами (нынешняя Болгарія), была во власти Грековъ, см. нашъ Краткій очеркъ исторіи правослл. церквей Болгарской, Сербской и Румынской, стр. 8; но по сю сторону Дуная Болгарамъ издавна принадлежали въ томъ или другомъ значительномъ объемъ Валахія съ Молдавіей. Когда Греки завоевали сейчасъ указанную нами часть Болгарскаго государства, то задунайская (а по отношеню къ намъ-преддунайская) часть владеній, - эти Валахія съ Модавіей,--или осталась за Болгарскими государями или же объявила себя самостоятельной. Часть сей-то части владеній, принадлежавшей ли тогда Болгарсвимъ государямъ или бывшей самостоятельною, и котель, какъ нужно думать, подчинить своей власти Владимирь въ 985-мъ г.).

къ нашему русскому, а въ древнее время быль и еще ближе, однако же, во всякомъ случат, не на столько, чтобы Болгаринъ и Русскій могли понимать другь друга съ перваго слова. Но эти Угорскіе или Венгерскіе Русскіе были совствъ ттеже Русскіе, что и мы, и даже говорили однимъ нартиемъ съ Кіевлянами,—такъ называемымъ теперь малороссійскимъ; слъдовательно, они какъ разъ представляли собою то, что нужно было Владимиру. Они были непосредственными составми нашей Червонной или Галицкой Руси, и Владимиръ не могъ не знать о нихъ; а потому, предполагая въроятнымъ, что онъ позаботился пріобръсти священниковъ изъ Болгаріи, нельзя не предполагать столько же и даже болъе въроятнымъ, что онъ позаботился пріобръсти послъднихъ и отъ нихъ—Венгерскихъ Русскихъ.

Какъ совершено было Владимиромъ крещеніе Кіевлянъ, мы не знаемъ. Очень можеть быть, что дело происходило подобно тому, какъ оно представляется въ Житіи Володимера и въ пов'єсти, пом'єщенной въ летописи, а именно-что все жители города крещены были единовременно (а не по частямъ), что они явились на мъсто крещенія, которымъ была ръка, въ назначенный день, по приказанію князя. Только при этомъ совсёмъ невёроятнымъ образомъ представляють дъло Житіе Володимерово и повъсть, когда говорять, будто (всь) «людье (слышавъ приказаніе князя) съ радостью идяху, радующеся и глаголюще: аще бы се не добро было, не бы (-ша) сего князь и боляре пріяли в 1). Должно думать, что огласительная пропов'єдь священниковъ принесла весь свой плодъ и что болве или менве значительное количество людей было убъждено посредствомъ нея и приведено къ сознанію въ ложности язычества и истинности христіанства: всв такіе люди, очень можеть-представлявше собою не совершенное меньшинство въ общей массъ, нъть сомнънія, съ величайшею радостью и сердечнымъ ликованіемъ шли исполнить приказаніе креститься. Необходимо предполагать, что было весьма немалое количество такихъ, которые, хотя сами сознательно и не были убъждены въ превосходствъ христіанства предъ язычествомъ, но предпочитали своему сужденію суждение высшихъ и покорно пли креститься, действительно говоря то, что житіе и повъсть влагають въ уста всьмъ. Но затьмъ необходимо и всякое правдоподобіе требуеть предполагать, что было нівкоторое, а можеть быть-и немалое, количество такихъ, которые остались глухи къ проповъди и въ глазахъ которыхъ князь и бояре были

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Житіе и повъсть противоръчать сами себъ, когда говорять, что при визверженіи Перуна "плакахуся его невърніи людье".

отступниками отъ староотеческой въры. Одни изъ такихъ могли быть заставлены повиноваться угрозами или даже прямо силой, а другіе, въроятно, не были заставлены никакими средствами и—или искали спасенія въ бъгствъ 1) или сдълались, такъ сказать, языческими мучениками. Митрополитъ Иларіонъ, молча о послъднемъ разрядъ упорнихъ, ясно говорить о первомъ: «да аще кто и не любовію, но страломъ повелъвшаго, крещахуся, понеже бъ благовъріе его со властію сопряжено». 2).

Всявдь за крещеніемъ Кіевлянъ или непосредственно передъ нимъ, какъ необходимо само собою разумътъ, Владимиромъ были сокрушены въ Кіевъ языческіе идолы, находившіеся на мъстахъ общественныхъ мольбищъ, и тотчасъ же затьмъ было срублено потребное и возможное на первый разъ количество христіанскихъ церквей. Спеціальный вопросъ составляеть то, когда была построена церковь въ честь ангела Владимирова св. Василія, поставленная на мъстъ того Перуна, который находился на холму близъ двора загороднаго терема, т. е. послъ собственнаго крещенія Владимира или уже нослъ крещенія всего народа? Представлялось бы въроятнымъ думать, что своего ангела Владимиръ почтилъ тотчасъ послъ своего крещенія; но такъ какъ лътописецъ весьма ясно даеть знать, что холмъ, на которомъ стояль Перунъ съ

<sup>1)</sup> Татищевъ, по своему обычаю, выдаеть это предположение за положительный факть (II, 75 нач.).

в) По житію Володимера неизвъстнаго автора-Грека, о которомъ мы говорили выше, и по другому житію его же-проложному, общее крещеніе Кіевлянъ было совершено въ ръкъ Почайнъ; по повъсти же, помъщенной въ лътописи,---въ Дивпрв. Проложное житіе, точиве опредвляя на Почайнів місто крещенія, говорить: "и оттоль наречеся мьсто святое, идьже нынь церкы есть Петрова" (въ одномъ сборникъ XVI въка, въ статьъ: Сказаніе о первыхъ князехъ русскихъ: "церковь святаго апостола Петра", Опис. Сунодд. руконп. Горск. и Невостр.. № 326, л. 47, стр. 684; въ Степенн. кн., І, 141: святаго мученика Турова (Тудора, т. е. Өеодора?) что, въроятно, не совсъмъ ощибка, а ниветь отношение въ Туровой (Тудоровой?) божниць, о которой упоминается въ Ипатской летописи подъ 1146-иъ г.). Авторъ Синопсиса, нътъ сомнънія, передавая преданіе, которое существовало въ его время, говорить, что крещеніе совершено было "на рікіз Почайніз, идеже при брезъ нынъ церковь святыхъ мученивъ Бориса и Глюба" (8-е изд. С.-Пб. 1798, стр. 71). Ни церквей Петровой (о которой сfr Никон. лът. подъ 1008-иъ г.) и Ворисоглавской ни божницы Туровой мастность вы настоящее время неизвастна. Что касается до Крещатика или Хрещатика. то, по автору Спиопсиса, онъ получилъ названіе оть того, что туть крещены были сыновья Владимира (ibid.). Но не получиль ли онъ имя просто отъ того, что сюда ходили на водокрещи, то-есть на освященіе волы?

другими идолами, быль главнымъ языческимъ мольбищемъ Кіевлянъ, то на самомъ дёлё гораздо вёроятнёе полагать, что Владимиръ рёшился разрушить это мольбище только или непосредственно передъили непосредственно вслёдъ за крещеніемъ Кіевлянъ, и что такимъ образомъ онъ находилъ необходимымъ терпёть языческія моленія подлё своего собственнаго дворца въ продолженіе трехъ лётъ послё собственнаго обращенія въ христіанство 1).

Для крещенія другихъ городовъ послів Кіева нужно было поставленіе священниковъ (которые бы могли быть даны крещеннымъ възтихъ другихъ городахъ). Священниковъ могли ставить только епископы, и слідовательно — ясно, что къ крещенію другихъ городовъпослів Кіева Владимиръ могъ приступить только послів прибытія митрополита и епископовъ. Временемъ прибытія митрополита и епископовъ, какъ мы сказали, долженъ быть полагаемъ 991-й годъ. Во всякомъ случай они прибыли не поздніве сего года, ибо въ этомъ году пришель въ Новгородъ назначенный въ него епископъ.

Новгородская лётопись отождествляеть приходъ въ Новгородъ епископа и крещеніе Новгородцевъ, т. е. представляеть дёло такимъ образомъ, что Новгородцы были крещены епископомъ въ томъ же году, въ который онъ пришелъ къ нимъ, или тотчасъ послё прихода. Мы думаемъ, что это было не такъ и что епископъ болёе или менёе долго

<sup>&#</sup>x27;) Когда Перунъ сволоченъ быль въ Дивиръ, то Владимиръ "пристави (приставовь) рекъ: аще кдв пристанеть, вы отравайте его оть берега, дондаже порогы проидеть, то тогда охабитеся его; они же повеленая створиша: яко пустиша и, проиде сквозъ порогы, изверже и вътръ на рънь, и оттолъ прослу Перуня рънь, явоже и до сего дне словеть". Что разумъются за пороги между Кіевомъ и находящимся весьма не далеко оть него Выдубицкимъ монастыремъ (Перуня рънь), сказать не можемъ. Вмъсто рънь Карамзинъ (І, прим. 459) читаетъ: ръль, что, поего мивнію, значить мысь и что въ старомъ (ср. у него самого V, прим. 254) и въ теперешнемъ новгородскомъ наръчи значить низменное мъсто, поемный лугь, но едва ин это основательно. Такъ вакъ отравать значило и значить оттаскивать (см. выше: отръвайте), то рънь, можеть быть, значить пристань (въ обратномъ симств мъста, отъ которато оттаскиваются служащие для перевоза паромы), каковая и дъйствительно была туть, ибо туть быль перевозъ черезъ Дивиръ (въ малорусскомъ языкъ Галиціи "рънь" будто бы значить пески). Относительно посрамительнаго способа сокрушенія Владимиромъ идоловъ cfr у Гельмольда (Lib. II с. 12), какъ король Датскій Вальдемаръ сокрушиль въ 1168-иъ году идоль Святовита у поворенныхъ имъ Ругіянъ (et fecit produci simulachrum illud antiquissimum Zvantevith, et jussit mitti funem in collo ejus et trahi per medium exercitum in oculis Sclavorum, et frustatim concisum in ignem mitti).—Самый разсказъ летописи см. въ приложенін къ этой главъ.

жиль въ некрещенномъ городъ (подобно тому какъ епископы Ростовскіе жили въ некрещенномъ городѣ весьма долго). Необходимо думать, что въ порядкъ крещенія остальной Руси послъ Кіева было наблюдаемо нъкоторое сообразование съ обстоятельствами и условіями. А это сообразованіе требовало, чтобы послів Кіева была крещена область Кіевская въ теснейшемъ смысле и чтобы только потомъ было приступлено къ крещенію другихъ большихъ, служившихъ центрами, городовъ съ ихъ округами. Тогдашная Русь, только что соединенная изъ отдёльныхъ областей, еще не представляла изъ себя сплошнаго и компактнаго цёлаго, какъ въ настоящее время; она состояла еще изъ многихъ отдёльныхъ цёлыхъ, каковыми были вошедшія въ составъ всего государства частныя области: Кіевская или Полянская, Черниговская или Северянская, Смоленская или Кривичская, Новгородская нли Славянская въ теснейшемъ смысле, и проч.. Кіевъ, идеальноставшій столицею всего государства, названный матерью городовъ Русскихъ '), на самомъ дълъ въ понятін народа еще продолжаль быть таковою только для области Кіевской или для области племени Полянскаго. Такимъ образомъ, великая перемена, которую народъ позволиль совершить съ собою въ Кіевъ, еще ничего не говорила другимъ областямъ русскимъ, потому что другія области еще смотрали на свои столицы и на свои старшіе города. Но для области Кіевской въ тесневищемъ смысле, для земли Полянской, примеръ Кіева былъ совершенно обязателенъ. Не могла же область быть врознь съ своею столицей, съ своимъ старшимъ городомъ, въ которомъ была ея голова. «На что старъйшіи сдумають, на томъ же пригороди стануть», -- таково было отношение областей къ ихъ центрамъ: Кіевъ сдумалъ на томъ, чтобы исполнить волю князя и переменить веру, — на чемъ же оставалось стать области, какъ не на томъ же, т. е. чтобы безъ дальнихъ напрасныхъ раздумываній и колебаній послёдовать его прим'вру? 2)

<sup>1)</sup> Матерь городовъ—греческ. µптрополіς (какъ назывались у Грековъ главние города областей въ административномъ отношеніи, — наши губернскіе).

<sup>2)</sup> Когда Оттонъ Бамбергскій, креститель Балтійскихъ (польскихъ) Поморанъприбыль съ проповёдію (въ 1124-мъ году) въ городъ Юлину (Волынь), то жители отвічали ему, что пусть онъ идеть въ старшій городъ — Штетинъ и что — какъпоступять старшіе Штетинцы, такъ сділають и они младшіе Юлинцы (super hoc verbo se facturos, quidcumque facerent Stetinenses, hanc enim civitatem antiquissimam et nobilissimam dicebant in terra Pomeranorum matremque civitatum), Vita S. Ottonis въ Аста SS. Болландистовъ, Іюля t. 1 р. 400, Гимфердина Исторія Балтійскихъ Славянъ, т. І стр. 12 (Сfr Ипатск. літ. подъ 1286-мъ годомъ, 2 издетр. 599 нач., о Краковянахъ).

Такимъ образомъ, необходимо думать, что вследъ за Кіевомъ крещена была область Кіевская и что въ дальнейшемъ, хотя вероятно и быстромъ, но все-таки постепенномъ, крещеніи остальной Руси былъ наблюдаемъ тотъ порядокъ, чтобы крестить сначала техъ, отъ кого ожидалось мене сопротивленія, и чтобы наоборотъ темъ, отъ кого ожидалось этого сопротивленія боле, дать больше времени свыкнуться съ мыслью о необходимости переменить веру.

Если мы примемъ сейчасъ сказанное, что Новгородъ быль крещенъ не тотчасъ послѣ Кіева въ 991-мъ году, а въ неизвѣстномъ году спустя то или другое время послѣ него: то мы поймемъ, какимъ образомъ Владимиръ приготовлялъ къ принятію христіанства остальную Русь. Въ Новгородъ епископъ былъ посланъ тотчасъ, какъ онъ прибылъ съ митрополитомъ изъ Греціи; но городъ былъ крещенъ не тотчасъ послѣ сего, а спустя тотъ или другой промежутокъ времени: ясно, что епископъ, посланный въ городъ тотчасъ по своемъ прибытіи изъ Греціи и прежде чѣмъ рѣшено было крестить послѣдній, посланъ былъ за тѣмъ, чтобы приготовить жителей къ крещенію. Какъ поступилъ Владимиръ въ отношеніи къ Новгороду, такъ онъ могъ поступитъ и въ отношеніи ко всѣмъ городамъ, въ которыхъ намѣревался учредить епископскія каеедры были учреждены въ этихъ городамъ.

Крещеніе всей Руси, послів того какъ Владимиръ приступиль къ нему, очевидно, должно было составлять главный предметь его двятельности. Послів 990-го года, въ который приступлено было къ этому крещенію, Владимиръ княжиль 25 лёть: следовательно, имель совершенно достаточно времени для того, чтобъ употребить въ этомъ отношеніи всі свои заботы. Мы не имбемъ положительныхъ свівдіній о томъ, что успълъ Владимиръ сдълать; но мы имъемъ положительныя свъдънія о томъ, чего онъ не сдълаль и что было дълаемо уже послъ него. Предполагая съ совершеннымъ правомъ и основаніемъ, что все, о чемъ не говорится послъ, было уже сдълано имъ, мы получимъ, что онъ крестилъ половину Руси, и именно — что онъ крестилъ всю ту часть ея, которая по населенію была чисто русско-славянскою или Русью въ собственномъ и теснейшемъ смысле, и что оставилъ некрещенною часть Руси не-русскую — инородческую (и иноплеменную). Собственную Русь составляли: Новгородскіе Славяне (не вилючая въ наъ число подвластныхъ имъ инородцевъ), вся часть Руси задибпровская, начиная съ сидевшихъ въ верховьяхъ Дивпра Кривичей и кончая, въроятно, сидъвшею на Диъстръ съверною (иъкоторою) частью Тиверцевъ, и въ Руси преддивпровской или сюсторонней племя Свверянъ, которые, сидъвъ по Деснъ, Семи и Сулъ, занимали нынъшною губернію Черниговскую, сіверныя части губерній Полтавской и Харьковской и западную часть губерніи Курской, на восток'в по г. Курскъ включительно. Русь инородческую (и иноплеменную) составляли: огромная область Ростовская съ Бѣлозерьемъ, которую населяли ннородцы Меря и Весь, область Муромская, населяемая инородцами Муромой, и земля Вятичей съ Радимичами. Последніе — Вятичи съ Радимичами были Славяне, но Славяне не нашего русскаго, а ляшскаго или польскаго, племени и были позднейшими къ намъ выходдами. Поселившись не среди настоящихъ Русскихъ, такъ чтобы могли быть окружены ими и ихъ вліяніемъ со всёхъ сторонъ, а съ краю и примыкая съ одной стороны къ нимъ, а съ другой, — къ инороддамъ (къ помянутымъ Меръ и Муромъ) 1, они весьма долгое время имъли навлонности сознавать себя Русскими еще менье, чъмъ настояще ннородцы. Если бы судить по пространству, то нужно было бы сказать, что Владимиромъ была крещена меньшая половина Руси, ибо Русь собственная относилась тогда къ Руси инородческой приблизительно такъ же, какъ въ настоящее время европейская Россія относится къ Сибири.

Какъ было совершаемо и совершено Владимиромъ крещеніе собственной Руси, мы не имъемъ совершенно никакихъ свъдъній. Извъстіе позднъйшей льтописи Густинской, что Владимиръ, раздъливъ государство на удълы между сыновьями, «посла съ ними (въ ихъ области) и священники, заповъдая имъ, да кождо по всей области своей повелъваетъ учити люди и крестити людей и церкви ставити, еже и бысть» 2), нисколько не могло бы бытъ принято, какъ положительное свидътельство, но какъ предположеніе оно не только было бы совершенно въроятно, но и необходимо долженствовало бы быть сдълано, если бы только не было несостоятельно тъмъ, что въ 991-мъ году, съ котораго было приступлено къ крещенію всей Руси, сыновья Владимира были еще весьма молоды и что развъ немногіе изъ нихъ были

<sup>1)</sup> Радимичи, сидъвшіе по Сожь, занимали восточную половину губерніи Могилевской; Вятичи, сидъвшіе къ западу отъ нихъ, въ верховьяхъ Оки, занимали съверный уголь губерніи Черниговской (Гомель на ихъ западной границъ), восточную большую половину губерніи Орловской и южную половину губерніи Калужской (ихъ города въ первой: Брянскъ, Мценскъ, Карачевъ, Съвскъ, во второй: Воротинескъ между Калугой и Перемышлемъ, Козельскъ).

<sup>\*)</sup> П. Собр. Лѣтт., П, 259.

уже посажены на уделы. Что летопись Густинская предполагаеть (высказывая въ видъ положительнаго факта) о сыновыяхъ Владимира, то, конечно, совершенно необходимо предполагать объ его посадникахъ. Но мы думаемъ, что должно быть предполагаемо не одно это, а и гораздо большее, именно — что, во-первыхъ, Владимиръ самъ лично принималь дъятельное участіе въ крещеніи если не всъхъ, то большей части областей, и во-вторыхъ — что онъ самъ лично возможно-усерднымъ образомъ производилъ надзоръ за тъмъ, чтобы христіанство въ областяхъ водворялось возможно скорве и успвшиве. Владимиръ приниль христіанство не въ преклонной старости, а именно въ годы наибольшей способности человъка къ дъятельности (невступно въ 30 или съ небольшимъ 30-ти летъ): очевидно, есть вся вероятность предполагать самое широкое участіе непосредственное. Если великіе князья Кіевскіе, по свид'втельству Константина Порфирогенита (De administr. imper., с. 9), и безъ всякой особенной нужды имъли обычай проводить цёлую половину года въ объёздахъ своей земли, въ такъ называемомъ полюдьн, то темъ более Владимиръ долженъ былъ предпринимать поездки по областямь въ виду такой нарочитой и важной нужды, какъ ихъ крещеніе и утвержденіе въ нихъ христіанства. Сыновья Владимира, по мірті того, какъ выростали и были сажаемы на удёлы, должны были постепенно снимать съ него бремя личныхъ за-·боть 1).

(Въ поздивишихъ редакціяхъ первоначальной літописи читается подъ 991-мъ годомъ сказаніе о крещеніи Новгородцевъ; но въ немъ о самомъ крещеніи ничего ніть. Воть это сказаніе: «Пришель въ Новгородъ епископъ Іоакимъ, и требища разрушилъ и Перуна посікъ и приказалъ (стащить) и бросить въ Волховъ. Обвязавъ веревками, его волокли по навозу («по калу») и били палками и пихали. И въ то время вошель въ Перуна бісъ и началъ онъ кричать: «О горе, охъ мні, достался немилостивымъ симъ рукамъ». Когда вринули его въ Волховъ, то, плывя сквозь великій мость, онъ бросиль на него свою палицу и сказалъ: «этимъ будутъ поминать меня Новгородскія діти», — безумные, и нынів біяся ей, утіху творять бісамъ 2). И наказалъ

<sup>1)</sup> Въ собственной Руси Владимиромъ были посажены на удёлы: въ Новгород' — сначала Вышеславъ, а потомъ, пост' его смерти, Ярославъ, въ Полоцит — Изяславъ, въ Туров' — Святополкъ, въ земл' Древлянской — Святославъ, во Владимир' Волынскомъ — Всеволодъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разумъется страсть Новгородцевъ къ кулачнымъ боямъ, о которой сі́г Акт. Истор. I, 89.

(епископъ), чтобы никто нигдѣ не перенималъ его. Пошелъ Пидблянинъ 1) поутру на рѣку, намѣреваясь горшки везти въ городъ, а Перунъ приплылъ къ берегу, и оттолкнулъ его шестомъ и сказалъ: «Ты Перунище, досыта ѣлъ и пилъ, а теперь плыви прочь», — и поплыло изъ свѣта «некошное» 2). — Умолчаніе сказанія, представляющаго собою какъ будто легендарный отрывокъ отъ цѣлаго, объ участіи Владимира въ крещеніи города не должно быть понимаемо непремѣнно въ томъ смыслѣ, что Владимиръ не принималъ этого участія: сказаніе молчитъ и вообще объ участіи гражданской власти, которое необходимо предполагается. Если же это правда, то дѣло должно быть понимаемо такъ, что на Добрыню, который былъ посадникомъ Новгорода, Владимиръ надѣялся, какъ на самого себя).

Когда мы говоримъ, что при Владимиръ крещена была вся собственно русская Русь, то этого никакъ не должно понимать въ томъ смысль, будто крещены были всь до одного человька. Не желавшихъ креститься, нъть сомнънія, было весьма много какъ въ Кіевъ, такъ и вообще во всей Руси. Въ самомъ Кіевъ, т.-е. именно въ самомъ городъ Кіевъ, полицейскій надзоръ, какъ нужно предполагать, быль настолько силенъ и дъйствителенъ, что эти не желавшіе не могли укрыться и должны были-или креститься неволей, или спасаться бъгствомъ, или же, можетъ быть, подвергнуться казнямъ. Но въ области Кіевской, т. е. по ен пригородамъ и селамъ, и во всей остальной Руси какъ по городамъ, такъ и по селамъ, значительная часть не желавшихъ креститься имъли полную возможность скрываться, а следовательно и скрывались. Такимъ образомъ, это дело о крещеніи Руси Владимиромъ должно понимать такъ, что было крещено большее или меньшее большинство жителей, что язычество было объявлено върою запрещенною и преслъдуемою (religio prohibita, intolerata, illicita) и что оно, хотя далеко еще не перестало существовать, стало върою тайною, подобно расколу старообрядства во времена его сильнъйшихъ преследованій.

Мы уже начинали говорить выше, что совершенная покорность Русскихъ въ дълъ перемъны въры волъ князя и такъ называемое мир-

<sup>1)</sup> Въ Новгор. III лътоп. Индблянить, въ Соф. Врем. Видъблянить. Питба или Индба, погостъ Пидебской, съ церковію св. Николая, находился на лъвой сторон Водхова, при впаденіи въ него рычки Питьбы или Пидьбы, въ трехъ, а по другимъ,—въ четырехъ, старыхъ верстахъ отъ Новгорода, см. *Карамзина* III, прим. 327. V, прим. 254, и IX, прим. 268, Новгородскія писцовыя вниги, III, С.-Пб. 1868, стрр. 13 и 24, *Неволина* о Пятинахъ, стрр. 120 и 389.

<sup>2)</sup> Собр. лътт. V, 121 (Софійск. Временн. Строева, I, 87) и VII, 313.

ное распространеніе христіанства на Руси есть не что иное, какъ невозможная выдумка нашихъ неумбренныхъ патріотовъ, хотящихъ приносить здравый смысль въ жертву своему патріотизму. Ніть сомнънія, что введеніе новой въры сопровождалось немалымъ волненіемъ въ народъ, что были открытые сопротивленія и бунты, хотя мы и не знаемъ о нихъ никакихъ подробностей. О крещении Новгородцевъ сохранилась пословица, что «Путята крестиль ихъ мечемъ, а Добрыня огнемъ». Это, очевидно, значить, что въ Новгородъ новая въра была встръчена открытымъ возмущениемъ и что для подавления послъдняго потребовались и были употреблены самыя энергическія мёры. Очень возможно, что подобныя возмущенія были и не въ одномъ Новгородъ. Въ то время собственная Русь, кром'в разделенія на многія области, раздълялась еще на двъ большія половины, которыя сдълаль изъ нея союзъ данничества иноплеменникамъ предъ основаніемъ собственнаго государства, именно — на половину съверную, съ Новгородомъ во главъ, которая передъ Рюрикомъ платила дань Варягамъ, и половину южную, съ Кіевомъ во главъ, которан платила передъ нимъ дань Хазарамъ. Со всею въроятностію следуеть думать, что половина Руси, издавна до некоторой степени тянувшая къ Кіеву, последовала его примъру въ дълъ перемъны въры значительно съ меньшимъ упорствомъ, чёмъ половина северная (состоявшая изъ Новгородцевъ, Кривичей, Полочанъ и Дряговичей), для которой примеръ Кіева не могъ имъть ни малъйшей нравственной обязательности 1).

<sup>1)</sup> Топографія Новгорода возбуждаєть недоумінія и какъ булто сообщаєть новыя данныя къ исторіи крещенія его жителей. Рэкою Волховомъ Новгородъ раздъляется на двъ половины-Софійскую, получившую названіе отъ находящагося на ней Софійскаго канедральнаго собора, и Торговую, получившую названіе оть находящихся на ней торговыхъ или гостинныхъ рядовъ. Такъ какъ въ древнее время жилище князей было не на Софійской сторонь, а на Торговой (Ярославово дворище), то какъ будто следуеть, что и первоначальный Кремль города находился не на первой сторонъ, а на послъдней (вокругь жилища князей), и что Кремль Софійскій (оставшійся потомъ единственнымъ Кремлемъ Новгорода) явнися только вмісті съ соборомъ. Если это такъ, то можно предполагать, во-первыхъ, что Новгородцы не позволили епископу поселиться съ его соборомъ въ своемъ Кремль; во-вторыхъ, что князья нашли нужнымъ обнести домъ епископовъ Кремлемъ или крепостію для ихъ безопасности отъ ихъ паствы (Софійскій Кремль и въ настоящее время не особенно великъ, но онъ расширенъ противъ первоначальнаго Мстиславомъ, — Новг. І лът. подъ 1116-мъ г., следовательно въ первоначальномъ видь оне действительно представляль крыпость только около дома и канендальнаго собора епископовъ).

Преимущественная защита всякой въры естественна ея нарочитычь служителямъ, которые, съ одной стороны, обязуются къ тому своимъ призваніемъ, а съ другой побуждаются личнымъ интересомъ. Наше язычество не имъло нарочитых служителей въ собственномь симслъ или жрецовъ, а имъло только волхвовъ, частное религіознообщественное служение которыхъ состояло въ прорицании будущаго и вообще практикъ всего сверхъ-естественнаго. Несомнънно, что сословіе волхвовъ въ языческой Руси было очень многочисленно; имфемъ положительныя данныя для заключенія, что волхвы им'єли желаніе противодъйствовать введенію христіанства і); но за всьмь темь мы вовсе не полагаемъ, чтобы правительство должно было одольть ихъ въ настоящей систематической борьбъ. Сословіе нашихъ волхвовъ не было сословіемъ организованнымъ, такъ чтобы борьба съ ихъ стороны могла быть ведена общею массой и по одной общей командъ. Они представляли борцовъ немалочисленныхъ, но разрозненныхъ и одиночныхъ, а при такомъ положеніи діла правительству, какъ оно поступало послѣ 2), не было затрудненія освобождаться оть нихъ тымъ, что они внезапно псчезали и пропадали безъ въсти, бывъ по мъръ ихъ опасности или заключаемы въ тюрьмы или предаваемы смертной казни.

Мы сказали, что Владимиръ крестиль всю собственную Русь и оставиль не крещенною Русь инородческую. Въ продолжение 25-ти лѣть, которыя онъ имълъ въ своемъ распоряжении, онъ находияся въ полной возможности крестить не только первую, но и вторую. Если онъ не сдълалъ послъдняго, то, нътъ сомнънія, не по недостатку времени. Нельзя полагать причиной сего и то, чтобы онъ встретилъ между инороддами непреодолимое сопротивленіе. Это сопротивленіе могло быть; но если бы онъ захотъль одольть и сокрушить его, если бы онъ захотълъ прибъгнуть къ крещенію огнемъ и мечемъ, какъ это, по свидетельству пословицы, случилось съ Новгородцами, то, неть сомненія, онъ успълъ бы настоять на своемъ и достигнуть своей цъли. Необходимо думать, что онъ оставилъ инородцевъ до времени въ поков по побужденіямъ государственнаго благоразумія. Всв они давно были данниками Руси (Меря съ Весью и Мурома-со времени Рюрика, Вятичи — со времени Олега); но пока оставались инородцами, они все были не кръпки къ Руси и все еще не составляли настоящей Руси.

<sup>1)</sup> Ибо знаемъ объ ихъ нѣкоторыхъ попыткахъ къ изгнанію христіанства, уже введеннаго,—изъ хѣтоп. подъ 1071-мъ г.; обстоятельнѣе скажемъ ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лѣтоп, подъ 1071-мъ г.

Необходимо было позаботиться о томъ, чтобы обрусить ихъ. Но чтобы успъшнъе и скоръе достигнуть этого послъдняго, благоразуміе требовало не раздражать ихъ, не возбуждать искусственнымъ образомъ чувства ихъ особой національности и не давать имъ повода поднимать знамя возстанія за отеческую віру, чімь легко создалась бы упорная вражда, имъвшая надолго отчуждить ихъ отъ Русскихъ. Заботиться объ ихъ обрусении прежде, чъмъ объ ихъ крещении, предписывала политика или государственное благоразуміе, но въ то же время діло имісло себя такимъ образомъ, что съ достижениемъ одной цъли, достигалась и другая; сдълавшись Русскими, они, такъ сказать, ео ipso имъли сдълаться и христіанами. Вятичи съ Радимичами, какъ уже мы говорили, не были инородцы въ собственномъ смыслъ, но они были столько строптивы, что съ ними надлежало обходиться еще более осторожно, чвиъ съ настоящими инородцами, послв перваго покоренія Олегомъ, они были потомъ снова покоряемы Святославомъ и дважды самимъ Владимиромъ.

Итакъ, Владимиръ, какъ креститель Руси, долженъ быть разумъемъ таковымъ въ смыслъ возможно общирномъ, полномъ и собственномъ. Онъ былъ ея крестителемъ не только въ томъ смыслъ, что положиль первое начало введенію въ ней христіанства и замівні имъ язычества, --что сдёлалъ первый нёкоторый приступъ къ ея крещенію, но и въ томъ смыслё, что действительно крестиль всю Русь и все русское государство въ теснейшемъ смысле этого последняго, какъ собственной Руси. Крещеніе всей Руси вовсе не должно быть понимаемо такъ, что крещены были всё до одного человека; полное водвореніе въ ней христіанства должно быть представляемо не столько какъ внутреннее и настоящее, сколько какъ наружное и просто вившнее: но дъло, по самому его существу, и могло быть сдълано въ томъ и другомъ отношеніи только болье или менье поверхностно. Что можно было сделать Владимиру для общаго крещенія Руси и для полнаго водворенія въ ней христіанства, то было не только имъ начато, но и вполнъ и до совершеннаго конца сдълано.

Мы говорили выше, что Владимиръ не только былъ крестителемъ Руси, но хотълъ быть и ея просвътителемъ, желалъ и имълъ намъреніе сдълать ее страною не только христіанскою, но и европейскою во всемъ смыслъ этого послъдняго слова. Вскоръ послъ возвращенія изъ Корсуни, или приведши самъ вмъстъ съ священниками или получивъ немного спустя времени вмъстъ съ митрополитомъ и епископами ученыхъ людей и учителей, Владимиръ роздалъ этимъ послъднимъ въ

ученіе дітей «нарочитые чади», т. е. своихъ бояръ и, по всей вітроятности, лучшихъ граждань кіевскихъ. Весьма неудачнымъ образомъ предполагая, что дёти нарочитой чади набраны были для приготовленія въ священники, въ этомъ распоряженіи Владимира, обыкновенно, видять заботу, относившуюся къ церкви. Но дети знатныхъ людей не могли быть набраны для сейчась указанной цели, ибо, съ одной стороны, они нужны были для государственной службы, а съ другой --отцы ихъ не могли имъть ни малъйшей охоты отдавать ихъ для приготовленія въ священники, которые должны были выбираться не изъ знати, а совсёмь изъ другихъ сословій. Дети знатныхъ людей могли быть набраны для ученія только съ тою цівлью, чтобы стать людьми. болъе или менъе просвъщенными независимо ни отъ какихъ практическихъ целей; иначе сказать, помянутое распоряжение Владимира означаеть, что съ генераціи набранныхъ дітей онъ хотіль водворить въ высшемъ русскомъ обществъ греческое просвъщение. Къ обстоятельной речи объ этомъ мы возвратимся после.

Такова исторія собственнаго крещенія Владимира и крещенія имъ Руси. Къ нему не приходили послы или миссіонеры оть разныхъ народовъ съ предложениемъ въръ, хотя и могли приходить; онъ не посылалъ своихъ пословъ для осмотра въръ на мъстахъ и для выбора лучшей между ними, ибо подобное посольство есть вещь невозможная н немыслимая: онъ приняль греческое православное христіанство не какимъ-нибудь безпримърнымъ образомъ въ исторіи и не съ какою-нибудь сказочною замысловатостью, а совершенно просто и естественно, какъ принимали христіанство всё европейскіе государи. Мы вовсе не питаемъ напрасной надежды, чтобы всв сразу согласились съ нами видъть въ повъсти о крещении Владимира, помъщенной въ лътописи, то, что она есть на самомъ дёль, т. е. простое сочиненіе: люди, привыкшіе воображать, что мы совсёмь особый народь и что у нась все было не полюдски, конечно, не сразу отступятся оть своего мижнія. Но мы имбемъ твердую увбренность, что при свътв критики житіе этого преданія весьма недолгое и что, во всякомъ случав, его выбытіе изъ исторіи есть не болье какъ вопросъ времени.

Повторимъ кратко дъйствительную исторію крещенія Владимира со всъмъ ей предшествующимъ. Тотчасъ или вскорт послт основанія нашего государства Рюрикомъ, къ великимъ князьямъ нашимъ начали являться на службу изъ Константинополя Варяги-христіане, и во вторую половину княженія третьяго изъ нихъ—Игоря этихъ Варяговъ-

христіанъ собралось въ Кіев' такъ много, что они составили изъ себя пёлую общину, которая позаботилась о надлежащемъ устройствъ себя въ отношеніи религіозномъ, завела церкви и священниковъ. Община эта со времени Игоря продолжала и оставалась существовать въ Кіевъ до самаго крещенія Владимира. Варягамъ-христіанамъ естественно было держаться того убъжденія, что христіанство должно смінить въ Россіи язычество, какъ оно сменило его почти въ другихъ странахъ, а во всякомъ случав имъ естественно было одушевляться непосредственнымъ желаніемъ обратить къ единой истинной вървстрану, находившуюся во мракъ языческаго суевърія. Отсюда необходимо должно было случиться, чтобы находившіеся близъ великихъ князей Варяги-христіане стали пропов'єдниками передъ ними христіанства. Превосходство христіанства передъ язычествомъ такъ велико и такъ очевидно, что при нъкоторой способности проповъдниковъ къ проповъди и при нъкоторой способности слушателей къ ея пониманію, не заграждаемой никакими предразсужденіями, успъхъ пропов'єди естьименно тоть результать, которому быть надлежить. И воть, такимъ образомъ проповъдь кіевскихъ Варяговъ христіанъ и имъла своимъ результатомъ, что Россія черезъ своихъ князей стала страною христіанскою. Варяги обратили къ христіанству Игоря и его супругу Ольгу, и первое стало бы общею вёрою Руси уже со времени ихъ, еслибы они находили возможнымъ отважиться на то, чтобы перемънить въру народа. Послъ Святослава, анти-христіанина по характеру, престоль великокняжескій перешель къ внукамь Ольги. Весьма віроятнопредполагать, какъ то и предполагають, что Ярополкъ послѣ воспитанія, полученнаго отъ Ольги, также склоненъ быль Варягами-христіанами на сторону христіанства, какъ она сама и ея мужъ Игорь; но если онъ имълъ намъреніе и ръшимость ввести въ Россію христіанство, то ему пом'вшала въ этом'ь ранняя смерть отъ руки брата-Ярополку наследоваль Владимиръ. Варяги-христіане обратились кънему съ своею проповедью такъ же, какъ къ его предшественникамъ, а следствіемъ проповеди и было то, чему, при отсутствіи особенныхъисключительныхъ препятствій, и быть надлежало — его обращеніе въхристіанство. Совершенно возможное само по себъ, это обращеніедолжно было случиться тъмъ легче, что оно было подготовлено: примъръ дъда и бабки, воспитание, полученное отъ второй, и наконецъпо всей в роятности, примъръ брата-вотъ что уже предварительно имълъ Владимиръ въ пользу новой въры. Не видъвъ у себя никакихъ пословъ или миссіонеровъ, не посылавъ своихъ пословъ по землямъ,

Владимиръ расположенъ и убъжденъ былъ къ принятію греческаго православнаго христіанства кіовскими Варягами-христіанами, а затімь, что касается до обращенія всего народа, то въ семъ посліднемъ случав, какъ необходимо думать, онъ двиствоваль не только какъ человъкъ, желающій дать другимь истинную въру, но и какъ государь, сознававшій настоятельную необходимость этой въры государственную. Решившись креститься самъ и крестить весь свой народь, Владимиръ не нашель возможнымь сделать того и другаго одновременно, но сначала крестился самъ частнымъ, и по всей въроятности — болье или менње тайнымъ образомъ, а къ общему крещению народа приступилъ только послѣ довольно продолжительнаго приготовленія. Предъ общимъ крещеніемъ народа Владимиру нужно было войти въ сношенія съ Греками для іерархическаго устройства будущей русской церкви; такъ какъ для целей государственныхъ онъ считалъ нужнымъ для себя родственный союзъ съ императорами Константинопольскими, то и вступиль въ эти сношенія весьма оригинальнымъ образомъ, именно-въ качествъ побъдителя Грековъ. Послъ приступа къ общему крещенію народа Владимиръ имътъ въ своемъ распоряжении много лътъ; вслъдствіе того онъ не только началъ его, но и довель до самаго конца, крестивъ всю русско-славянскую часть Руси, которая составляла тогда собственное русское государство.

Все внутреннее выражается и олицетворяется во внёшнемъ. Насажденная на Руси церковь христіанская требовала внёшняго представительства, требовала такой церкви въ смыслё зданія, которая бы была церковью всей Руси и матерью всёхъ церквей русскихъ, которая, однимъ словомъ, вещественно и монументально представляла бы собою духовную церковь русскую (подобно тому, какъ въ московской Руси представлялъ ее московскій Успенскій соборъ, а нынё въ Руси петербургской представляетъ соборъ Исакіевскій). Такую всерусскую церковь, или иначе сказать, церковь совершенно исключительную по размёрамъ и великолёпію, единственную каменную среди церквей деревянныхъ, Владимиръ началъ строить вскорё послё того, какъ приступилъ къ общему крещенію народа, именно—на другой годъ послё похода на Корсунь, и строивъ пять лётъ окончиль въ 996-мъ году 1).

<sup>1)</sup> Десятинная церковь была освящена: по однимъ записямъ—11 Мая, по другимъ—12 (см. у преосв. Макар. т. I, изд. 2, стр. 52). Мы считаемъ въроятивнимъ первое число, ибо мы предполагаемъ, что Владимиръ и митрополитъ— Грекъ, освящавшіе церковь, хотъли, чтобы годовой праздникъ ея освященія (въ древнее

Какъ бы поручая крещеную Русь покрову этой церкви, посвященной Божіей Матери (празднику Успенія) и отъ данной ей десятины получившей названіе Десятинной, Владимиръ молился въ ней за Русь въ первый разъ по ея совершеніи: «Господи Боже! призри съ небесе и вижь, и посёти винограда своего, и сверши, яже насади десница Твоя — новыя люди си, имже обратиль еси сердце въ разумъ познати Тебе, Бога истиннаго». Церковь эта, вещественно олицетворявшая собою духовную русскую церковь, бывъ поставлена на томъ холмъ, на которомъ прежде было главное языческое мольбище и на которомъ прежде стоялъ идолъ главнаго языческаго бога — Перуна, представляла собою истинный трофей христіанства надъ язычествомъ 1).

время дни освященія церквей долженствовали быть для нихъ великими годовыми праздниками, см. о семъ ниже) приходился въ одинъ день, каково 11 Мая, съ великимъ константинопольскимъ праздникомъ основанія города ("обновленіе" Царяграда въ святцахъ значитъ основаніе, заложеніе. Выше мы привсли запись, читаемую въ однихъ святцахъ начала XIV вѣка о празднованія 11 Мая освященія св. Софіи, построенной въ 952-мъ году; такъ какъ изъ Титмара Мерзебургскаго мы узнаемъ, что Десятинная церковь первоначально, вѣроятно — до построенія Софіи Ярославовой, называлась также Софіей, см. 2-й половины тома стр. 87, то представляется очень-вѣроятнымъ разумѣть помянутую запись пменно о Десятинной церкви.—Какъ разумѣть десятину, данную церкви Владимиромъ, см. ниже).

1) Что Десятинная церковь была поставлена на томъ холмѣ, на которомъ прежде стояль Перунь, это ясно даеть знать летопись. Последній стояль на холме вић двора загороднаго каменнаго терема (Лѣтоп. подъ 908-мъ и 945-мъ годами, .....Лаврент. изд. 2, стрр. 53, 54 и 77, Ипатск. изд. 2, стрр. 33, 35 и 52); но и Десятинная церковь была поставлена предъ дворомъ теремнымъ ("дворъ теремный за святою Богородицею" или иначе: св. Богородица предъ дворомъ теремнымъ, подъ 945-мъгодомъ, Лавр. стр. 54, Ипатск. стр. 35). На ходив этомъ, по ясному свидвуельству лътописи, была поставлена перковь св. Василія: но мы подагаемъ, что нъть ничегоневозможнаго въ томъ, чтобы на одномъ ходиф были поставлены двѣ церкви. Если дътопись подъ 980-мъ годомъ говорить: "на томъ ходмъ нынъ церкы стоить, святаго-Василія есть" и не упоминаеть о церкви Десятинной, то это, вероятно, должно понимать такъ, что церковь св. Василія, построенная прежде, была поставлена на самомъ мъстъ Перунова идола, а Десятинная — болъе или менъе поодаль (собственно на месте двора убитыхъ при Владимире язычнике Варяговъ-христіанъ, лът. подъ 980-мъ годомъ). Нынъшнее кіевское преданіе раздъляеть церкви Васильевскую и Десятинную весьма значительнымъ промежуткомъ мѣста; но относительноэтого преданія должно сказать: во-первыхъ, вовсе не есть нѣчто положительно и несомивнио доказанное, что сохранившаяся отъ древняго времени и признаваемал за Васильевскую церковь (Трехсвятительская) действительно есть Васильевская; во-вторыхъ, въ Кіев'я посл'я Владимира церквей св. Василія было построено еще нъсколько; ныньшняя Васильевская (Трехсвятительская) церковь, если она дыйствительно есть Васильевская, можеть быть принимаема, напримъръ, за ту церконьсв. Василія, которую въ 1197-мъ году великій князь Рюрикъ Ростиславичь постаСовершивъ великое дъло крещенія Руси и ея введенія въ семью народовъ, призванныхъ къ исторической жизни, бывъ ръшителемъ ея судьбы и нашимъ первымъ Петромъ Великимъ, Владимиръ, подобно этому послъднему, скончался въ старости далеко не преклонной, на 55—56 году жизни и никакъ не болье, 15-го Іюля 1015-го года 1).

Онъ имълъ нъкоторыя частныя, ръзко выдававшіяся, черты въ своемъ характеръ, которыя не могли остаться безъ памяти въ потомствъ и о которыхъ такъ или иначе упоминаютъ всъ сказанія, говорящія о немъ. Онъ быль, во-первыхъ, изъ числа твхъ безгранично щедрыхъ людей, которые считають все принадлежащее имъ столько же собственностью своею, какъ и всёхъ ихъ окружающихъ; во-вторыхъ, онъ быль изъ числа техъ истинно гуманныхъ натуръ, которыя не понимають, какъ можно быть довольну самому, когда не столько же довольны и всв окружающе. По всему этому, смотря на жизнь, не какъ аскеть, которымъ онъ не быль, а съ той, для неаскетовъ и въ предълахъ мъры совершенно правильной точки зрвнія, что «жизнь для жизни намъ дана» (разумвемъ при семъ то, что говорить ап. Павелъ въ 1 посл. къ Тимовею, IV, 3-5), Владимиръ хотелъ, чтобы жизнь его окружающихъ текла въ полномъ довольствъ и веселіи, и чтобы этихъ обязанныхъ князю довольствомъ и веселіемъ людей было какъ можно болве. Когда Владимиръ сталъ христіаниномъ, то эта наклонность и потребность его натуры щедро довольствовать людей выразились въ христіанской добродьтели безграничнаго милосердія къ нищимъ и убогимъ. У него было заведено, чтобы во дворце великокняжескомъ каждую недълю быль обильный пиръ для всёхъ чиновниковъ дворцовыхъ и городскихъ и для лучшихъ городскихъ гражданъ при немъ самомъ и безъ него: «По вся недёли устави на дворё въ гридьницъ пиръ творити и приходити боляромъ и гридемъ и соцькымъ и десятьскымъ и нарочитымъ мужемъ при князи и безъ князя; бываше множество отъ мясъ, отъ скота и отъ звёрины, бяще по изобилью отъ всего». Въ самыхъ общирныхъ размерахъ были имъ устранваемы нарочитые пиры, по случаю какихъ нибудь праздниковъ (которые въ древнее время вообще были празднуемы у насъ не по теперешнему, о чемъ см. ниже). Объ освящении и по поводу освящения церкви въ

виль на Новомъ княжемъ дворѣ (Ипатск., 1197). Если не ошибаемся, относительно мѣстности Десятинной церкви одного мнѣнія съ нами и преосв. *Макарій* (Ист. т. I, изд. 2 стр. 49).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подлинное извъстіе лътописи о смерти Владимира см. въ приложеніи къ этой главъ.

Василевъ лътопись говорить: «постави церковь и створи праздникъ великъ, варя 300 проваръ 1) меду, и съзываще (т. е. каждый годъ въ день освященія церкви) боляры своя и посадникы, стар'вишины по всъмъ градомъ и люди многи... Праздновавъ князь дній 8 и възвращащеться Кыеву на Успенье святыя Богородица 2) и ту паки сотворяще праздникъ великъ, сзывая бещисленное множество народа». О христіанскомъ милосердін Владимира къ нищимъ и убогимъ лѣтопись говорить: «Повел'в всякому нищему и убогому приходити на дворъ княжь и взимати всяку потребу — питье и яденье и отъ скотьниць кунами 3). Устрои же и се, рекъ: «яко немощніи и больніи не могуть долівсти двора моего - повелъ пристроити кола 4) и вскладаще хлъбы, мяса, рыбы, овощь разноличный, медъ въ бчелкахъ, а въ другыхъ квасъ. возити по городу, въпрашающимъ: кдъ больній и нищь, не могы хо дити? тъмъ раздаваху на потребу». Можетъ показаться преувеличеннымь это свидетельство летописи, но оно вполне подтверждается свидътельствами митрополита Иларіона и монаха Іакова. «Кто исповъсть», восклицаеть первый, -- «многія твоя нощныя милостыни п дневныя щедроты, яже къ убогимъ творяще, къ сирымъ же и къ болящимъ, къ должнымъ и къ вдовамъ и къ всемъ требующимъ милости! Слышалъ бо глаголъ Господень... не до слышанія стави глаголанное, но дёломъ сконча слышанное, просящимъ подавая, нагія одёвая, жадныя и алчныя насыщая, болящимь всяко утешеніе посылая, должныя искупая, работныя свобождая. Твоя бо щедроты и милостыня и нынъ въ человъцъхъ поминаеми суть». Второй пишеть: «Болъ всего бяще милостыню творя князь Володимеръ: иже немощніи и старби не можаху доити княжа двора и потребу взяти, то въ дворъ имъ посылаше; немощнымъ и старымъ всяку потребу блаженный князь Володимеръ даяше. И не могу сказати многія его милостыня: не токмо въ дому своемъ милостыню творяше, но и по всему граду, не въ Кіевъ единомъ, но по всей земли Руской, — и въ градъхъ и въ селъхъ, вездъ милостыню творяще, нагія одъвая, алчныя кормя и жадныя напаяя, странныя покоя милостію; нищая и сироты и вдовицы и слівныя и хромыя и трудоватыя вся милуя и одевая и накория и напаяя». На на-

<sup>1)</sup> Поздивния извъстія опредъляють одну проварю меду въ берковець солоду (Карамз. I, прим. 476).

<sup>2)</sup> То-есть, къ храмовому празднику Десятинной церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Отъ влючницъ деньгами.

<sup>4)</sup> Телъги, возы.

рочитыхъ праздникахъ, каковы освященія церквей, Владимиръ раздавалъ нищимъ огромныя деньги — до 300 и болже гривенъ.

Владимиръ былъ причисленъ къ лику святыхъ не тотчасъ послъ своей смерти и даже весьма не скоро. Что было этому причиной, мы не можемъ сказать положительно, но съ въроятностью предполагаемъ, что она заключалась въ техъ его изобильныхъ пирахъ, о которыхъ мы сейчасъ сказали. Память о нихъ долго жила въ народѣ 1) и онито и могли смущать и затруднять совъсть народную признать Владимира святымъ, ибо пиры и святость, которая — по поздивншимъ, впавлимъ въ односторонность, понятіямъ — стала непременнымъ синонимомъ аскетизма, должны были представляться вещами трудно совмыстимыми. Владимиръ могь быть признанъ святымъ, когда живая память о пированьяхъ — почестныхъ пирахъ и о столованьяхъ — почестныхъ столахъ его наконець совсвиъ исчезла, оставшись только въ былинахъ народныхъ, и когда онъ остался для представленія народнаго только крестителемъ Руси. Не знаемъ, когда именно и какъ это случилось; служба Владимиру написана по признакамъ въ періодъ домонгольскій, но не въ концѣ XI или въ началѣ XII вѣка или еще ранве, какъ думаетъ преосв. Филаретъ и какъ наклоненъ думатъ преосв. Макарій, а въроятно въ концъ XII или въ началь XIII въка, ибо для современныхъ автору ея русскихъ князей Владимиръ — не дъдъ н не прадъдъ, а уже праотецъ 2); затъмъ, сполько имъемъ свъдъній въ настоящее время, онъ называется въ летописи святымъ въ первый разъ подъ 1254-мъ годомъ (Ипатск., ср. тамъ же подъ 1229-мъ годомъ), а о празднованіи памяти его какъ святаго въ первый разъ упоминается въ лвтописи подъ 1263-мъ годомъ (Лаврент.). Монахъ Іаковъ, защищая умершаго Владимира отъ нареканія, что онъ не творить чудесь, говорить: «Не дивимся, возлюблениви, аще чудесь не творить по смерти: мнози бо святіи праведнін не сотвориша чудесь, но святи суть. Рече бо нъгдъ о томъ святый Златоусть з): Отъ чего познаемъ и разумъемъ свята человъка? Отъ чудесъ ли или отъ дълъ? И рече: Отъ дълъ познати, а не отъ чудесъ»... и пр. Лътопись, и за нею Житіе Володимера, ') жалуясь на своихъ современниковъ, что они не

<sup>1)</sup> См. Иларіона сейчась выше. Другое свидітельство — былины народныя.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Преосв. Филареть въ Исторін, I, § 30, и въ Обзорѣ § 22; преосв. Макарій въ Исторін, т. I, изд. 2 стр. 103.

<sup>3)</sup> Разумбется, кажется, мъсто изъ слова Златоустаго De compunctione ad Demetrium, — Montfauc. edit. Parisina altera I, 167 fin...

<sup>4)</sup> Объ отношени между явтописио и Житіемъ въ данномъ мвств см. выше.

воздають ему по должному за его великое благодъяніе крещенія Русской земли, забывая молиться за него въ день его памяти, вследствіе чего Богъ могъ бы его прославить, говорять съ укоромъ: «Дивно же есть се, колико добра створиль Русьстви земли, крестивъ ю. Мы же, хрестьяне суще, не въздаемъ почестья противу онаго възданью... Да аще быхомъ имъли потщанье и мольбы приносили Богу зань въ день преставленья его, видя бы Богъ тщанье наше къ нему, прославилъ бы и >... Владимиръ похороненъ быль въ построенной имъ Десятинной церкви, въ придълъ св. Климента, гдъ мраморный гробъ его поставленъ былъ рядомъ съ таковымъ же гробомъ прежде него умершей его супруги царевны Анны <sup>1</sup>). Мощи Владимира, въ нашествіе Монголовъ погребенныя подъ развалинами Десятинной церкви, оставались въ землъ до первой половины XVII въка, до митрополита Петра-Могилы. Этоть последній, возобновляя въ 1635-мь г. Десятинную церковь, нашель гробъ Владимира и вынуль изъ него останки (всв находившіеся или только часть-неизв'єстно), изъ коихъ въ настоящее время глава находится въ большой церкви Печерскаго монастыря, ручная кость-въ Кіево-Софійскомъ соборь, одна челюсть оть главы-въ Московскомъ Успенскомъ соборъ (Эта послъдняя прислана была въ даръ царю Михаилу Өеодоровичу Петромъ Могилой въ 1640-мъ г., при чемъ митрополитъ между прочимъ просилъ государя, чтобы онъ «велълъ своимъ государевымъ мастеромъ своею царскою казною сдълать раку на мощи прародителя своего святаго и равноапостольнаго князя Владимера, которая будеть поставлена съ его мощи у святой Софін, юже сооружи великій князь Ярославъ сынь его, --- Акты Южн. и Запади. Росс., III, стрр. 29 и 44. Перенесеніе мощей изъ Десатинной церкви въ Софійскую, вместе съ гробомъ преп. Өеодосія Печерскаго (sic), предполагалось совершить въ томъ же году, по полученіи раки, — тамъ же, стр. 29).

<sup>1)</sup> Которая умерла въ 1011-мъ г. Что Владимиръ быль погребень въ Десятинной церкви, объ этомъ говорить наша лѣтопись; что гробъ его быль поставлень именно въ придълъ (придъльной церкви, устроенной въ одномъ изъ боковыхъ притворовъ или папертей) св. Климента, рядомъ съ гробомъ его супруги царевны Анны, объ этомъ говоритъ Титмаръ Мерзебургскій, — Chronic. lib. VII, сар. 52 (называющій именемъ придъла самую Десятинную церковъ. — Скилица, не знаемъ—на какомъ основаніи, говоритъ, что Анна умерла послѣ Владимира, въ 1023—26-мъ г., — Метогт. рорр. II, 1010, а подобно Скилицѣ о смерти Анны послѣ Владимира говоритъ и нашъ такъ называемый Переяславскій лѣтописецъ, — Временн. кв. 9, стр. 34).

(Никоновская лётопись и Степенная книга увёряють, будто Владимиръ не только хотель быть крестителемъ своей Руси, но помышляль о распространеніи христіанства и между соседними народами, именно говорять, что онъ посылаль своего миссіонера (родомъ Грека) къ Болгарамъ Волжско-камскимъ (первая—І, 95, вторая—І, 147)... Изв'встіе, конечно, не особенно надежное (а въ подробностяхъ баснословное), но нельзя сказать, чтобы совершенно и очевидно невъроятное. Великіе люди, къ которомъ несомненно принадлежалъ Владимиръ, имъють наклонность создавать великіе и широкіе планы,--и кто знаеть, можеть быть, - и въ самомъ дълъ онъ мечталь о томъ, чтобы въ противоположность союзу новыхъ народовъ западной Европы создать союзъ народовъ Европы восточной? Когда тв же Никоновская летопись и Степенная книга сообщають, что къ Владимиру пришло на службу и приняло у него православное христіанство нікоторое количество Болгарскихъ и Печенъжскихъ князей (первая — I, 95 и 103вторая—І, 149), то не сообщають ничего невъроятнаго: эти приходы значать то же, что поздивище боярские «привады» къ князьямъ и отъфады отъ нихъ).

## Ярославъ, довершитель дъла Владимирова со стороны духовной.

Послѣ смерти Владимира въ его семействѣ настало междоусобіе. Старшій сынъ, Святополкъ, опасаясь соперничества братьевъ или желая вмѣстѣ съ тѣмъ быть и единовластцемъ, рѣшился избить ихъ. Послѣ убійства троихъ—Бориса Ростовскаго, Глѣба Муромскаго и Святослава Древлянскаго, онъ встрѣтилъ отпоръ въ Ярославѣ Новгородскомъ. Продолжавшаяся между братьями въ теченіе цяти лѣть междоусобная война окончилась въ пользу Ярослава, который и занялъ престолъ великокняжескій, ставъ такимъ образомъ преемникомъ Владимира въ дѣлѣ утвержденія на Руси христіанства.

Занявъ престолъ великокняжескій не по праву старшинства, а случайнымъ образомъ, и имъвъ при этомъ за собою такое нехорошее прошлое, какъ открытая вражда съ отцомъ, Ярославъ, къ счастію, оказался вполнъ достойнымъ преемникомъ отца какъ въ области государственной, такъ и церковной. Въ этой послъдней области онъ былъ усерднымъ продолжателемъ и докончателемъ начатаго, но не оконченнаго, Владимиромъ. Указывая сдъланное Ярославомъ и вмъстъ—отношеніе его дъятельности къ предшествующей дъятельности Владимира, лътописецъ говоритъ: «Яко же бо се нъкто землю разоретъ, другій же насъеть, тако и сей (Ярославъ): отецъ бо его Володимеръ взора и умягчи, рекше крещеніемъ просвътивъ, сей же насъя книжными словесы сердца върныхъ людій».

Дъятельность Ярослава или сдъланное имъ состояло въ томъ, что Русь, крещенную Владимиромъ, онъ сдълалъ книжною и грамотною, или иначе сказать—что, послъ введенія въ Россіи христіанства внъшняго, онъ далъ ей средства сдълаться христіанскою и внутренно. Мы сказали выше, что Владимиръ тотчасъ или вскоръ послъ возвращенія изъ Корсуни набралъ дътей нарочитой чади и роздалъ ихъ въ ученье полученнымъ изъ Греціи учителямъ, и что это дъйствіе его нужно понимать, какъ приступъ къ осуществленію желанія и заботы ввести въ Россіи просвъщеніе. Эти заботы Владимира ввести въ Рос-

сів просв'вщеніе несомн'вню поддерживаль и Ярославь, какъ мы скажемъ о семъ ниже. Но то, о чемъ мы говоримъ теперь, должно быть отличаемо отъ нихъ и должно быть представляемо не какъ продолженіе уже начатаго Владимиромъ, а какъ нъчто новое и особое. Настоящее просвъщение могло быть введено только въ небольшомъ классъ. нзбранной и нарочитой чади или высшей аристократіи, ибо только у лиць, принадлежавшихъ къ ней, могли быть охота и побуждение отдавать дътей своихъ въ настоящее учение и только у нихъ могли бытьсредства платить за него учителямъ, такъ какъ оно не имъло быть даровымъ или казеннымъ. Послъ высшей аристократіи оставалось нъсколько классовъ всёхъ другихъ людей. Здёсь нельзя было думать о настоящемъ просвъщени и въ то же время невозможно было оставить людей ни съ чёмъ, ибо такимъ образомъ они оставались бы нисколько не просвъщенными въ христіанствъ; настоящее просвъщеніе здесь должна была заменить простая грамотность — уменье читать и затвиъ собственное болве или менве усердное чтеніе учительныхъ ьнигъ. Чтобы привести Русь въ возможность стать грамотною и читающею, нужно быле доставить ей книги, подразумввается, заимствовавъ послъднія со стороны: это и сдълалъ Ярославъ. Заботы о средствахъ общенародной грамотности или объ этихъ книгахъ при Владимиръ были еще преждевременны, ибо во все его правленіе масса народа должна была оставаться еще холодною къ христіанству, а слідовательно-имъть весьма мало стремленія и къ поученію въ немъ 1). Но въ правленіе Ярослава, по истеченін сорока-пятидесяти літь послъ крещенія, христіанство ужъ успъло, если не во всей Руси,—чего предполагать вовсе невозможно, --- то по крайней мере въ самомъ Кіевъ болъе или менъе укръпиться или укорениться во всъхъ слояхъ общества. Такимъ образомъ, въ правленіе Ярослава, по крайней мъръ въ самомъ Кіевъ уже во всъхъ слояхъ общества явилась привязанность къ христіанству и большая или меньшая часть его гражданъ стала въ своихъ чувствахъ уже совсвиъ настоящими христіанами. Вследствіе того и заботы объ общенародной грамотности, преждевре-

<sup>1)</sup> Если Несторъ въ Житін Бориса и Глѣба говорить, что "блаженный Борись взимаше вниги и чтяще,.. чтяще же житія и мученія святыхъ", то, надѣемся, читатель не увидить въ этихъ словахъ возраженія противъ всего того, что мы говоримь о дѣятельности Ярослава по введенію внижности въ Россіи. Нѣкоторыя учительныя вниги пріобрѣдъ и для собственнаго употребленія имѣлъ, конечно, уже и Владимиръ (не говоря о томъ, что слова Нестора болѣе фраза, чѣмъ положительное свидѣтельство).

менныя при Владимиръ, теперь оказались настоятельно нужными. Великая заслуга Ярослава состояла въ томъ, что онъ, такъ сказать — не задерживая теченія исторіи и естественнаго хода жизни, не оказался глухимъ къ очередной неотмѣнной нуждѣ времени.

О дъятельности Ярослава относительно перенесенія на Русь грамотности и книжности летопись говорить: «и собра (Ярославъ) писцы многы и прекладаше отъ Грекъ на словеньское письмо, и списаша книги многи... многы (книги) написавъ положи въ святви Софыи церкви, юже созда самъ». Не совсемъ вразумительную речь летописца, какъ кажется, нужно понимать такъ, что Ярославъ, во-первыхъ, собраль многихь писцовь, которые переписывали уже готовые славянскіе переводы, и во-вторыхъ---что онъ нашоль переводчиковъ, которые переводили съ греческаго языка на славянскій, и что такимъ образомъ твмъ и другимъ путемъ онъ и доставилъ Русскимъ весьма многія четін книги. Если же не такъ нужно понимать летописца, то по крайней мъръ такъ необходимо представлять самое дъло. Въ Болгарін прежде насъ ужъ очень много книгь переведено было съ греческаго азыка на славянскій; переводить тв же книги вновь и не захотвть просто воспользоваться готовыми переводами, очевидно, было бы отсутствіемъ всякаго смысла. А потому, необходимо предполагать, что прежде чемъ переводить, Ярославъ позаботился пріобрести изъ Болгаріи существовавшіе тамъ готовые переводы. Посл'я полученія этихъ переводовъ онъ и самъ могъ, какъ увъряеть летопись, -- заставлять переводить тв книги, которых не было въ переводахъ, и которыя онъ находиль нужными, --объ этомъ последнемъ мы обстоятельнее скажемъ ниже. Всв собранныя книги, какъ посредствомъ простаго списыванія, такъ и посредствомъ переводовъ, Ярославъ положиль въ созданной имъ св. Софіи.

Пріобрѣсть тѣмъ или другимъ способомъ переводы книгъ, собрать ихъ въ одно мѣсто и такимъ образомъ сдѣлать изъ нихъ одну публичную библіотеку, это, повидимому, дѣло небольшое и во всякомъ-случаѣ слишкомъ малое для того, чтобы водворить въ странѣ грамотность. Въ дѣйствительности это было дѣло весьма нелегкое; въ этомъ заключалось все, что можно было сдѣлать, и этимъ вполнѣ достигалась предположенная цѣль. Въ то время не было печатанія книгъ, а было рукописаніе, письмо было тогда уставное, а матеріаломъ для книгъ служилъ кожаный пергаминъ, вслѣдствіе чего процессъ писанія долженъ былъ совершаться чрезвычайно медленно. По всему этому приготовленіе книгъ въ то время было дѣломъ такой величайшей трудно-

стп и важности, о которой мы не можемъ составить себъ и понятія и которая людямъ, знающимъ представлять себъ дъло только въ томъ видь, что-пошоль въ лавку да купиль книгу, можеть показаться пожалуй даже смёшною. Въ настоящее время имёй только деньги и ничего не стоитъ составить библіотеку хоть въ нівсколько милліонов в томовъ. Въ тогдашнее время дело было не только въ деньгахъ, которыхт. на одну рукопись требовалось столько же, сколько теперь чуть не на полтысячи печатныхъ книгъ і), но еще кой въ чемъ, съ чёмъ нельзя было справиться ни съ какими деньгами. Требовалось найдти, во-первыхъ, искусныхъ писцовъ; а такъ какъ несомивнио, что таковые писцы въ то время были необыкновенно редки, то лишнихъ писдовъ противъ того, сколько ихъ могло найдтись въ наличности, очевидно, нельзя было создать никакими деньгами, и следовательно-приходилось довольствоваться тыми, которые были, сколько бы ихъ мало пи было. Во-вторыхъ, никакими деньгами нельзя было достигнуть того, чтобы писцы писали рукописи скорбе, нежели какъ они могли; но могли они, какъ уже мы сказали, писать только чрезвычайно медленно. Предположимъ, что Ярославъ составилъ при св. Софіи библіотеку въ пятьсоть рукописей среднихъ разм'вровъ (какъ Остромирово евангеліе). Каждый писецъ могь написать въ годъ только двё такія рукописи; следовательно, десять писцовъ могли написать пятьсотъ рукописей только въ продолжение 25-ти лътъ. Лътопись говоритъ, что Ярославъ собраль писцовъ многихъ. Въ тогдашнемъ Кіевъ онъ ни подъ какимъ видомъ не могъ найдти более десяти писцовъ; предположимъ, что еще десять писцовъ онъ досталъ изъ Болгаріи, и что такимъ образомъ вообще онъ въ состояніи быль собрать двадцать писцовъ. Для этихъ двадцати писцовъ, чтобы написать библіотеку въ пятьсоть рукописей, требовалось времени никакъ не менте двънадцати лътъ съ половиной. Изъ этого ясно, что во времена Ярослава составить одну порядочную библіотеку было дівломъ величайшаго труда, и что составленіе подоб-

<sup>1)</sup> По существующимъ примърамъ (Остромирово евангеліе), мы знаемъ, что на написаніе обыкновенныхъ размъровъ рукописи, изъ которой въ печати выйдеть совсѣмъ небольшая книга, требовалось полгода. Такъ какъ въ то время ремесло писанія, по крайней ръдкости мастеровъ, несомнънно было весьма дорогое, то за полгода писцу нужно было заплатить приблизительно никакъ не менѣе пятисотъ рублей серебромъ на нынъшнія деньги. Слъдовательно, одна обыкновенная рукопись стоила пятьсотъ рублей серебромъ :только въ письмѣ, не считая пергамина, который долженъ былъ быть весьма дорогь, ибо не дѣлался въ Россіи, а привозился изъ-за границы.

ной библіотеки было событіемъ величайшей, истинно исторической, важности ').

Одна публичная библіотека на всю страну, это, повидимому, было слишкомъ мало, и этимъ, повидимому, слишкомъ недостаточно достигалась указанная нами выше цёль ея учрежденія. Это и на самомъ дълъ было не весьма много. Но, во-первыхъ, по тогдашнимъ условіямъ Руси, подобныхъ публичныхъ библіотокъ и въ действительности могло быть заведено немного, а именно только двів-въ Кіеві и еще въ Новгородъ, ибо тогда только эти два города были на столько центральными городами не для однихъ своихъ округовъ, а и для всей Руси, чтобы въ нихъ можно было заводить съ действительнымъ смысломъ публичныя библіотеки, заводить же ихъ въ какихъ-либо другихъ городахъ значило бы затрачивать громадные труды и деньги для того, чтобы затрата принесла самую ничтожную пользу (делать почти тоже, что-строить напримёръ мость черезъ Волгу, чтобы доставить возможность вздить по нему одной деревнв). Такимъ образомъ, устроивъ публичную библіотеку въ Кіевъ, Ярославъ собственно сдълалъ половину дъла. Мы не знаемъ, въ состояніи ли онъ быль сдълать все дівло, т. е. устроить двів библіотеки. Но во всякомъ случать во второй библіотек' пока вовсе не было нужды, и то, что сділаль онъ, было все, что требовалось сдёлать, ибо Новгородь, какъ это мы положительно знаемъ, во времена Ярослава еще весьма далекъ былъ отъ того, чтобы сознавать нужду въ библіотек' христіанских учительных книгъ <sup>2</sup>).

Можеть быть, иной читатель, не съ разу понимая дёло, задасть вопросъ: какимъ образомъ публичная библіотека, учрежденная Ярославомъ, должна была служить къ водворенію грамотности и книжности на Руси? Въ дёйствительности это весьма просто и послё очень небольшаго размышленія о дёлё представится совершенно противополож-

<sup>1)</sup> Для большей убъдительности укажемъ на примъръ изъ позднъйшаго времени. Наша Тропцкая Лавра составляла свою библіотеку рукописей, если считать концомъ составленія конець XVII въка, въ продолженіе трехъ соть лътъ съ половиной. Не будучи богата совсёмъ такъ, какъ владѣтельный государь, она тъмъ не менѣе, какъ извѣстно, располагала средствами огромными. И однако въ продолженіе трехъ соть съ половиной лѣтъ она успѣла составить библіотеку рукописей никакъ не превосходившую полуторыхъ тысячъ книгъ или NN (800 находится до настоящаго времени на лицо; около двухъ соть, если не гораздо менѣе, взято въ Московскую Духовную Академію; остальныя иятьсотъ полагаемъ на взятыя въ разное время въ Москву къ царю и патріарху и на утраченныя во время пожаровъ).

<sup>2)</sup> См. льтопись подъ 1071 г.; обстоятельно будеть ниже.

ный вопросъ: да какъ же бы иначе это могло и случиться? Чтобы водворилась книжность, нужно было, чтобы явились книги; чтобы явились книги, нужно было, чтобы онъ могли быть съ чего-нибудь списываемы: но съ чего стали бы ихъ списывать, если бы правительствомъ не заведено было для сего казенной публичной библіотеки? Книги, уже переведенныя на славянскій языкъ, нужно было доставать изъ Болгарін; книги, еще не переведенныя, но желаемыя въ переводъ, нужно было доставать въ подлинникахъ изъ Грецін и потомъ переводить: возможно ян это было для частныхъ лицъ? Если бы Ярославъ не сдёлаль того, что онь сдёлаль, то нёть сомнёнія, мы все-таки не остались бы безъ книжности, но тогда мы не заразъ получили бы совершенно достаточный для насъ кругь учительной письменности, а все мало-мальски необходимое пріобрътали бы, говоря почти безъ преувеличенія, въ теченіе цілыхъ віжовъ. Літопись ничего не говорить намъ, но по соображению со свъдъніями о позднъйшемъ времени и по самой въроятной естественности дъла необходимо предполагать, что заведенная Ярославомъ въ Кіевъ публичная библіотека тотчасъ же породила особое сословіе ремесленниковъ-книжныхъ писцовъ, что писцы эти, представлявшіе собою древнія типографіи, начали списывать-списывать и продавать книги, и что такимъ образомъ и пошла книжность...

Не знаемъ, имъть ли въ виду Ярославъ, учреждая свою библіотеку, необходимость ея еще въ одномъ весьма важномъ отношеніи. Книги тогда были письменныя, а не печатныя; если ошибки возможны и при печатаніи, то онт въ десять и въ двадцать разъ болте возможны при письмт. Чтобы, по мтрт списыванія, отъ писца къ писцу, ошибки совствить не переполнили книгъ, необходимо было, чтобы существовали возможно исправные сниски, по которымъ новые списки могли бы быть правимы, чтобы существовали, какъ называли у насъ въ старое время таковые списки,—«добрые переводы». Но гдт могли бы искать писцы книжные и вообще кто бы то ни было добрыхъ переводовъ, еслибы они не находились въ публичномъ, общеизвтетномъ и общедоступномъ, мтстт?

Итакъ, Владимиръ былъ крестителемъ Руси, а Ярославъ насадителемъ въ ней книжности, ея—если можно такъ выразиться—ограмотителемъ.

Мы уже говорили выше, что общенародную грамотность, которая предполагаеть только умёнье читать и о которой мы говорили сейчась, должно отличать оть настоящаго просвещения, какъ вещи оть нея особой.

Послѣ Владимира, нѣтъ сомнѣнія, заботился о поддержаніи просвѣщенія въ высшемъ классѣ общества и Ярославъ, хотя мы и не имѣемъ относительно сего никакихъ прямыхъ свидѣтельствъ. Необходимо предполагать это, во-первыхъ, потому, что дѣло начато было слишкомъ недавно, чтобы уже успѣли охладѣть къ нему и махнутъ на него рукою; во-вторыхъ, Ярославъ былъ вовсе не такой человѣкъ, который способенъ былъ броситъ хорошія начинанія своего отца. Если отъ его заботь о воспитаніи собственныхъ дѣтей (о чемъ обстоятельнѣе скажемъ ниже) можно заключать къ его заботамъ и вообще о просвѣщеніи, то необходимо думать, что онъ заботился о немъ никакъ не менѣе Владимира ¹).

Достраивая зданіе русской церкви, до половины возведенное Владимиромъ, Ярославъ продолжаль заботиться объ окончаніи и того, что оставалось не совсёмъ конченнымъ уже въ прежде возведенной его части. Тотчасъ послъ приступа къ крещенію народа Владимиръ приказалъ рубить церкви по городамъ и ставить къ нимъ священниковъ. Спустя нъкоторое время, нъть сомнънія, онъ приказалъ рубить первыя и ставить вторыхъ не только по городамъ, но и по селамъ. Но все-таки для всей Руси техъ и другихъ требовалось такъ много, что во все время его правленія однихъ не могло быть нарублено, а другихъ наставлено въ достаточномъ количествъ. Ярославъ, по свидътельству летописи, усердно заботился объ умножении священниковъ и церквей, хотя нъть сомнънія, что и его заботы все-таки еще не привели къ тому, чтобы священниковъ и церквей стало совсемъ достаточно. Примъръ Новгорода показываеть, что въ правленіе Ярослава дело о приготовлении кандидатовъ въ священники лежало еще всецъло на попечени правительства. Подъ 1030-мъ годомъ лътописи сообщають, что Ярославъ, пришедъ въ Новгородъ, собраль отъ старостъ и отъ поповыхъ детей 300 человеть и повелель ихъ учить книгамъ. Извъстіе это, обыкновенно не совсьмъ правильно понимаемое, хочетъ сказать, что Ярославъ приказаль набрать у старость, которые были представителями крестьянскихъ обществъ, и чрезъ нихъ самихъ-крестьянскихъ (но не ихъ собственныхъ) детей \*), и также детей священ-

<sup>1)</sup> Что сообщаемое лѣтописями подъ 1030 г. извѣстіе о приказаніи набрать нъ Новгородѣ оть старость и оть поновыхъ дѣтей 300 сюда не идеть, объ этомъ сейчасъ ниже.

<sup>2)</sup> Дъти могли быть набраны—или для ученія наукамъ, въ видахъ просто образованія, или для ученія грамоть съ спеціальною цьлію приготовленія во священники. Въ первомъ случать были бы набраны дъти нарочитой чади или высшей

ническихъ, и раздать тёхъ и другихъ учить грамотё съ цёлью приготовленія въ священники. Если еще само правительство должно было заботиться о приготовленіи кандидатовъ въ священники въ Новгороде, то оно же, конечно, должно было заботиться о нихъ и въ другихъ жёстахъ.

Всегда бываеть такъ, что люди, дѣлая что-нибудь, вмѣстѣ съ необходнмымъ заботятся, если это бываетъ возможно, о красотѣ, приличіи, достоинствѣ, смотря по тому, которое изъ этихъ качествъ требуется, вообще о внѣшней видимости и представительности. Естественно, что и основатели русской церкви заботились не только о томъ, чтобы она была, но и о томъ, чтобы она она была, но и о томъ, чтобы она имѣла достойную внѣшность.

Владимирь началь эти заботы построеніемъ Десятинной церкви; Ярославъ продолжилъ ихъ, соединивъ съ того же рода заботами государственныя. Съ принятіемъ христіанства Русь стала государствомъ европейскимъ. Следовательно, и о представительности Кіева надлежало позаботиться не только какъ столицы церкви, но и какъ столицы госуларства европейскаго. Порядочная столица непремённо должна была нивть приличный «Кремль» или то, что въ тогдашнее время называлось въ собственномъ смыслѣ городомъ. Кремль или городъ Кіева первоначальный, до-олеговскій, быль маль и ничтожень, что даеть знать летопись, когда называеть его уменьшительно «градкомъ» 1). Владимиръ построилъ свой новый городъ на томъ бывшемъ до него загородьи, гдё стояль княжескій загородный теремь и гдё было главное мольбище Кіевлянъ, и гдъ потомъ онъ (Владимиръ) поставиль церкви св. Василія и Десятинную <sup>в</sup>). Но, в'вроятно, п этотъ второй городъ не соответствоваль достоинству столицы государства: Ярославъ ностроиль третій городь, о сравнительной обширности котораго свильтельствуеть льтопись, называя его «городомъ великимъ». Подражая Константинополю, который быль и долженствоваль быть для насъ идеаломъ, Ярославъ назвалъ главные въёздные ворота въ городъ Золотыми, - нъть сомнънія, устроивъ ихъ до нъкоторой степени соот-

аристовратіи, къ которой старосты вовсе не принадлежали; во-второмъ случав мальчики должны были набираться просто изъ низшихъ классовъ и не могло быть нивакой причины, чтобъ ихъ захотвли набрать именно изъ дѣтей старость. Что извѣстіе лѣтописей нужно понимать именно такъ, какъ мы его понимаемъ, это по-казываеть и образъ ихъ выраженія. Онѣ не говорять: старостиныхъ и поповыхъ дѣтей. но отъ старость и поповыхъ дѣтей.

<sup>1)</sup> Подъ 862 г., въ разсказъ о заняти Кіева Аскольдомъ и Диромъ.

<sup>2)</sup> Обстоятельную топографію Кіева см. ниже.

вътственно первообразу и украсивт соотвътственно имени. На воротахъ была поставлена церковь во имя Благовъщенія съ тою цълію, по изъясненію митрополита Иларіона, «да еже цълованіе архангелъ дасть Дъвици, будеть и граду сему; къ оной бо: радуйся, обрадованная, Господь съ тобою, къ граду же: радуйся, благовърный граде, Господь съ тобою» 1). Въ своемъ новомъ городъ Ярославъ построилъновый великокняжескій дворецъ, который служилъ резиденціей для послъдующихъ великихъ князей, и который, если не былъ хорошъ во всёхъ отношеніяхъ, чего мы не знаемъ, то по крайней мъръ былъсравнительно общиренъ, ибо въ отличіе отъ другихъ, существовавщихъ въ Кіевъ и близъ него княжескихъ дворцовъ, называется «великимъ дворомъ» 2).

Этими гражданскими постройками сдълавъ Кіевъ малымъ Константинополемъ, какъ столицу государства, Ярославъ котълъ затъмъ сделать 'его таковымь же и относительно святыни христіанской. Въ своемъ новомъ городъ онъ воздвигъ храмъ Софіи-Премудрости Божіей, въ соотвътствіе знаменитой Софіи Константинопольской. Съ этою последнею Софіей, которая въ то время была буквально единственнымъ храмомъ во всемъ христіанскомъ мірѣ, воздвигнутая Ярославомъ Софія не имъла ничего общаго, кром'в имени (вовсе не будучи и по формъ уменьшеннымъ ей подражаниемъ, какъ это обыкновенно думають), но сравнительно съ темъ, что было тогда у другихъ новыхъ народовъ, она несомивнио была храмомъ великоленнымъ, храмомъ, которымъ имъли полное право гордиться Русскіе, и о которомъ современники безъ хвастовства могли говорить, что она есть «церкви дивна и славна всемъ округнымъ странамъ, яко же ина не обрящется во всемъ полунощи земленъмъ отъ востока до запада» 3). Близъ церкви св. Софін Ярославъ построиль два княжеских или-если можно такъ выразиться-придворных монастыря, мужской-въ честь ангела своего св. Георгія, и женскій-въ честь ангела супруги своей св. Ирины. Сдёлавъ для гражданскаго и церковнаго украшенія Кіева сейчасъ нами указанное, Ярославъ, конечно, не сдълалъ его и ни въ какомъ отно-

¹) Какую форму имѣли Константинопольскіе Золотые ворота во времена Ярослава, остается неизвъстнымъ; а въ нынѣшнемъ видъ эти ворота суть позднѣйшіе, см. у Византия въ Киуотаутічо отолі (° 1, 312—313, и у Унгера въ Quellen d. Byzantinisch. Kunstgeschichte, I, S. 41, n. 87.

<sup>2)</sup> Ипатск. лѣтопись подъ годами 1146, 1150 три раза и 1154 (2-го изд. стрр. 229, 276, 279, 288, 326); ср. Лаврент. лѣтоп. подъ 1151 г.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Слова митр. Иларіона.

шеніи подобнымъ одной изъ теперешнихъ столицъ; но все изм'вряется и оцівнивается относительно,—для своего времени и это немногое было такъ много, что престольный городъ Руси получилъ оттол'в право называться «славнымъ и великимъ градомъ ¹).

Владимиръ и Ярославъ были насадителями христіанства на Руси: первый крестилъ ее внѣшнимъ образомъ, второй просвѣтилъ ее учительными книгами, давъ ей средства перейдти отъ внѣшняго христіанства къ внутреннему. Дѣло еще далеко не было совсѣмъ окончено,—внѣшнимъ образомъ оставалась не крещенною еще цѣлая половина Руси, внутреннимъ и истиннымъ христіанство начинало становиться еще только въ самомъ Кіевѣ; тѣмъ не менѣе Русь стала уже отселѣ страною несомнѣнно и вполнѣ христіанскою. Въ первомъ отношеніи христіанство было водворено въ ней еще не вполнѣ, но уже совершенно прочно и безповоротно, во второмъ отношеніи христіанство еще только начиналось, но для него уже было сдѣлано то, чтобъ оно на этомъ началѣ не остановилось: въ томъ и другомъ отношеніи времени оставалось продолжать и доканчивать свое.

<sup>1)</sup> Caoba ero me.

## Окончательное распространеніе христіанства на Руси послѣ Владимира.

Мы сказали выше, что Владимиръ крестилъ половину Руси, которая по своему населенію была чисто русская, и оставиль некрещенною другую половину, которая была по населенію или инородческою, какъ области Ростовская и Муромская съ значительною частью области Новгородской, или хотя славянскою, но не чисто русскою, какъ земля Вятичей. Когда мы говоримъ, что Владимиръ крестилъ русскую половину Руси, то, какъ уже замъчали прежде, это нужно понимать не такъ, что онъ крестилъ въ ней всвхъ до одного человъка, а такъ, что онъ крестиль большинство жителей, что онъ объявиль христіанство върою, которая должна быть принята всъми, и что онъ запретиль язычество. Посредствомъ укрывательства, которое было очень возможно, нъть сомнънія, еще весьма многіе остались язычниками, а такимъ образомъ и въ этой крещенной части Руси христіанство могло водвориться совершенно только со временемъ. Съ какою постепенностію оно водворялось здёсь и какъ скоро окончательнымъ образомъ водворилось, относительно этого мы не имфемъ совершенно никакихъ положительныхъ свфдіній, и слідовательно остается просто предполагать, что оно водворялось мало-по-малу, по мъръ теченія времени. Подобнымъ же образомъ, совсёмъ не имёя свёдёній объ окончательномъ и совершенномъ водвореніи христіанства и въ названныхъ нами инородческихъ и иноплеменных областяхь, мы скажемь только о томь, что намь изв'ястно объ его въ нихъ насажденін въ качестві візры, имівшей замівнить собою язычество.

Если Кіевъ не оставилъ намъ достовърныхъ свъдъній о своемъ обращеніи въ христіанство, то тъмъ менье мы вправъ спрашивать этого отъ какихъ-нибудь глухихъ инородческихъ областей, въ которыхъ письменность началась слишкомъ не рано или совсъмъ не начиналась до позднъйшаго времени, изъ которыхъ однъ слишкомъ не скоро начали помышлять, а другія и совсъмъ не помышляли вести

свои отдъльныя лътописи <sup>1</sup>) и въ которыхъ устное преданіе, какъ это и всегда бываеть въ глухихъ мъстахъ, имъло всю свою свободу и все свое приволье.

Мы сказали выше, что Владимиръ, руководясь побужденіями государственнаго благоразумія, не котѣль крестить инородческой Руси силой и принужденіемъ. Сколько знаемъ и сколько можемъ предполагать, не было употреблено этой силы въ дѣлѣ ихъ обращенія и впослъдствіи, и у всѣхъ у нихъ христіанство первоначально водворено было нравственными усиліями не вооруженныхъ, въ собственномъ смыслѣ, проповѣдниковъ, а окончательно утвердилось вмѣстѣ съ ихъ обрусѣніемъ и вслѣдствіе сего послѣдняго.

Первыми водворителями христіанства въ Ростовъ и его области были его епископы, канедра которыхъ была учреждена въ немъ при первомъ раздъленіи Россіи на епархіи или при первомъ введеніи у насъ епархіальнаго управленія, что случилось на пятый годъ послъ крещенія Владимира и на третій годъ послъ его возвращенія изъ Корсуни, именно—въ 991-мъ году. Не предполагая крестить инородцевъ силой и принужденіемъ, какъ это имъло быть съ собственною Русью (которая крещена была не только проповъдью, но и принужденіемъ), Владимиръ учредилъ въ Ростовъ епископскую канедру, должно думатъ, потому, что въ этомъ слишкомъ отдаленномъ отъ собственной Руси городъ сознавалась необходимость епископа для бывшей въ немъ ко-

<sup>1)</sup> Выражаясь такимъ образомъ, что допускаемъ, какъ возможное, существованіе въ періодъ домонгольскій другихъ областныхъ літописей, кромі літописи Новтородской, мы имбемъ въ виду ссылку Симона Владимирскаго на "старую лътопись Ростовскую" (въ Патерикъ). Но, собственно говоря, мы находимъ ръшительно невероятнымь допустить, чтобы въ инородческомь, безграмотномъ и до начала XIII въка безкняжескомъ Ростовъ велась своя летопись, и думаемъ, что Симонъ называеть летопись Ростовскою въ несобственномъ смысле или что наобороть что-нибудь Ростонское онъ называеть явтописью въ несобственномъ смысль. (Всего въроятиъе разумъть у него диптихъ или сунодивъ, т. е. поминальнивъ Ростовской архіерейской каседры, каковые сунодики, весьма возможно, даже примо назывались летописями, ибо въ древнее время слово летопись употреблялось довольно въ общирномъ смысле: запись на книге — летопись, подпись на иконе, на памятникъ, на зданіи — лътопись, и пр. Такъ какъ первые епископы Ростовскіе были изъ монаховъ Печерскихъ, то и могло войти въ Ростовъ въ обычай — записывать въ поминальникъ имена встать архіереевъ, бывшихъ изъ монаховъ Печерскихъ, т. е. бывшихъ на какихъ бы то ни было каеедрахъ, о чемъ говорить Симонъ. Но съ вакой стати въ настоящей летописи Ростовской велся бы обстоятельный списокъ архіереевъ, поставленныхъ изъ монаховъ Печерскихъ?).

лоніи Русских и для чиновников і), и что онъ представляль уже удобства для учрежденія каоедры (каковыхъ, въроятно, не представлялъ не менъе отдаленный Муромъ); а затъмъ, епископы, конечно, съ самаго начала имъли своею миссіей и то, чтобы не силой и принужденіемъ, а свободнымъ убъжденіемъ склонять и обращать въ христіанство и инородцевъ. Первымъ Ростовскимъ епископомъ былъ Өеодоръ, Грекъ родомъ, какъ и всё вообще первые русскіе епископы. При содъйствіи гражданской власти, которая олицетворялась тогда въ особъ удъльнаго князя 2), руками язычниковъ или призванныхъ изъ крещенной Руси христіанъ, онъ построилъ въ Ростовъ великольный деревянный храмъ. Но его усилія, большія или малыя, сколько-нибудь водворить христіанство между здёшними инородцами были совершенно напрасны. Вторымъ епископомъ былъ Иларіонъ, віроятно — также Грекъ, хотя позднъйшее положительное свидътельство объ этомъ не имъеть ровно никакого историческаго авторитета. Проповъдь между инородцами и этого втораго епископа также была безуспешна. Позднъйшее сказаніе, которое говорить о напрасныхь усиліяхь Өеодора и Иларіона водворить христіанство между Ростовцами, — баснословить, что оба епископа, одинъ за другимъ, «не терпяще невърія и досаженія людій, избътоша» съ своей канедры; но, не побъдивъ невърія, они совершенно ограждены были отъ досажений гражданскою властью <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Да припомнить читатель нынівшній Туркестанскій край съ учрежденною въ немъ епископскою канедрой. Ростовъ быль административнымь центромъ весьма общирной области, а потому и чиновниковъ въ немъ и его области должно было находиться сравнительно очень много. Равнымъ образомъ и о колоніи Русскихъ слідуеть думать, что она была здісь боліве многочисленна, чімъ въ другихъ инородческихъ городахъ: кріпость Ростова къ Русскому государству съ самаго древняго времени видна изъ того, что уже при Олегів въ немъ сидівль важный пли перваго разрада намістникъ великокняжескій,—льтоп. подъ 907-мъ г.

<sup>2)</sup> При Владимирѣ удѣльными князьями въ Ростовѣ были сначала Ярославъ, а потомъ Борисъ.

<sup>\*)</sup> Извъстія объ епископахъ Өсодорь и Иларіонъ находятся въ житіи (точнъе—въ сказаніи объ обрътеніи мощей) св. Леонтія Ростовскаго. Изъ многихъ редакцій этого послъдняго (Кночевскій, Древнерусскія житія, какъ историческій источникъ, М. 1871, стр. 3 и слъд.) имъють нъкоторое историческое значеніе извъстія только первой изъ нихъ или древнъйшей, извъстія же всъхъ остальныхъ, позднъйшихъ, суть не что иное, какъ ни на чемъ не основанные простые вымыслы ихъ авторовъ. Первая редакція напечатана въ Привослав. Собесьди. 1858 г., кв. 1, стр. 301 и слъд. Что Феодоръ быль Грекъ, это, какъ сказали мы, необходимо предполагать потому, что и всъ самые первые епископы, къ числу которыхъ онъ принадлежалъ, были Греки. Что Иларіонъ быль тоже Грекъ, это въроятно предполагать, во-первыхъ, потому, что въ его время "большинство епископовъ было еще изъ Гре-

Третьимъ Ростовскимъ епископомъ былъ св. Леонтій. По однимъ не совершенно надежнымъ извъстіямъ і), онъ быль рожденіемъ и воспитаніемъ константинопольскій Грекъ; по другимъ, также не вполнѣ достовърнымъ <sup>1</sup>), онъ быль постриженникъ Печерскаго монастыря, изъ чего въроятивищее заключение есть то, что быль Русский. Не совстви правдоподобнымъ образомъ примиряя извъстія, хотять представлять дело такъ, что онъ былъ родомъ Грекъ, но что, пришедши въ Россію, постригся и подвизался въ Печерскомъ монастыре, изъ котораго и быль возведень на каеедру. Если върны наши свъдънія о годъ поставленія его преемника, то онъ занималь канедру неизв'єстно сколь долгое время, до 1077-го года 3). Св. Леонтій усиблъ саблаться крестителемъ Ростова, чего напрасно добивались (если только впрочемъ дъйствительно добивались) двое его предшественниковъ. Какъ онъ достигь этого, т. е. какъ велъ онъ дело проповеди, приведшее къ крещенію, подробности вовсе неизв'єстны. Писанное чрезъ сто л'єть посл'є его смерти житіе его говорить, что, оставивь закоренёлыхь вь язычествъ взрослыхъ, онъ старался учить дътей, что первые, бывъ раздражены его проповъдью, ръшились-было убить его, но что когда хотели они это сделать, онъ вышель къ нимъ въ священныхъ ризахъ,

ковъ, что изъ Русскихъ они еще только начали быть ставимы, и что еслибы онъ принадлежалъ къ последнимъ, то о семъ, какъ объ обстоятельстве замечательномъ, где-инбудь и какъ-инбудь было бы записано; во-вторыхъ, потому, что по известілять, котя и не совершенно достовернымъ, даже и преемникъ Иларіона (св. Леонтій) быль еще изъ Грековъ, а не изъ Русскихъ.—Думать вместе съ позднейшими Ростовскими грамотниками и патріотами, будто первые Ростовскіе епископы были поставляемы и присылаемы патріархами Константинопольскими, значитъ — иметь охоту верить совершеннымъ нелепостямъ. Патріархи вообще ставили митрополитовъ, но не ставили епископовъ въ митрополіи, ибо не имели на это права; полагать, чтобы патріархи знали о Ростове и прилагали о немъ особенное попеченіе, есть верхъ наивности, извинительной въ старыхъ Ростовскихъ патріотахъ, но ни въ комъ боле (Наши предположенія о томъ, когда и по какимъ побужденіямъ сказанное могло быть вымыплено, см. ниже).

<sup>1)</sup> Житія или сказанія объ обрѣтеніи мощей, о которомъ въ предъидущемъ примѣчаніи и которое (первая редакція) написано не ранѣе, какъ черезъ сто лѣтъ послѣ смерти св. Леонтія.

<sup>2)</sup> Симона Владимирскаго въ посланіи къ Поликарпу, который писалъ еще поздніве літь на 60 слишкомъ. Если однако принять, что Симонъ причисляєть Леонтія къ постриженникамъ Печерскимъ на основаніи отмітки Ростовскаго канедральнаго сунодика,—см. прим. выше.—то его показаніе нужно будеть принимать какъ достовірное.

<sup>3)</sup> Извъстны, нисколько не надежныя впрочемъ, записи, которыя относятъ его счерть къ 1072—1073 г. (Ключевскато Житія, стр. 13, прим. 2).

съ соборомъ іерейскимъ и діаконскимъ, что они были поражены при этомъ чудеснымъ видѣніемъ лица его, какъ лица ангела, и что вслѣдствіе этого и послѣдовало общее желаніе креститься. Проповѣдь двухъ первыхъ епископовъ, не имѣвшая прямыхъ послѣдствій, могла имѣтъ своимъ результатомъ по крайней мѣрѣ то, что подготовила умы язычниковъ къ принятію христіанства, а церковь, построенная еще первымъ изъ нихъ, должна была непрестанно имъ проповѣдывать, что христіанства, принятаго во всей русской Руси, имъ не избыть. Обратившись съ проповѣдью по прибытіи на канедру и потомъ настоятельно обращаясь съ нею къ лучшимъ и болѣе другихъ уже обрусѣвшимъ гражданамъ, св. Леонтій и могъ наконецъ подѣйствовать на ихъ подготовленные умы, а примѣру ихъ послѣдовали и остальные, или, по крайней мѣрѣ, большинство сихъ послѣднихъ ¹).

Преемникомъ св. Леонтія былъ св. Исаія <sup>2</sup>), родомъ Русскій, постриженникъ Печерскаго монастыря, послѣ котораго былъ игуменомъ въ Кіевскомъ Изяславовомъ монастырѣ св. Димитрія. Кафедру Ростовскую, на которую возведенъ былъ съ сейчасъ помянутаго игуменства, онъ занималъ съ 1077-го по 1089-й годъ, слѣдовательно въ продолженіе 12-ти лѣтъ <sup>3</sup>). Св. Исаія былъ преемникомъ св. Леонтія въ дѣлѣ

<sup>1)</sup> Что касается до крещенія Чудскаго конца города прен. Авраміємъ, о чемъ повъствуется въ его житін, то во-первыхъ, Аврамій жилъ не въ началь XI в. при Владимирѣ и Борисѣ, а несравненно позднѣе, какъ это скажемъ и докажемъ ниже, и во-вторыхъ, подъ крещеніемъ, по всей вероятности, должно разуметь не врещеніе въ собственномъ смысль, а отвращеніе оть языческаго суевърія людей уже крещенныхъ. Леонтій, по его житію, совершивъ крещеніе житслей Ростова, "съ миромъ къ Господу отъиде". Напротивъ того, Симонъ Владимирскій говорить, что язычники (оставшіеся не крещенными) посл'в многих в мученій предали его смерты, почему и причисляеть его къ мученикамъ. Извъстіе Симона представляется совершенно невъроятнымъ: что язычники могли имъть желаніе убить епискона, это весьма возможно, но какъ допустила бы ихъ сдълать это гражданская власть, про которую забываеть Симонъ въ своемъ повъствованія? (Если Симонъ, называя Леонтія, будто бы потерпъвшаго мученическую смерть, "третьимъ гражданиномъ небеснымъ Рускаго міра со он'яма Варягома", хочеть сказать, что Леонтій пострадаль раиће Бориса и Гаћба, то это будеть крайния у него несообразность: Печерскій монастырь, изъ котораго быль, по словамь Симона, Леонтій, явился спустя много времени послъ мученичества Бориса и Глъба).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Свъдънія о немъ въ житіи его, которое написано въ концъ XV въка, послъ 1474-го г. (*Ключевскаю Л*ънтія, стр. 24). Оно напечатано въ *Православ. Собестьди*. 1858-го г., кн. I, стр. 434.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Такъ по житію, но за полную достовърность хронологіи вовсе нельзя поручиться; сіт въ Патерикъ Печерскомъ повъствованіе Поликарпа (котораго впрочемъ мы тоже вовсе не относимъ къ числу повъствователей совершенно достовърныхъ) о затворникъ Никитъ.

апостольства и продолжателемъ его трудовъ. Не захотъвшая креститься при первомъ часть жителей Ростова осталась не крещенною и при немъ, но онъ положилъ начало христіанству въ другихъ городахъ и мъстахъ области Ростовской и соединенной съ нею области Суздальской. Мы уже говорили выше, что какь во всемъ, такъ и въ дъль перемъны въры, весьма важенъ быль примъръ старшихъ городовъ каждой области, которымъ во всемъ считали себя обязанными следовать города младшіе. Примеръ Ростова долженъ быль подействовать на другіе города области, вследь за которыми мало-по-малу должны были последовать и принадлежавшия къ нимъ села. Сколь много успълъ сдълать св. Исаія, т. е. до какой степени успълъ водворить христіанство въ области Ростовской, мы не знаемъ. Весьма поздній жизнеописатель неопределенно говорить: «и обходить убо (Исаія) прочія грады и м'вста еже въ Ростовстви и Суздальстви области и неверныхъ увещаеть веровати въ Святую Троицу — Отда и Сына и Святаго Дука и просв'ящаеть святымь крещеніемъ». Важн'я шимь городомъ въ области послѣ Ростова быль Суздаль, составлявшій главный городъ частнійшей области Суздальской: необходимо предполагать, что на него прежде всего и обратилъ свое вниманіе святой Исаія. Подъ 1096-мъ г. мы находимъ въ летописи известіе, что въ семъ году упелели въ Суздале отъ пожара «дворъ монастырскій Печерскаго монастыря и церки, яже тамо (на двор'в) есть св. **Імитрея**, юже бѣ даль Ефремъ и съ селы». Кто именно долженъ быть разумвемъ здвсь подъ Ефремомъ, остается неизвестнымъ, -- если епископъ (митрополитъ) Переяславскій, что обыкновенно предполагается, но что весьма мало въроятно і), то дача могла имъть мъсто еще при жизни Исаін, ибо этотъ Ефремъ быль его современникомъ; если же его собственный преемникъ на Ростовской канедре, что не только го-

<sup>1)</sup> Епископъ Переяславскій Ефремъ, носившій по особымъ обстоятельствамъ титулъ митрополита, но вовсе не бывшій митрополитомъ Русскимъ или Кіевскимъ, какъ вто ошибочно полагають, могь имѣть только то отношеніе къ спархіи Ростовской, что она была въ одномъ удѣльномъ княженіи съ его собственною. Епископъ Ростовскій Ефремъ также, какъ и Исаія, бывшій изъ монаховъ Печерскихъ (въ Патерикѣ у Симона называемый Суздальнымъ), и, вѣроятно, непосредственно пресмствовавшій ему на кафедрѣ, построилъ въ Суздалѣ вмѣстѣ съ Владимиромъ Мономахомъ каменную церковь св. Богородицы (Лавр. лѣт. подъ 1222-мъ г.). Не знаемъ, когда это случилось, но во всякомъ случаѣ не позднѣе 1125-го г., когда умеръ Владимиръ Мономахъ; а такъ какъ въ городахъ только что обращенныхъ не строили церквей каменныхъ, то построеніе таковой церкви въ Суздалѣ во всякомъ случаѣ свидѣтельствуеть, что онъ обращенъ быль задолго до 1125-го г.

раздо въроятнъе, но что, собственно говоря, есть и единственное въроятное, то дача могла случиться только послъ его смерти. Какъ бы то ни было, построеніе церкви, существовавшей въ 1096-мъ году, со всею въроятностію можеть быть относимо еще къ правленію Исаіи, а такимъ образомъ ему же со всею въроятностію можеть быть усвояемо и крещеніе Суздаля. Представляется весьма правдоподобнымъ думать, что монахи Печерскіе, получившіе въ даръ отъ преемника Исаіина помянутую церковь, были и помощниками послъдняго въ дълъ крещенія города, ибо, какъ мы сказали выше, онъ самъ былъ изъ постриженниковъ Печерскаго монастыря 1).

Послѣ смерти Ярослава Великаго область Ростовская присоединена была къ удѣлу Переяславля Русскаго или Кіевскаго и досталась младшему его сыну Всеволоду. Сынъ этого послѣдняго, знаменитый Владимиръ Мономахъ, въ своей молодости многократно путешествовалъ въ Ростовъ и, какъ мы имѣемъ положительныя доказательства, весьма любилъ его и его область 1). Такъ какъ молодость Мономаха именно падаетъ на годы управленія Ростовской каеедрой св. Исаіи 1), то со всею вѣроятностію можно и должно предполагать, что епископъ въ своей апостольской дѣятельности находилъ самаго усерднаго и ревностнаго помощника въ истинно и усердно благочестивомъ князѣ, насколько это было въ средствахъ послѣдняго и насколько это отъ него зависѣло.

Много или мало успълъ св. Исаія распространить христіанство въ области Ростовской, во всякомъ случать онъ успълъ положить то первое начало, которое было важнте всего и за которымъ, скоро или нескоро, но необходимо долженъ былъ последовать желаемый конецъ. Дальнтейшему болте или менте быстрому распространенію христіанства въ области должна была весьма много содтиствовать власть гражданская, которая, съ одной стороны, при положенномъ твердомъ началте

<sup>1)</sup> А что касается до церкви св. Димитрія, то представляется столько же вѣроятнымъ думать, что Исаія построилъ ее въ честь того св. Димитрія, у котораго онъ былъ въ Кіевѣ игуменомъ.

<sup>2)</sup> О путешествін Мономаха въ Ростовъ см. въ его духовной грамоть. Объ его любви къ Ростову и къ Ростовской области свидѣтельствуеть то, что въ первомъ онъ построиль весьма хорошую церковь, бывшую предметомъ его особенныхъ заботь (по совершенному подобію Кієвской Печерской церкви, въ которую онъ присылаль изъ Кієва иконы, Патер. Печерск.), а во второй основаль новый городъ въ свое имя (Владимиръ Кляземскій).

в) Мономахъ родился въ 1053-мъ году; слъдовательно, на время правленія. Исаін приходится 24—36-й годы его жизни.

могла уже безъ опасенія употреблять силу и понужденіе, а съ другой стороны — должна была спосившествовать цёли умножениемъ храмовъ. Область Ростовская состояла собственно изъ трехъ областей — области Ростовской въ теснейшемъ смысле, области Суздальской и Белозерья. После св. Бориса область Ростовская не имела своихъ князей въ продолжение цълаго стольтия до начала XII въка 1). Съ этого времени въ ней снова явились князья, но первенствующая роль при этомъ оказалась не за Ростовомъ, а за Суздалемъ. Первый удъльный князь, данный области Ростовской въ начал'в XII въка, быль князь не Ростовскій, а Суздальскій 2). Вскор'в область Суздальская въ новооснованномъ Владимиръ стала даже центромъ всей Руси, Ростовъ же началь иметь своихъ собственныхъ удельныхъ князей не ранее, какъ съ 1207-го года 3). Князья области Суздальской были въ тоже время князьями и области Ростовской, но такъ какъ, конечно, сначала они заботились о первой и потомъ уже о второй, то на семъ основании необходимо предполагать, что окончательно христіанство водворено было скорве не въ области Ростовской, а въ Суздальской. Въ глухомъ и общирномъ Бълозерьи, которое начало имъть своихъ отдъльныхъ князей только уже посл'в нашествія Монголовъ, христіанство распространялось, нътъ сомнънія, весьма медленно и окончательно волворено было весьма поздно 4).

<sup>1)</sup> Мономахъ, какъ сейчасъ мы сказали, много разъ посъщалъ область Ростовскую, но не видно, чтобъ онъ былъ ея удёльнымъ княземъ; сынъ его Мстиславъ былъ посаженъ на столъ Ростовскій (1095 г.), но оставался на немъ весьма недолго.

<sup>2)</sup> Младшій сынъ Мономаха Юрій Долгорукій, посланный отцемъ въ Суздаль около 1105-го года (въ весьма молодыхъ годахъ, — Симонъ въ Патерикъ въ разсказъ о созданіи церкви Печерской, а онъ женатъ быль въ 1107-мъ году, — лът.).

<sup>2)</sup> Въ 1175-мъ году Ростовцы посадили было у себя Мстислава Ростиславича, племянника Боголюбскаго, но онъ сидълъ у нихъ весьма недолго, и рядъ постоянныхъ князей Ростовскихъ начинается именно съ 1207-го года, съ Константина Всевололовича.

<sup>4)</sup> Ссылаясь чрезъ автора Исторіи Росс. Іерархіи на літописца Устюжскаго, относять къ XI візку существованіе монастыря Троицваго Гледенскаго, находяшагося близъ Устюга. Но літописець Устюжскій у автора Исторіи Іерархіи (Ш, 694) этого не говорить, а только самъ послідній предполагаєть это. Предполагать то же самое вмісті съ нимъ мы находимъ совершенно невозможнымъ. Затімъ, слідуя тому же автору Исторіи Іерархіи, относять къ тому же XI візку основаніе монастыря Челмогорскаго или Челменскаго, находившагося въ 43 верстахъ въ сізверо-западу оть Каргополя при озері Челмогорскомъ. Но, не говоря

Позднее сказаніе приписываеть крещеніе Мурома князю Константину Святославичу, внуку Ярослава Великаго, правнуку Владимира Святаго, подъ которымъ, очевидно, долженъ быть разумвемъ Ярославъ Святославичъ, первый князь Муромскій после св. Глеба и родоначальникъ последующаго дома князей Муромскихъ и Рязанскихъ, посаженный въ Муромъ въ 1096-мъ году и послъ 33-лътняго въ немъ княженія умершій въ 1129-мъ году і). Заставляя жить этого князя на цълое стольтіе позднъе противъ его дъйствительнаго времени, сказаніе представляеть дело следующимь образомь. После св. Глеба, который напрасно старался обратить Муромцевъ въ христіанство, они жили сами о себъ, пребывая въ поганствъ и зли суще, въ продолжение двухъ соть слишкомъ лёть. Наконець, Богь вдохнуль въ сердце помянутому князю Константину Святославичу желаніе стать просвётителемъ Мурома, и онъ началь проситься у отца, чтобы тоть отпустиль его господствовать въ Муромв. Отпущенный отцомь и снабженный имъ для взятія города войскомъ, Константинъ отправиль впереди себя увъщевать Муромцевъ сдаться и покориться сына своего Михаила. Когда Муромцы убили этого последняго, Константинъ подступиль къ городу, чтобы взять его силою. После непродолжительнаго сопротивленія Муромцы сдались и пустили къ себъ князя, но ръшительно не хотъли принимать христіанства. Наконецъ Богъ, услышавъ продолжительныя и горячія молитвы князя, смягчилъ сердца упорныхъ людей и они изъявили желаніе креститься.

Весь этоть разсказъ есть не что иное, какъ вымыслъ, не знаемъ — обязанный ли своимъ происхожденіемъ общимъ силамъ Муромцевъ или того одного ритора XVI въка, который написалъ сказаніе. Послів св. Гліба Муромъ не отпадаль отъ власти Руси и не жилъ самъ о себі, но, оставаясь подъ помянутою властію, принадлежаль съ своею областію къ уділу Черниговскому г). Князь Ярославъ Святославовичъ, не имівшій нужды брать Мурома силой, а просто получившій его себі въ уділь (изъ уділа Черниговскаго), не могъ быть

о совершенной невъроятности дъла самого по себъ, въ жити преп. Кирилла, основателя монастыря, прямо говорится, что онъ примель "на Челму гору въ лъто 6824-е", т. е. въ 1316-мъ году (*Ключевс*кій, стр. 321).

<sup>1)</sup> Житіе Муромскихъ внязей Константина и чадъ его Михаила и Өеодора. о времени написанія и о редавціяхъ котораго см. у *Ключевскаго*, стр. 287; самое житіе напечатано въ Памятникахъ *Кушелева-Безбородко*, I, 229.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ 1088-мъ году Муромъ взяли Болгары, но взяли не затѣмъ, чтобы удержать его за собою, а только затѣмъ, чтобы ограбить.

его первымъ крестителемъ потому, что въ 1096-мъ году, въ которомъ онъ былъ посаженъ на княжение Муромское (не отцомъ, котораго давно не было въ живыхъ, а старшимъ братомъ Олегомъ), въ городъ Муромъ существовалъ уже монастыръ '), изъ чего несомнънно слъдуетъ, что въ немъ было уже христіанство.

Какимъ проповъдникамъ Муромъ обязанъ своимъ христіанствомъ, остается неизвъстнымъ. Такъ какъ, принадлежа къ удълу Черниговскому, онъ вмъстъ съ тъмъ принадлежалъ и къ епархіи Черниговской, то самое въроятное предполагать тутъ труды епископовъ Черниговскихъ и лицъ, ими посыланныхъ и отъ нихъ приходившихъ.

Существованіе монастыря въ Муромѣ въ 1096-мъ году показываеть, что христіанство было водворено въ немъ не непосредственно передъ симъ годомъ, а по крайней мѣрѣ лѣтъ за 10 — за 15, и слѣдовательно — первое введеніе его въ немъ должно быть относимо по крайней мѣрѣ къ 1085-му — 1080-му году, что будеть значить, что Муромъ крестился спустя лѣтъ 20 — 15 послѣ Ростова, и именно въ то самое время, какъ христіанство, бывъ распространяемо въ области Ростовской, явилось въ ближайшемъ къ нему городѣ сей послѣдней — Суздалѣ. Что князь Ярославъ или Константинъ Святославичъ, княжившій въ Муромѣ цѣлые 33 года, не бывъ первымъ его крестителемъ, могъ много содѣйствовать распространенію и утвержденію въ немъ христіанства, это совершенно вѣроятно, хотя положительнаго пока мы ничего и не знаемъ ²).

Къ области Муромской принадлежала область Рязанская. О крещении ея мы тоже не имъемъ совершенио никакихъ свъдъній. Такъ какъ Рязань была ближе къ Чернигову, главному городу всего удъла и мъстопребыванію областнаго епископа, и такъ какъ она представляла собою часть инородческой области Муромской непосредственно сосъднюю съ собственною Русью, крещенною съ самаго начала, то съ совершенною въроятностію должно предполагать, что она стала христіанскою раньше Мурома и во всякомъ случав не позднъе его.

<sup>1)</sup> Спаса, Лаврент. лът., изд. 2 стр. 229.

<sup>2)</sup> Съ другой стороны, то обстоятельство, что Ярославъ Святославичъ въ свое долговременное правленіе не построиль въ Муромѣ церкви, которая при немъ или послѣ него стала бы соборомъ, не говорить въ пользу его особеннаго усердія объ утвержденіи христіанства въ Муромѣ. По сказанію, онъ погребенъ былъ съ своими сыновьями Миханломъ мученикомъ (по сказанію) и другимъ Өедоромъ въ построенной имъ церкви Благовѣщенія, на мѣстѣ которой воздвигнуть былъ монастырь, какъ увѣряеть то же сказаніе, по приказанію царя Ивана Васильевича Грознаго (Карамзина, II, прим. 153, соl. 70).

Вятичи съ Радимичами, бывъ не инородцами, а тъми же Славянами, только иного племени, крещены были значительно позднве, чвмъ помянутые выше инородцы і). Изъ всёхъ изв'ёстій, которыя мы им'ємь, видно, что съ этими древними Поляками на нашей территоріи князьямъ нашимъ было столько же хлопотъ, сколько намъ съ современными. Бывъ въ первый разъ покорены еще Олегомъ и потомъ бывъ много разъ снова покорнемы, они оставались только данниками Руси, весьмо плохо признававшими ея власть и имъвшими своихъ собственныхъ князей, не менъе какъ до конца XI въка: Владимиръ Мономахъ въ своей духовной грамотъ въ числъ своихъ военныхъ походовъ упоминаетъ о трехъ походахъ на Вятичей и на ихъ князей. Пока Вятичи оставались Вятичами, т. е. пока область ихъ, находясь только въ нъкоторомъ подданствъ Руси, управлялась своими собственными князьями, нечего было и думать о томъ, чтобы пытаться крестить ихъ. Эти попытки могли начаться только тогда, когда Вятичи были совершенно покорены Русскими, и когда, лишенные своихъ князей, они получили правительство въ лицъ русскихъ чиновниковъ, что случилось не ранве конца XI ввка (ввроятно, послв упомянутыхъ выше походовъ Владимира Мономаха). Область Вятичей до совершеннаго ея покоренія числилась принадлежащею, а послі покоренія дійствительно стала принадлежать къ удъльному княжеству Черниговскому. По всей въроятности, стараніями Черниговскихъ князей и епископовъ христіанство мало-по-малу и было между ними водворено. Положительнаго объ этихъ стараніяхъ мы однако же совершенно ничего не знаемъ. Изъ немалаго, въроятно, числа проповъдниковъ, трудившихся надъ обращениемъ особенно упорныхъ въ язычествъ людей, мы знаемъ только одного сторонняго, — это монахъ Печерскаго монастыря св. Кукша, который жилъ около половины XII въка и который, неизвъстно сколько Ватичей крестивъ, отъ некрещеныхъ потериълъ мученическую смерть. Исторія этого крестителя Вятичей даеть предпола-

<sup>1)</sup> Область ихъ мы указали выше, именно — первые занимали сѣверный уголъ губерніи Черниговской и губерніи Орловскую и Калужскую, а вторые — восточную половину губерніи Могилевской (кромѣ указанныхъ нами выше нынѣшнихъ городовъ, въ землѣ Вятичей упоминаются неизвѣстныя намъ мѣста и мѣстности: Блеве, Болдыжъ, Воробеннъ, Вщижъ, Вятичъ, Домагощь; Обловь, Подесенье (по р. Деснѣ), Ярышевъ, — Ипатск. хѣт., Index; Корьдно — въ грамотѣ Мономаха; въ землѣ Радимичей — рѣка (рѣчка) Пищана или Песчана, впадающая въ Сожъ въ Старо-Быховскомъ уѣздѣ близь мѣстечка Пропойска [см. Словарь Семенова подъ сл. Пещана], — лѣтоп. подъ 984-мъ г.).

гать, что христіанство тогда еще только вводилось между ними: если язычники дерзнули поднять на него руки въ виду русскихъ властей, то ясно, что онъ быль изъ числа самыхъ первыхъ проповъдниковъ, когда язычество было еще во всей своей силъ и еще ни малъйше не думало уступать мъста христіанству. Всъ свъдънія, какія мы имъемъ о Вятичахъ, заставляють предполагать, что послъднее распространялось между ними весьма медленно и окончательно водворилось весьма не скоро 1).

Новгородцы съ Ладожанами и Изборяно-Псковичами представляли собою на своемъ теперешнемъ мъсть жительства славянскихъ колонистовъ, которые, пришедъ откуда-то, поселились въ инородческой, Чудской или Финской, земль и которые, объявивъ себя господами инородцевъ и высшими собственниками всей ихъ общирной территоріи, дъйствительно или номинально подчинивъ ихъ своей власти (подобно тому, какъ Европейцы заняли земли дикарей въ Америкъ, Африкъ и Австраліи), основали между ними свое промышленно-торговое (эксплуатаціонное) государство <sup>2</sup>). Должно полагать, что это основаніе колоніи имћло мъсто болье или менье задолго до основанія нашего государства Рюрикомъ. Но, съ другой стороны, столько же вёроятнымъ представляется думать, что въ періодъ времени, прошедшій оть основанія колоніи до введенія въ Россіи христіанства Владимиромъ, обрустьніе инородцевъ шло весьма медленно и что къ минутъ этого введения отношение между Славянами и инородцами было въ своеобразномъ государствъ почти такое же, какое въ Кіевъ между Варягами и Славянами. На этомъ основаніи необходимо думать, что Владимиромъ крещены были въ области Новгородской только самые, весьма не-

<sup>1)</sup> Есть легенда о крещеніи Мценянь, въ которой утверждается, что до половины XV въка "во градъ Мценскъ мнози (оставались) невърующе въ Христа Бога нашего", и что окончательно христіанство было въ немъ водворено въ 1445-мъ году великимъ княземъ Василіемъ Дмитріевичемъ и митрополитомъ Фотіемъ съ употребленіемъ большой воинской силы, см. *Русск. Вивліов.*, изд. *Полевымъ*, І, стр. 361 (въ 1445-мъ году великимъ княземъ былъ Василій Васильевичъ Темный, а митрополита послѣ Исидора не было; Василій Дмитріевичъ 1389 — 1425, митрополить Фотій 1408 — 1431).

<sup>2)</sup> Новгородцы потому и удержали общее или народное имя Славянъ, вмѣсто принятія какого-нибудь частнаго или племеннаго, что были Славяне поселившіеся между неславянами. Что касается до вопроса: откуда они пришли, то мы считаемъ въроятнъйшимъ мнѣніе наиболѣе простое и котораго, если не ошибаемся, держится большинство, именно—что они пришли весьма не издалека и были отоког (выселенцы) сосѣднихъ съ Финнами Кривичей.

многіе, города-Новгородъ, Ладога, Псковъ, и что затемъ вся остальная сельско-деревенская земля была предоставлена будущему времени. О последующемъ крещеніи обширной области Новгородской, древніе предълы которой могуть быть опредълены только неопредъленнымъ: «куда коса и топоръ ходили», мы также ничего не знаемъ, какъ и о крещеніи другихъ областей, о которыхъ говорили выше. Нужно вообще полагать, что христіанство мало-по-малу распространялось въ области не столько нарочитыми стараніями Новгородцевъ, которыя предполагать у нихъ мы имвемъ весьма мало основаній, сколько само собою по мъръ обрустнія инородцевъ, которые, превращаясь въ Русскихъ, вивств съ твиъ или вследъ за твиъ обращались и въ христіанство. Инородцы ближайшей къ Новгороду округи должны были скоро или нескоро обрустть сплошною массой, а следовательно и христіанство скоро или нескоро должно было явиться здёсь вёрою цёлаго населенія. Но въ мъстахъ болье отдаленныхъ обрусьніе, конечно, совершалось только въ видъ появленія большихъ или меньшихъ отдъльныхъ и разбросанныхъ пятенъ на сплошной инородческой массъ, по мъръ того какъ возникали въ средъ инородцевъ города (городки), погосты и вообще селитьбы съ чисто Русскимъ населеніемъ. Подобнымъ образомъ, идя вследъ за обрусениемъ, должно было распространяться въ этихъ более отдаленныхъ местахъ и христіанство. Подъ самый конецъ періода домонгольскаго, въ 1227-мъ году, Новгородскій князь (послъдующій великій князь) Ярославъ Всеволодовичь крестиль принудительнымъ образомъ Кареловъ, тогдашнюю территорію которыхъ составляли: юго-восточная часть Финляндіи, часть ныпышней Петербургской губернін, сосёдняя съ Ладожскимъ озеромъ, большая часть Олонецкой губерній и часть Архангельской до такъ называемаго Карельскаго берега Бълаго моря (Слов. Семен., см. Карелы), т.-е. территорія которыхъ составляла северо-западную часть Новгородскихъ владеній. Въ Лаврентьевской летописи подъ 1227-мъ годомъ о нашемъ крещеніи читается: «тогоже лета князь Ярославъ Всеволодовичъ пославъ крести множство Корълъ, мало не всъ люди», каковыми словами довольно ясно дается знать, что до 1227-го года Карелы оставались язычниками въ своемъ рёшительномъ большинстве или въ своей массъ. Но отъ Кареловъ едва ли должно заключать къ другимъ инородцамъ Новгородской области. Карелы занимали мъстность, не представлявшую выгодъ для промысловыхъ поселеній и привлекательности вообще для житья (покрытую болотами или же безплодно-каменистую, какъ составлявшую продолжение Финляндіи), вследствіе чего Русскіе не занимали или не посядали на ихъ территоріи земель въ вотчинное владівніе и не селились между ними, стремясь для той и для другой ціли въ такъ называемое Заволочье (містность между Онегой и Сіверной Двиной до Мезени). А по этой причинів, вопреки другимъ инородцамъ области, Карелы и могли оставаться язычниками въ своемъ різшительномъ большинствів или въ своей массів до самаго конца періода домонгольскаго 1).

Нарочитыми борцами за язычество противъ христіанства, какъ мы говорили, долженствовали быть у насъ волхвы, которые не были жрецами въ собственномъ смыслѣ, каковыхъ у насъ вообще не было, но которые были у нашихъ язычниковъ профессіональными служителями религіи, какъ прорицатели будущаго и какъ люди призванные творить чудесное, — «волшвеное» или волшебное (на помощь людямъ во всякихъ ихъ дѣлахъ), ибо прорицаніе и волшебство составляли необходимый элементъ всякаго язычества. Положительныхъ извѣстій объ этой борьбѣ, которая не могла быть, какъ мы сказали, упорною и опасною, мы имѣемъ весьма мало, а именно и всего два, относящіяся къ одному времени и дающія тотъ общій выводъ, что борьба, не бывъ упорною и опасною, была однако довольно продолжительна.

Подъ 1071-мъ годомъ лѣтописецъ разсказываетъ: явился волхвъ, прельщенный бѣсомъ; пришедъ въ Кіевъ, онъ началъ проповѣдывать на-

<sup>1)</sup> Если Заволочская Чудь, едва ли бывшая менье многочисленною, чъмъ Карелы, безсатано исчезла, а последніе, не смотря на христіанство, въ довольно значительномъ числъ до сихъ поръ остаются настоящими Карелами, отдъльными и отличными отъ Русскихъ и даже не знающими русскаго языка, то къ объяснению этого служить сейчась сказанное нами.--На юго-восточной окраинъ Новгородскихъ владъній, въ ныньшнемъ увздномъ городъ Тверской губерніи Торжкъ, полагается основаніе монастыря въ первой половинъ XI въка, именно-Борисоглъбскаго Новоторжскаго, основаннаго, какъ принимается, преп. Ефремомъ Угриномъ, братомъ Георгія Угрина, любимаго слуги св. Бориса. Но чтобы основателемъ Новоторжскаго монастыря дъйствительно быль преп. Ефремъ Угринъ, и чтобы онъ дъйствительно быль основанъ въ первой половинъ XI въка, это болье чъмъ сомнительно. См. ниже въ главъ о монастыряхъ. Равнымъ образомъ мы весьма мало расположены върить и тому, чтобы на другую окраину Новгородскихъ владеній, на м'есто нын'ешней Вологды, пришель изъ Кіева основатель бывшаго Троицкаго Кайсаровскаго монастыря преп. Герасимъ въ 1149-мъ г., см. ниже тамъ же (Вологда, собственно говоря,--не окраина Новгородскихъ владеній, а Новгородская колонія на территоріи, принадлежавшей Ростову, -- въ Ростовскомъ Бълозерьф). -- О Вятчанахъ (Хлыновцахъ), Новгородскихъ колонистахъ въ землъ Вотяковъ, которые не распространяли христіанства между инородцами и напротивъ сами изъ себя представляли весьма оригинальныхъ христіанъ, сдълаемъ замътку ниже, въ главъ объ управленіи.

роду, что на пятое лёто Днвиръ потечеть назадъ и что земли будуть переступать съ своихъ мёсть на чужія, что греческая земля станеть на мёств русской, а русская на мёств греческой, и что и прочія земли измёнять свои мёста.

Летописецъ не говорить прямо, чтобы это быль волхвъ, проповъдывавшій именно возстановленіе язычества, а не быль просто волхвъ, хлопотавшій только о волшебствъ, съ отдъленіемъ и обособленіемъ последняго оть язычества, —такъ сказать съ вынесеніемъ его изъ сферы религіозной (о волхвахъ этой второй категоріи читается у льтописца нъсколько записей, — подъ 1024-мъ г. и потомъ подъ нашимъ 1071-мъ г.). Но онъ даеть ясно знать, что въ волхвъ должно видъть именно одного изъ прямыхъ, нарочито выступавшихъ, борцовъ за язычество противъ христіанства, когда говоритъ, что онъ обратился въ Кіевъ съ открытою проповъдію къ народу: волхвы второй категорін или волхвы единственно какъ волхвы (какъ своего рода промышленники), которыми киштела русская земля не только во времена лътописца, но и до позднъйшаго недавняго времени, не имъли нужди и вовсе не могли находить благоразумнымъ, чтобы выступать съ открытою проповёдію чего-нибудь въ народё, нбо послёднее значило бы самимъ и намеренно выдавать себя въ руки правительства 4). Какъ понимать приведенную выше проповъдь волхва, не совсъмъ ясно; но, какъ кажется, она имбеть тоть смысль, что-де земли христіанскія будуть поражены отъ боговъ языческихъ тяжкими бъдствіями и страшными переворотами и что-де русская земля, чтобы избъжать угрожающихъ христіанамъ золъ, снова должна возвратиться къ язычеству.

О томъ, какъ встрътилъ народъ въ Кіевъ проповъдь волхва, лътописецъ говоритъ: «невъгласи послушаху его, върніи же смъяхуся, глаголюще: бъсъ тобою играетъ на пагубу тебе». Судьба волхва, которому правительство, нътъ сомнънія, не дало долго проповъдывать, была та, что «въ едину нощь (онъ) бысть безъ въсти», т. е. что онъ былъ тайно схваченъ и затъмъ или навсегда засаженъ въ тюрьму или — что гораздо въроятнъе — преданъ смертной казни.

<sup>1)</sup> Если дъятельность нъкоторыхъ волхвовъ, о которыхъ говоритъ лътописецъ подъ 1024-мъ г. и потомъ подъ нашимъ 1071-мъ г. (волхвы Ярославскіе), принимала такіе размъры, что о ней доходило до свъдънія правительства, то это не составляеть возраженія противъ сейчасъ нами сказаннаго,—въ этихъ случаяхъ волхвы доводили о себъ до свъдънія правительства (своею дъятельностію) безъ своего намъренія.

Между 1074-мъ и 1078-мъ годами явился волхвъ въ Новгородѣ <sup>1</sup>). По словамъ лѣтописца, онъ творился аки богъ,—говорилъ, что провидить все (будущее), хулилъ вѣру христіанскую и обѣщался пройдти передъ всѣми по Волхову (какъ по суху) <sup>2</sup>.

. Въ Новгородъ еще и въ 1074-78-мъ году христіанство было болье номинальнымъ, чъмъ дъйствительнымъ: проповъдь волхва пронзвела мятежъ противъ правительства, всѣ жители обратились на его (волхва) сторону и хотвли убить епископа. Если бы это последнее случилось и Новгородцы снова стали язычниками, то само собою разумъется, что стали бы не надолго: за симъ послъдовала бы кровавая расправа съ ними со стороны центральнаго правительства, т. е. Кіевскаго, и они во второй разъ крещены были бы огнемъ и мечемъ. Къ счастію Новгородцевъ, ихъ спасла отъ ужасной драмы находчивость н решительность ихъ князя Глеба Святославича. Когда епископъ, облекшись въ богослужебныя одежды и взявъ кресть, вышель на площадь н сказалъ: «кто хочетъ върить волхву, пусть идетъ за нимъ, а кто въруеть (во Христа), пусть идеть ко кресту», то на сторонъ епископа сталь только князь съ своей дружиной, а весь народъ пошель къ волхву, «производя великій мятежъ», т. е. какъ должно понимать, ръшительно и бурно высказываясь противъ христіанства. При такомъ положеніи дёла, Глёбъ взяль подъ полу своего платья топоръ, пошель къ волхву и завель съ нимъ беседу: «знаешь ли, что будеть завтра поутру и во весь день до вечера? -- «все знаю» (отвъчаль волхвъ); «а знаешь ли, что будеть сегодня?» — «сотворю великія чудеса» (отвічаль волквъ). При этихъ словахъ князь выхватиль топоръ и разсъкъ имъ волхва надвое. Неожиданный конецъ имълъ то дъйствіе, что народъ тотчасъ же разошелся.

Близость по времени появленія волхвовъ Кіевскаго и Новгородскаго заставляеть до нѣкоторой степени подозрѣвать, что ихъ дѣятельность находилась въ связи, слѣдовательно—заставляеть до нѣкоторой степени подозрѣвать, что представителями язычества была предпринята въ данное время организованная и общая попытка возстановить свою старую вѣру. Весьма возможно однако, что близость была просто

<sup>1)</sup> Волхвъ явился при князѣ Новгородскомъ Глѣбѣ Святославичѣ. Глѣбъ Святославичъ посаженъ былъ на Новгородское княженіе послѣ 3-го Мая 1074-го г. (лѣтопись въ разсказѣ о смерти Өеодосія Печерскаго, въ минуту которой Глѣбъ въ Кіевѣ) и за то или другое время до конца 1076-го г., когда умеръ его отецъ (см. грамоту Владимира Мономаха въ Лаврент. лѣт. подъ 1096-мъ г., 2 изд. стр. 239 нач). Сажъ онъ убитъ въ 1078 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Летон. подъ 1071-иъ г., fin..

случайная и что оба волхва дъйствовали единолично, представляя изъ себя одинокихъ ревнителей или фанатиковъ [Волхвъ Новгородскій явился приблизительно на пятый годъ послъ пророчества волхва Кіевскаго: не значитъ ли это, что волхвы нашли посредствомъ своего вол-швенія,—посредствомъ своей какой-нибудь астрологіи, что пятый годъ отъ 1071-го г. будетъ годомъ великихъ, благопріятныхъ для нихъ и ихъ дъла, событій, и не въ увъренности ли относительно сего и явился волхвъ Новгородскій? Въ Кіевъ была предъузнана смерть князя Глъба Святославича, убитаго въ 1078-мъ г. въ Заволочьъ (Никита, затворникъ Печерскій, прельщенный бъсомъ,—въ Патерикъ): не значить ли это, что князь былъ убить волхвами или по ихъ наущенію и что въ замыслъ участвовали и волхвы Кіевскіе?].

Есть въ лѣтописи еще третье извѣстіе о появленіи волхва, въ которомъ, по всей вѣроятности, разумѣется волхвъ нашей категоріи, т. е. выступавшій съ открытою проповѣдію о возстановленіи язычества и объ изгнаніи христіанства. Этоть волхвъ явился въ 1091-мъ г. въ Ростовѣ, который около 1071-го г., когда являлся волхвъ Кіевскій, только что быль крещенъ. Лѣтописецъ даетъ знать, что не успѣль волхвъ явиться и начать свою проповѣдь, какъ быль схваченъ и казненъ: «въ се же лѣто (1091-е)—пишетъ онъ ¹) — волхвъ явися въ Ростовѣ, иже вскорѣ погыбе».

Само собою разумѣется, что кромѣ попытокъ открытой проповѣди о формальномъ возстановленіи язычества на мѣсто христіанства, волжвы вели постоянную тайную проповѣдь о сохраненіи язычества вмѣстѣ съ христіанствомъ. Въ этомъ послѣднемъ случаѣ правительство было противъ нихъ безсильно, и они своею проповѣдію, конечно, немало содѣйствовали тому, чтобы въ народѣ болѣе или менѣе долго оставалось двоевѣріе, — открытое христіанство въ соединеніи съ тайнымъ язычествомъ. Къ рѣчамъ объ этомъ мы возвратимся послѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1091 r. fin..

Увъренін нъкоторых римско-католических писателей, будто мы—Русскіе обращены въ христіанство латинскими миссіонерами, и дъйствительныя попытки папъ обратить насъ въ христіанство и восхитить насъ у Грековъ.

Для кого изъ Русскихъ не будеть въ высшей степени неожиданнымь узнать оригинальную истину, будто предки наши обращены были изъ язычества въ христіанство латинскими миссіонерами, будто первое нѣкоторое время мы принадлежали къ Римской половинѣ церкви и будто мы очутились потомъ на сторонѣ Греческой только вслѣдствіе непохвальной измѣны святому отцу? Однако есть нѣкоторые католическіе писатели, которые утверждали и до сихъ поръ непрочь утверждать это.

Средневъковая письменность, какъ извъстно, вездъ оставила много баснословнаго. Въ средневъковой латинской письменности дъйствительно есть сказанія, баснословящія вышеуказанное. И воть нъкоторые латинскіе писатели и хватаются за эти сказанія. Само собою понятно, что хватаются не даромъ, а ради практической цъли. Таковую практическую цъль составляеть желаніе послужить осуществленію весьма смѣшной въ существъ, но никогда (даже и донынъ) не покидающей Римскій престоль, мечты привлечь насъ—Русскихъ подъ свой кровъ и подъ свою власть. Если мы—Русскіе обращены изъ язычества въ христіанство латинскими миссіонерами и если мы очутились на сторонъ Грековъ только отщепившись отъ латинянъ, то исторія налагаеть-де на насъ обязанность снова возвратиться къ послъднимъ.

Латинскія сказанія, баснословящія, будто мы обращены изъ язычества въ христіанство латинскими миссіонерами, усвояють совершеніе этого дѣла нѣмецкому миссіонеру начала XI вѣка, епископу или архіепископу in partibus infidelium Бруну или Брунону (Brun, Bruno), по монашескому имени Бонифацію '). Происходивъ изъ весьма знатной

<sup>1)</sup> Что Брунъ въ монашествъ назывался Бонифаціемъ, см. лътопись Кведлинбургскую подъ 1009-мъ г., лътопись Магдебургскую подъ тъмъ же годомъ и анналиста Саксонскаго подъ 1009-мъ и 1106-мъ гг. Нъкоторые изъ одного Бруна-Бонифація дълають двоихъ—Бруна и Бонифація.

фамиліи '), Брунъ съ ранняго дътства отличался глубокой набожностію; по окончаніи ученія онъ поступиль въ духовное званіе, затъмъ постригся въ монахи и наконецъ, послъдуя примъру многихъ, ръшился посвятить себя апостольскому дълу проповъди христіанства между язычниками. Для своей цъли онъ испросиль себъ у папы посвященіе въ санъ епископа или архіепископа <sup>2</sup>) in partibus infidelium и отправился на проповъдь.

Плодомъ этой проповъди и было будто бы наше обращение изъ язычества въ христіанство. Утверждають или — что тоже — баснословять сіе два древніе латинскіе писателя. Первый изъ нихъ есть итальянецъ Петръ Даміани или Петръ Даміанъ (Petrus Damiani, P. Damianus), изъ монаховъ и настоятелей монастыря Fontis Avellani въ средней Италіи (близъ города Губбіо, находящагося недалеко на съверо-западъ отъ города Перуджіо, который въ свою очередь во 100 съ небольшимъ верстахъ на съверъ отъ Рима) епископъ Остіенскій и кардиналъ, умершій въ 1072-мъ году, святой Римской церкви, знаменитый своимъ суровымъ подвижничествомъ, церковно-общественной дъятельностью и сочиненіями. Второй есть интерполяторъ хроники французскаго монаха Адемара, умершаго около 1030-го года, неизвъстно когда жившій, но не позднъе конца XII въка.

У Петра Даміани читается цѣлая повѣсть о крещеніи нась — Русскихъ епископомъ Бруномъ. Она находится въ принадлежащемъ ему житіи св. Ромуальда, основателя конгрегаціи Камальдуловъ въ орденѣ Бенедиктинцевъ († 1027-мъ году), къ ученикамъ котораго, по его увѣренію, принадлежалъ Брунъ или, какъ онъ называетъ его по монашескому имени, Бонифацій. Повѣсть довольно длинна и котя она не содержитъ въ себѣ ничего историческаго, дѣйствительнаго или мнимаго, а разсказываетъ только о великихъ чудесахъ, при которыхъ будто бы совершено Бруномъ наше обращеніе въ христіанство, но поелику касается насъ — Русскихъ, то мы приведемъ ее сполна. Вотъ эта повѣсть: «(Отправившись на проповѣды) и пришедъ къ язычникамъ з), (Бонифацій) началъ проповѣдывать съ такимъ горячимъ настояніемъ, что никто не сомнѣвался въ томъ, что святой мужъ сга-

<sup>1)</sup> См. анналиста Саксонскаго подъ указанными годами.

<sup>2)</sup> Епископа по Титмару Мерзеб., архієпископа по лѣтт. Кведлинб. и Магдеб. и анналисту Сакс.. Дѣло, полагаемъ, должно понимать такь, что Брунъ поставленъ былъ въ спископы автокефальные (зависимые отъ самого папы), которые (вѣроятно и у латинянъ, какъ у Грековъ) назывались архієпископами.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Которые не называются по имени.

ралъ жеданіемъ мученичества. Но они (язычники), опасаясь, чгобы у нихъ не случилось того же, что было после мученія блаженнаго Адалберта 1), когда блистающими знаками чудесь обращены были многіе изъ славянскаго племени, въ продолжение долгаго времени съ хитрымъ коварствомъ удерживають руки отъ святаго мужа и, тогда какъ онъ сгараль сильнымь желаніемь умереть, они, не желая его убивать, жестоко (его) щадять. Когда же достопочтенный мужъ пришель къ королю Руссовъ (ad regem Russorum) и съ твердою ревностію горячо началъ проповъдывать, то король, видя его одътымъ въ рубища и ходящаго босыми ногами, подумаль, что святой мужь занимался этимь (проповъдію) не ради въры, а скоръе для того, чтобы собрать деньги. Посему объщаль ему, что если онъ откажется оть подобнаго вздора. то одарить его бъдность богатствами съ величайшею щедростію. Тогда Бонифацій сейчась и безь замедленія возвращается въ гостиницу, одъвается подобающимъ образомъ въ драгоцъннъйшія первосвященническія украшенія и въ такомъ видѣ снова является во дворецъ короля. Увидевъ его укращеннымъ столь великоленными оденнями, король сказаль: теперь знаемь, что тебя побуждаеть къ вздорному ученію не нужда б'єдности, а незнаніе истины; однако, если хочешь, чтобы было принимаемо за истинное то, въ чемъ увъряемь, то пусть будуть воздвигнуты два высокіе костра изъ бревенъ, отдёленные одинъ отъ другаго самымъ узкимъ промежуткомъ, и когда отъ подложеннаго огня разгорятся такимъ образомъ, что огонь обоихъ сольется въ одно, ты пройди черезъ (сквозь) промежутокъ: если огонь причинить тебъ сколько нибудь вреда, то мы предадимъ тебя совершенному сожженію, если же (чему нельзя върить) ты выйдешь здравъ, то мы всъ безъ всякаго колебанія ув'вруемь въ твоего Бога. Этоть уговорь понравился не только Бонифацію, но и всемъ присутствовавшимъ язычникамъ: Бонифацій, одевшись такимъ образомъ, что какъ бы намеревался совершать торжество миссы (литургіи), сначала со всёхъ сторонъ очистиль огонь святою водой и кажденіемь ладона, затёмь вошель въ клокочущіе клубы пламени, и вышель невредимымь до такой степени, что не сгоръль ни мальйшій волось его головы. Тогда король и прочіе, которые присутствовали при этомъ зрівлиців, толпами бросаются къ ногамъ блаженнаго мужа, слёзно просять прощенія и настоятельнъйше умоляють крестить ихъ. Итакъ, начало стекаться къ крещенію

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Разумѣется Адалбертъ или Войтехъ, еписвопъ Пражскій, потерпѣвшій мученическую смерть въ Пруссіи, въ которую онъ пришолъ для проповѣди, въ 997-иъ году.

такое множество язычниковъ, что святой мужъ поспъшиль къ нъкоторому обширному озеру и крестиль народь въ семъ изобили водь. Король решиль, что, оставивь королевство сыну, онь самь, доколе будеть живъ, никоимъ образомъ не разлучится съ Бонифаціемъ. Брать короля, жившій витсть съ нимъ, поелику не хоттьль втровать, въ отсутствіе Бонифація быль самимь королемь умерщвлень. Но другой брать, который жиль отдёльно оть короля, когда пришель къ нему достопочтенный мужъ, не хотъть слушать его словъ, но пылая противъ него крайнимъ гнъвомъ за обращение брата, тотчасъ схватываеть (его), а потомъ, опасаясь, что если будеть держать его живымъ, то король похитить его изъ его рукъ, приказалъ обезглавить его на своихъ глазахъ въ присутствіи немалой толпы людей. Но тотчась и самъ ослѣпъ и такой поразилъ его со всѣми, кто присутствовалъ, ужасъ (столбнякъ), что не могли ни говорить, ни чувствовать, ни совершать какое либо человъческое дъйствіе, но всъ пребывали опъпенълыми и неподвижными, какъ камни. Король, услышавъ объ этомъ, пораженный чрезвычайною скорбію, принимаеть твердое ръшеніе не только предать смерти брата, но посёчь мечами и всёхъ, которые были участниками такого злоденнія. Но когда съ поспешностью пришель туда и увидъль тъло мученика лежащимъ еще на мъстъ, а брата и остальных в людей съ ужасомъ увиделъ стоящими безъ чувствъ и движенія, то со всёми своими надумаль, чтобы прежде была (совершена о нихъ) молитва, не возвратить ли имъ, можеть быть, Божественное милосердіе чувство, котораго лишились, потомъ — если согласятся въровать, то, бывъ прощены въ преступленіи, пусть останутся жить, если же нёть, то всё да погибнуть оть отмстительныхъ мечей. Итакъ, когда самимъ королемъ и прочими христіанами принесена была продолжительная молитва, то не только возвращается опепенвышить людямъ прежнее чувство, но сверхъ того и умножается помыслъ горячо желать истиннаго спасенія, ибо усердно и съ плачемъ просять прощенія въ своемъ здод'вяніи, принимають таинство крещенія съ великою поспъшностію и надъ теломъ блаженнаго мученика строять церковь. Однако, если бы я попытался сообщить о всёхъ дарахъ добродътелей сего удивительнаго мужа, о которыхъ можетъ быть сказано не ложно, то можеть быть не достало бы языка, но не недостало бы матеріи» 1)... Такова пов'єсть. Впереди ея, начиная р'єчь о Бонифаціи, Даміани говорить, что снынь Русская церковь хвалится имъть его какъ блаженнъйшаго мужа».

¹) Vitae S. Romualdi capp. XXVI et XXVII, у Миня въ Patr. t. 144, p. 976 sqq.

Интерполяторъ хроники Адемаровой говорить, что императоръ Оттонъ III много заботидся о просвъщении христіанствомъ окрестныхъ народовъ, преданныхъ идоламъ, ибо су него были два достопочтеннъйшіе епископа (миссіонера), т. е. свитой Адалбертъ, архіепископъ города Праги, который въ провинціи Богеміи, и святой Брунъ (Вrunus), епископъ города Осбурга, который въ провинціи Баваріи, родственникъ императора» 1). Затъмъ повъствуетъ онъ о миссіонерской дъятельности того и другаго епископа. Мы опустимъ его ръчи объ Адалбертв, котораго онъ называеть архіепископомъ, заметивъ только, что объ его дъятельности сообщается баснословный вздоръ, и приведемъ то, что онъ говорить о Брунв и именно въ отношении къ Россіи. «Прим'тру (Адалберта, отправившагося на пропов'тдь) посл'тдоваль Брунь епископь и просиль императора, чтобы приказаль вмівсто него посвятить въ епископы на его столь, кого онъ избраль, по имени Одольрика <sup>2</sup>). Когда это было сдълано, онъ смиренно отходить въ провинцію Угрію, которая называется Бѣлой Угріей, въ отличіе оть другой Угріи Черной 3)... Онъ обратиль къ въръ Угрію провинцію (и) другую, которая называется Россія (Russia)... Но когда онъ простерся до Печенъговъ и началъ проповъдывать имъ Христа, пострадаль отъ нихъ, какъ пострадаль и святой Адалбертъ (). Ибо Печенъги, свиръпствуя дъявольскою яростію, извлекли всъ внутренности его чрева чрезъ малое отверстіе въ боку и содёлали его мужественнымъ мученикомъ Божінмъ. Тело его народъ Русскій выкупиль за дорогую цену, и построили въ Россіи монастырь его имени, и началь (онь) сіять великими чудесами. Спустя немного дней, пришоль въ Россію нікоторый греческій епископь и обратиль низшій классъ народа 5) этой провинціи, который еще быль преданъ идоламъ, и заставиль ихъ принять обычай Греческій относительно рощенія бороды и прочаго» (in barba crescenda et ceteris exemplis) 6).

<sup>1)</sup> Нашего Бруна авторъ смѣшиваеть съ другимъ епископомъ Бруномъ, братомъ императора Генриха II, преемника Оттонова. Ни Осбурга, ни какого другаго города нашъ Брунъ епископомъ не бывалъ.

э) Разумъется св. Удольрикъ или Ульрихъ, епископъ Аугсбургскій, умершій въ 973-мъ году задолго до того, какъ нашъ Брунъ отправился на проповъдь.

<sup>3)</sup> О дѣятельности Бруна въ Угріи отчасти баснословится, отчасти усвояется сиу то, что принадлежало Адалберту Пражскому.

<sup>1)</sup> По автору, Адалберть пострадаль у Печеньговъ.

<sup>5)</sup> Medietatem ipsius, i. e. Russiae.

<sup>. 6)</sup> Ademari S. Cibardi monachi Historiarum libri tres, lib. III ad cap. 31, у Миня въ Рат. t. 141, col. 48, у Пертиа въ Монитела VI, 129.

На основаніи сейчаст приведенных пов'єстей нізкоторые Римско-католические писатели и объявляють насъ за первоначальныхъ католиковъ и за бъглецовъ отъ св. отца. Если бы это дъйствительно было такъ, то изъ сего не слъдовало бы для насъ ровно никакого нравоученія или, если угодно, слідовало бы нравоученіе обратное тому, которое выводить помянутые писатели: предки наши, состоявъ подъ властію паны, отложились оть нея; странны были бы мы, если бы, не научаясь ихъ примъромъ, снова захотъли искать этой власти. Но самособою разумъется, что это было не такъ. Въ высшей степени было бы наивно, если бы мы отказались отъ своихъ собственныхъ свидътельствъ, если бы мы согласились признать, что у насъ было запамятовано или неимоверно ловкимъ образомъ скрыто, отъ кого мы приняли христіанство, и преклонились подъ увъреніями двухъ латинскихъ баснотворцевъ. Не имъя чъмъ опровергнуть этихъ баснотворцевъ, кром'в нашихъ собственныхъ свидетельствъ, мы должны были бы оставить католическихъ писателей върить имъ, сколько хотять, и развъ на отместку имъ выдумать что нибудь въ родъ того, что самъ папа обращенъ въ христіанство нами-Русскими. Заграждають однако имъ суесловящія уста и ихъ собственные свидетели и увы! — даже самъ епископъ Брунъ, ихъ мнимый Русскій апостолъ. Есть западный писатель, который быль не только современникомъ нашего Бруна, но его сверстникомъ, товарищемъ по школв и родственникомъ, — это Титмаръ, епископъ Мерзебургскій. Титмаръ говорить въ своей хроникъ какъ о крещеніи Русскихъ, такъ и о миссіонерской діятельности Бруна. Говоря о крещеніи, онъ ни единымъ словомъ не намекаеть, чтобы оно было плодомъ проповъди Бруна и прямо утверждаетъ, что Владимиръ принялъ въру отъ Грековъ 1). Говоря о миссіонерской дъятельности Бруна, онъ ни единымъ словомъ не намекаетъ, чтобы она простиралась и на Россію, и ясно даеть знать, что она началась уже после того, какъ мы приняли христіанство: Брунъ, по его свидътельству, посвященъ въ епископы и выступиль на эту дъятельность послё смерти императора Оттона III при его преемнике Генрихѣ II, а Оттонъ III умеръ въ 1002-мъ году 2). Отъ самого Бруна

<sup>1)</sup> Chronic lib. VII c. 52.

<sup>2)</sup> Chronic. lib. VI с. 58. Далве Титмаръ говорить, что Брунъ умеръ въ 1009-мъ г. in duodecimo conversionis ac inclitae conversationis suae anno. Подъ conversio и conversatio должно разумвть пострижение въ монахи, сfг Дюканжа Gloss. Latinit. подъ первымъ словомъ. И самъ Петръ Даміани говорить, что Брунъ выступиль на миссіонерскую двятельность послѣ смерти Адалберта Пражскаго, слѣдоват. претъ 997-го года.

сохранилось до настоящаго времени письмо къ императору Генриху, въ которомъ онъ говорить о своихъ отношеніяхъ къ Россіи 1). Изъ письма оказывается, что Брунъ действительно быль у насъ въ Россіи, но не для проповеди, о которой не говорить ни единаго слова, а уже после того, какъ мы были крещены, что онъ даеть знать совершенно ясно и что столько же ясно и изъ времени, когда онъ у насъ быль и которое есть правленіе самого Генриха (по признакамъ 1006-7 годъ). Брунъ быль у насъ въ Россіи случайнымъ образомъ, именно -- по пути, идучи для проповъди отъ Венгровъ къ Печенъгамъ и возвращаясь отъ последнихъ назадъ. Онъ быль принять Владимиромъ весьма дружелюбно, гостиль у него цёлый мёсяць и, съ своей стороны (какъ увъряеть), оказаль ему услугу тъмъ, что содъйствоваль заключенію мира съ Печенъгами. Истинная исторія миссіонерской дъятельности Бруна состоить въ томъ, что онъ выступиль на нее уже послъ того, какъ мы приняли христіанство, что онъ пропов'ядываль въ Польшт, т.-е. какъ нужно думать--- въ ея языческой Помераніи, потомъ въ Венгріи, у Печенъговъ и Пруссовъ и что наконець въ 1009 г. онъ потеривлъ мученическую смерть въ странв, занимавшей средину между Пруссіей и Россіей, т.-е. очевидно въ Литвъ 2).

Всякія невърныя историческія показанія и всякія басни происходять отъ двухъ причинъ,—или отъ ненамъреннаго недоразумънія или отъ намъреннаго умысла. Которое изъ двухъ было причиной, что Петръ Даміани и неизвъстный интерполяторъ Адемара дълають епископа Бруна нашимъ крестителемъ, положительно сказать не можемъ. Такъ какъ время миссіонерской дъятельности Бруна почти совпадаетъ со временемъ нашего крещенія, такъ какъ онъ проповъдываль въ странахъ, сосъднихъ съ нашей Россіей и даже былъ въ ней самой, то очевидно, что существовали поводы для недоразумънія. Тъмъ не менъе однако насъ какъ-то невольно клонитъ къ подозрънію, что причиной было не оно, а намъренный умыслъ, желаніе создать ту практическую истину, будто мы обращены въ христіанство латинскими миссіонерами 3). Во всякомъ случать весьма поучительно баснословіе

<sup>1)</sup> Письмо напечатано покойнымъ *Гильфердиниом*а въ Русской Беседе 1856г. кн. 1, отд. Науки, стрр. 1—34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Титмаръ Мерзеб.,—цитата выше. По летописи Кведлинбургск.—на границахъ Россіи и Литвы.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Къ повъсти Петра Даміани есть варіанть, принадлежащій нъкоему Виперту, который выдаеть себя за ученика Брунова, что совершенно сомнительно, но который жиль однако не позднъе XI в. (у *Пертца* въ Monumenta VI, 579). Если бы было доказано, что Даміани имъль въ рукахъ сего Виперта (а что ко-

Петра Даміани. Онъ жилъ очень немного спустя времени послѣ Бруна, такъ что для насъ отдаленныхъ людей смотритъ совсѣмъ настоящимъ его современникомъ; по своему положенію и по своимъ качествамъ онъ представляется человѣкомъ вполнѣ авторитетнымъ: не будь другихъ свидѣтелей, и его баснословіе шло бы за настоящее историческое показаніе. Ясно изъ его примѣра, до какой степени баснословіе въ исторіи возможно и до какой степени основательно то, чтобы историкъ прежде всего былъ скептикомъ.

Если мы—Русскіе были обращены въ христіанство не латинскими миссіонерами, то, какъ говорили мы выше, папа дъйствительно дълаль было попытку сбратить насъ въ христіанство; а потомъ онъ дълаль было и еще другую попытку, именно—Владимира уже крестившагося отклонить отъ признанія власти Грековъ и подчинить своей собственной власти.

Извъстія объ этихъ попыткахъ читаются только въ одной изъ новъйшихъ редакцій первоначальной лэтописи, именно-въ редакціи, находящейся въ Никоновской летописи. Но неть никакого основания подозрѣвать, чтобы онѣ были позднѣйшимъ вымысломъ, потому что вовсе нельзя придумать побужденій, по которымъ вымысль могь быть сдъланъ (а наоборотъ, должно думать, что въ древнъйшихъ дошедшихъ до насъ редакціяхъ первоначальной летописи известія опущены, къ чему безъ труда можеть быть указано и побуждение, каково-желаніе авторовъ редакцій изгладить изъ памяти нашей исторію о сношеніяхъ нашихъ съ папами). Подъ 979-мъ г. въ Никоновской лътописи читается: «того же лъта придоша послы къ Ярополку изъ Рима оть папы». Въ годъ-ошибка, потому что Ярополкъ убить Владимиромъ, какъ мы говорили выше, не въ 980-мъ г. (что неправильно полагаеть Никоновская летопись вместе съ другими), а въ 978-мъ г.; такъ какъ извъстіе перенесено на несоотвътствующій годъ, по всей въроятности, съ ближайшаго къ нему соотвътствующаго, то его должно понимать въ томъ общемъ смыслъ, что послы приходили въ самомъ концъ правленія Ярополка. Затьмъ, въ Никоновской льтописи читается подъ 988-мъ г., что, когда Владимиръ находился во взятой имъ Корсуни, «придоша (къ нему) послы изъ Рима отъ папы и мощи святыхъ принесоща» 1).

торый котораго нибудь варіируєть, это весьма вѣроятно), то его намѣренность не подлежала бы сомнѣнію, ибо у Виперта мѣсто дѣятельности и смерти Бруна не Россія, а Пруссія.

<sup>1)</sup> Это извъстіе читается и въ Степенной книгь, I, 135 fin. (1) взаимномъ отношеніи Никоновской літописи и Степенной книги см. ниже).

Не можеть быть никакихъ сомивній на счеть того, какъ понимать эти два посольства папы. Къ Ярополку, въ концѣ его кратковременнаго и неожиданно пресѣкшагося правленія, когда на самомъ дѣгѣ онъ началъ было только приходить въ возрастъ зрѣлой юности, папа присылалъ посольство за тѣмъ, чтобы убѣдить его принять христіанство. Къ Владимиру, тотчасъ и вскорѣ послѣ занятія имъ мѣста Ярополкова, папа почему-то не присылалъ посольства '). Но потомъ онъ узналъ, что Владимиръ, уже крестившійся, находится въ Корсуни съ тѣмъ, чтобы завязать церковныя сношенія съ Греками и подчинить имъ въ церковномъ отношеніи Русь, которую намѣревался крестить,—и онъ (папа) поспѣшилъ отправить къ князю въ Корсунь посольство, чтобы попытаться подчинить его вмѣсто Грековъ себѣ 2).

О дальнейшихъ попыткахъ папъ подчинить насъ своей власти скажемъ ниже.

¹) Посольство къ Ярополку, по всей въроятности, присылаль и паною въ первые годы правленія Владимира быль Бенедикть VII, занимавшій престоль съ 975-го по 984-й г. Среди тогдашнихъ, большею частію весьма недостойныхъ, панъ онъ составляль исключеніе (по крайней мърѣ, нѣкоторое), такъ что историки отзываются объ его церковной ревности съ особенной похвалой (Альцогъ), и почему онъ не посылалъ посольства къ Владимиру послѣ неудавшагося посольства къ Ярополку, остается неизвѣстнымъ. Два преемника Бенедиктовы, — Іоаннъ XIV и Бонифацій VII, занимали престоль менѣе, чѣмъ по году, слѣд. не имѣли времени заботнться о нашей Россіи (а второй не имѣлъ и охоты, ибо быль знаменитое , horrendum monstrum Bonifacius, cunctos mortales nequitia superans вадимиру въ Корсунь присылаль посольство папа Іоаннъ XV, занимавшій престоль съ 985-го по 996-й годъ.

<sup>2)</sup> Слова Никоновской автописи, что послы паны принесли Владимиру въ Корсунь мощи святыхъ, невольно наводять насъ на подозрънія относительно мощей св. Климента Римсваго, которыя Владимиръ принесъ съ собою изъ Корсуни въ Кіевъ. Мощи Климента, умершаго въ Корсуни, въ ссылкъ отъ Траяна въ тамощнія каменоломни, неизв'єстно когда посл'є древнихъ временъ передъ половиной IX в. оказались сокрытыми въ неизвъстное мъсто. Въ половинъ IX в. отврылъ ихъ Константинъ философъ, нашъ первоучитель Славянскій (бывшій и довольно долго прожившій въ Корсуни проіздомъ къ Хазарамъ). Въ житін Константина (Паннонск.) говорится, что онъ взяль мощи Климента съ собой въ Константинополь, изъ котораго потомъ въ Моравію, и что ходивъ изъ Моравіи въ Римъ (въ которомъ и умеръ) онъ принесъ ихъ въ даръ папскому престолу. Можно понимать дъло такъ, что Константинъ взялъ не всѣ мощи, а только часть ихъ и что остававшуюся часть Владимиръ и принесъ изъ Корсуни въ Кіевъ. Но не невозможно понимать его и такъ, что мощи Климента прислалъ Владимиру папа, -- прислалъ съ тою особенною цілію, чтобы показать, что-де и обрітникь Славянской грамоты и первый Славянскій учитель признаваль власть его—папы (о Константинь cfr ниже).

# ПРИЛОЖЕНІЯ.

1. Житіе Владимера, пренадлежащее неизвёстному автору, по всей вёроятности, Греку, и соотвётствующая ему часть повёсти с ирещенів Владимира, помёщённой въ лётописи.

"Житіс блаженаго Володимера", принадлежащее неизвѣстному автору, по всей вѣроятности, Греку, какъ мы говорили выше, открыто преосвящ. Макаріемъ; напечатанное имъ сначала въ Христіанск. Чтеніи за 1849 г.,—кн. ІІ, оно потомъ перепечатано имъ въ Исторіи Русской Церкви (въ приложеніяхъ къ т. І, изд. 2 стр. 264 sqq).

Преосвящ. Макарій принимаеть два вида или дв'я редакціи житія (Истор. т. II, изд. 2 стр. 151). Но это не совс'ямь в'ярно. Собственно житія изв'ястна одна редакція, а зат'ямь есть поздн'яйнія компиляціи, въ которыхь житіе является въ соединеніи съ другими древними сказаніями.

У преосвящ. Макарія были въ распоряженіи два списка житія: Сахаровскій XVI в., по которому онъ его напечаталь, и Болотовскій XVII, изъ котораго онъ выставиль варіанты. Намъ извѣстенъ еще третій списокъ—въ ркп. фундаментальн. библіотеки Московск. Дух. Академіи № 198, л. 232 об., XVII вѣка ¹).

Поздивищихъ компиляцій, о которыхъ мы сейчасъ сказали, намъ извъстно двъ: первая въ Румянцевской рукописи по Описанію Востокова № 436, л. 264 fin., стр. 697 col. 1 fin., не начала XVI в., какъ думаетъ

А что касается до того, что Владимиръ могъ взять мощи отъ наны, то, во-первыхъ, папа тогда былъ еще православный (а соревнование между нимъ и патріархомъ Константинопольскимъ о власти совсѣмъ другое дѣло),—во-вторыхъ, святыня не перестаеть быть святыней даже и въ рукахъ невѣрныхъ (пусть вспомнитъ читатель позднѣйшее получение Ризы Господней отъ шаха Персидскаго).

¹) Рукопись есть сборникъ, вторая большая половина котораго состоять изъ статей по русской исторіи, именно: л. 86, Житіе Ольги, тоже что въ Степ. кн. І, 5; л. 160 об., Похваля Ольгь, таже что тамъ же стр. 44; л. 188, Память и похвала Володимеру монаха Іакова, которую печатаемъ ниже; л. 202, Слово о законъ и о благодати (митр. Иларіона); л. 232 об., наше житіе. Мы относимъ рукопись къ XVII в., но ея полууставное, переходящее въ скоропись, письмо какъ-то весьма неопредъленно, и очень можеть быть, что она даже XVI в..

Востоковъ, а XVII и, въроятно, второй половины (вторая редакція преосв. Макарія). Компиляція надписывается: "Мъсяца Іюля въ 15 день память благовърнаго великаго князя Владимира, нареченнаго въ крещеніи Василія". Она состоить: сначала 11 строкъ—начало проложнаго житія, которое печатаемъ ниже (Сей бысть сынъ Святославль отъ племени Варяжска... и посла по всъмъ языкомъ, испытая законъ, како върують), потомъ житіе съ самаго начала (Ходиша же слуги его), но не до конца, а въ размъръ трехъ пятыхъ 1); конецъ опять изъ Пролога (Преставися къ Богу мъсяца...). Вторая компиляція въ Милютинской Минев подъ 15-мъ Іюля, Синод. ркп. £ 807 л. 954. Надписаніе и небольшое начало изъ монаха Іакова, который ниже, а потомъ житіе.

### "Житіе блаженаго Володимера <sup>з</sup>).

Сице убо бысть малымъ прежде сихъ лѣтъ, сущу самодержцю всея Рускыя земля Володимеру, вънуку же Иолжину, а правнуку Рюрикову, ходиша же слугы его въ Болъгары и въ Нѣмци, и видѣша скверная дѣла ихъ; и оттолѣ идоша въ Царьградъ и видѣша украшеніа церковная и чинъ божественныя службы, изрядная архіерѣйская лѣпота, пѣнья же и ликы, и предстоянія дъяконъ, и ту пребыша 8 дней. Царь же Василей и Костянтинъ отъпустиша я с дары и с честию.

## Повъсть, помъщенная въ льтописи.

"Избраша мужи добры и смыслены, числомъ 10, и ръща имъ: "идите первое въ Болгары, и испытайте первое въру ихъ". Они же идоща, и пришедше видъща скверныя дъла и кланянье въ ропати, (и) придоша въ землю свою. И рече имъ Володимеръ: \_ильте паки въ Нъмци, съглядайте такоже, и оттуде идете въ Греки". Они же придоша въ Нѣмци и съглядавше церковную службу ихъ, (и) придоша Царюгороду, и внидоша ко царю; царь же испыта, коея ради вины придоша, они же сповъдаща ему вся бывшая. Се слышавъ царь, радъ бывъ, и честь велику створи имъ въ тойже день. Наутрія посла къ патреарху, глаголя сице: "придоша Русь, пытающе въры нашея, да пристрой церковь и крилосъ, и самъ причинися въ святительскія ризы, да видять славу Бога нашего". Си слышавъ патреархъ, повелъ созвати крилосъ, по обычаю створиша праздникъ и кадила вожьгоща, пънья и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ пяти страницъ въ Исторіи преосв. Макарія три первыя, — до смерти на Берестовомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ въ Сахар. и Академ., въ Болотовск.: Испытаніе блаженаго князя Владимира.

Marie.

#### Ağtoneci.

лики съставища. И иде съ ними въ церковь, и поставища я на пространьнъ мъстъ, показающе красоту церковную, пънья и службы архіерейски, престоянье дьяконъ, сказающе имъ служенье Бога своего; они же, во изумъны бывше, удивившеся, похвалища службу ихъ. И призваща ѝ царя Василій и Костянтинъ, ръста имъ: "идъте въ землю ващю", и отпустища ѝ съ дары велики и съ честью.

Они же придоша въ землю свою, и созва князь боляры своя и старца, (и) рече Володимеръ: "се придоша посланіи наши мужи, да слышимъ отъ нихъ бывшее". И рече: "скажите предъ дружиною". Они же рѣща: "яко ходихомъ въ Болгары, смотрихомъ, како ся покланяють въ храмъ, рекше въ ропати, стояще безъ пояса; поклонився сядеть, и глядить съмо и онамо яко бъщенъ, и нъсть веселья въ нихъ, но печаль и смрадъ великъ, нъсть добро законъ ихъ. И придохомъ въ Нфмци и видфхомъ въ храмъхъ многи службы творяща, а красоты не видъхомъ никоеяже. И придохомъ же въ Греки, и ведоша ны, идъже служать Богу своему, и не свъмы, на небъ ли есмы были, ли на земли: нъсть бо на земли такого вида, ли красоты такоя, и недоумвемъ бо сказати; токмо то ввмы, яко онъдъ Богъ съ человъки пребываеть, и есть служба ихъ паче всвхъ странъ. Мы убо не можемъ забыти красоты тоя; всякъ бо человъкъ, аще укусить сладка, послъдн горести не пріимаеть, тако и мы не имамы сдв быти". Отвъщавще

Они же пріидоша въ Русь. Володимеръ же созва бояры своя и старпы, и рече имъ: "се пріидоша посланніи наши, да слышимъ отъ нихъ бывшая". И рекоша слугы ходившая: "яко смотрихомъ, како покланяются Болгаре в ропать, стояще без пояса, и поклонився сядеть и глядить свмо и овамо, акы бышень; и нъсть веселья въ нихъ, но печаль и смрадъ великъ, и нъсть добръ законъ ихъ. Въ Нъмпекъ же многы видъхомъ въ храмьхъ службы творяща, а красоты никоея не видъхомъ въ нихъ. Пріидохомъ же и во Греки, въ Царьградъ, и ведоща ны, идвже служать Богу своему, и не въмы, на небеси ли есмы были или на земли: нъсть пигдъже такова видънія, ни красоты такія не доумвемъ сказати; токмо то вѣмы, яко тамо Богь со человъкы пребываетъ, и есть служба ихъ лучши всвхъ странъ. Мы убо не можемъ забыти красоты тоя: всякъ бо человъкъ, аще вкусить сладка, последи же не приметь горести; тако и мы, княже, не можемъ здъ быти, но идемъ тамо". Бояре же рекоща: даще не бы быль добрь законь Гре-

#### Marie.

ческый, то не бы пріяла Олга, баба твоя". Володимерь же рече: "воля Господня да будеть!" И умысли въ себъ: "сице сътворю".

Минувшю же льту, иде съ вои на Корсуняне же боряхуся Корсунь. кръпко со града. Володимеръ же рече: "аще ми ся не предасте, стояти имамъ за три лѣта". Они же не послушаша, и стоя шесть мъсяць 2). Бъ же въ Корсуни мужь именемъ Анастасъ; сей написавъ на стрѣлу и пусти ю къ Володимеру: "ко кладязю отъ въсточныя страны града въ градъ по трубамъ воды сведены; копавъ перейми м" 3). Князь же, се слышавъ, рече: "Господи Боже! аще ми се сбудется, абіе крещюся". И повель конати въпреки трубамъ, и переяща

#### ESTORECS.

боляре рекоша: "аще бы лихъ законъ Гречьскій, то не бы баба твоя пріяла Ольга, яже бъ мудръйни всъхъ человъкъ". Отвъщавъ же Володимеръ рече: "гдъ крещенье пріимемь?" Они же рекоша: "гдъ ти любо".

И минувшю лёту, въ лёто 6496, иде Володимеръ съ вои на Корсунь, градъ Гречьскій, и затворишася Корсуняне въ градѣ; и ста Володимеръ объ онъ полъ града въ лимени, дали града стрѣлище едино 1), и боряхуся крѣпко изъ града, Володимеръ же объстоя градъ. Изнемогаху въ градѣ людье, и рече Володимеръ къ гражаномъ: "аще ся не вдасте, имамъ стояти и за 3 лѣта". Они же не послушаща того, Володимеръ же изряди воѣ своѣ, и повелѣ приспу сыпати къ граду. Симъ же спущимъ, Корсуняне, подъкопавше стѣну градъ-

<sup>1)</sup> Топографію Корсуни см. въ Запискахъ Одесеваго Общества Исторіи и Древностей, томъ 2, отд. 1 стр. 256 нач. sqq. Она находилась на мысу между явумя заливами—ныньшей Карантинной бухтой съ восточной стороны и нынышнить Круглымъ заливомъ съ западной (въ двухъ верстахъ къ западу отъ Севастоноля). "Лимень объ онъ полъ града", т. е. по ту сторону города въ направленіи отъ Кіева—пристань въ Кругломъ заливъ.

<sup>2)</sup> Если принять это извъстіе за справедливое, то, какъ замъчали мы выше, будеть слъдовать, что Владимиръ, взявшій Корсунь въ началь 989 г., отправился въ походъ на нее дъйствительно въ 988 г., который стоить въ льтописи.

<sup>3)</sup> Житіе нужно понимать: въ володець или систерну, которая находится въ городь на восточной сторонь или въ восточной его части, по трубамъ проведены воды, подразумъвается—извит. Повъсть, наобороть, разумъя подъ колодезями бассейны вит города, изъ которыхъ проведена была въ него вода, едва-ли дълаетъ правильную поправку: по отношенію къ кораблямъ Владимира въ пристани восто-комъ быль городъ, а по отношенію къ его осадному лагерю на сушт (которую Корсунь имъла съ южной стороны) колодези или бассейны были съ юга (о нихъ и о водопроводъ см. ibid. стрр. 258 и 262). Полякъ Броневскій, описавшій развалины Корсунп во второй половинъ XVI въка, согласно съ житіемъ говорить, что хранилища проведенной воды были у восточной стъны города (Записки Одесск. Общ. Ист. и Древн. т. VI стр. 341).

#### Extie-

ie-

воду. Людіе же въ градв изнеможаху жажею водною, и предащася. Онъ же, вземъ градъ, посла къ царемъ къ Василію и къ Костянтину въ Царьградъ, глаголя има: "се градъ вашь славный взяхь, слышахь же. яко имъета сестру дъвою, -- дайте ю за мя; аще ли ми ея не даста, азъ Царюграду тако сътворю, яко сему". Она же отвъщаста: "намъ не достоить за некрещеныя давати, но крещиніе (да) пріимеши; аще ли сего не сътвориши, не дадъмъ сестры своея за тя". Володимеръ отвъща посланнымъ: "пришедше отъ васъ крестять мя". И посласта царя 2) Анну, сестру свою, и съ нею воеводы и прозвутеры, и пріидоша в Корсунь. А Володимеръ разболься. Епископъ же съ попы Корсуньскими и съ попы царицины, огласивше, крестища ѝ въ церкви святаго Иякова в Корсунъ градъ, и нарекота имя ему Василей. И бысть чюдо дивно и преславно: яко възложи руку на нь епископъ, и абіе цёлъ бысть отъ язвы 3). Възрадовася сердцемъ, и мнози отъ бояръ его въ томъ часъ крестишася: и постави церковь въ Корсунъ на горъ святаго Василіа 4).

ENTORNOL.

скую, крадуще сыплемую персть и ношаху къ себъ во градъ, сыплюще по средъ града 1); воини же присыпаху боль, а Володимерь стояще. И (се) мужь Корсунянинъ стръли, именемъ Настасъ, напсавъ сице на стрвлъ: "кладязи, яже суть за тобою отъвъстока, изъ того вода идетъ по трубъ; копавъ переими". Володимеръ же слышавъ, возрѣвъ на небо, рече: "аще се ся сбудеть, и самъ ся крещаю". И ту абье повель копати преки трубамъ и преяща воду; людье изнемогоша водною жажею и предашася. Вниде Володимеръ въ градъ и дружина его, и посла Володимеръ ко царема Василью и Костянтину. глаголя сице: "се градъ ваю славный взяхъ; слышю же се, яко сестру имата дввою, да аще ев не вдаста за мя, сътворю граду вашему, якоже и сему створихъ". И слышаста царя, быста печальна, (и) въздаста. въсть, сице глаголюща: "не достоить хрестеяномъ за поганыя дати; аще ся крестиши, то и се получищь. и царство небесное пріимеши, и съ нами единовърникъ будещи; аще ли сего не хощеши створити, не можемъ дати сестры своея за тя". Си

<sup>1)</sup> Объ обычав не только Русскихъ, но и вообще древнихъ, брать ствим осаждаемыхъ городовъ посредствомъ "приспы", см. выше стр. 51, прим. 1.

<sup>\*)</sup> Въ Акад.: и посласта царицу Анну сестру...

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Обращаемъ особенное вниманіе читателя на разсказъ о чудъ въ житін и въ повъсти. Такъ какъ послъдующіе сказатели никогда не сокращають чудесь, то, по нашему убъжденію, тугь ръшительное доказательство, что авторъ житія по отношенію къ автору повъсти есть предшествующій, а не послъдующій.

<sup>4)</sup> Относительно церкви, въ которой Владимиръ вѣнчался съ царевной, какъ мы говорили выше, вѣроятнѣйшее есть думать, что она была каседральнал Корсунская—Св. Софіи, какъ это въ Инатской лѣтописи. Что касается до церкви, которую онъ поставиль, то—въ житіи—св. Василія, въ Лаврент. лѣтоп.—безъ имени,

Extle.

#### ASTORBOL.

слышавъ Володимеръ, рече посланымъ отъ царю: "глаголите царема тако: яко азъ крещюся, яко испытахъ преже сихъ дній законъ вашь, и есть ми люба въра ваща и служенье, еже бо ми сповъдаща посланіи нами мужи". И си слышавше царя, рада быста и умолиста сестру свою, имянемъ Аньну, и посласта къ Володимеру, глаголюща: "крестися, и тогда послевъ сестру свою къ тобъ". Рече же Володимеръ: "да пришедъще съ сестрою вашею крестять мя". И послушаета царя, (и) посласта сестру свою, сановники нъкія и прозвутеры; она же не хотяще ити: "яко въ полонъ", рече, "иду, лучи бы ми сдъ умрети". И ръсты ей братья: "еда како обратить Богь тобою Рускую землю въ покаянье, а Гречьскую землю избавишь отъ лютыя рати; видиши ли колько зла створита Русь Грекомъ? и нынъ аще не идещи, тоже имуть створити намъ".-и одва ѝ принудища. Она же съдъщи въ кубару, цъловавщи ужики своя, съ плачемъ поиде черезъ море. И приде къ Корсуню, и изидоша Корсуняне съ поклономъ, и въведоша ѝ въ градъ, и посадиша ѝ въ полать. По Божью же устрою въ се время разболься Во-

а по Ицатек. лѣтоп.—св. Іоанна Предтечи. Развалины церквей Корсунскихъ оставались до позднѣйшаго времени, а отчасти остаются, кажется, и теперь (нослѣ осады Севастополя); если бы произведены были такія тщательныя раскопки, какія умѣютъ дѣлать другіе люди, а не мы (а какъ мы поступили съ развалинами Корсуни, см. Карамз. І, прим. 449), то можетъ быть и открыто было бы что-нибудь важное (Древніе строители церквей имѣли обычай изсѣкать въ нихъ записи объ ихъ построеніи или дѣлать такъ называемыя ихъ лѣтописи; если бы была найдена такая запись Владимира о построенной имъ церкви, то она могла бы быть открытіемъ величайшей важности).

Exrie.

#### Litounce.

-отчин эшкцив эн и акиро стрмидок же (и) си не домышлящеться что сотворити, и тужаше велми, и посла къ нему царица, ръкущи: "аще хошеши избыти болъзни сея, въскоръ крестися, аще ли (ни), то не имаши избыти сего". Си слышавъ Володимеръ, рече: "да аще истина булеть, то поистинъ великъ Богъ будеть хрестеянескъ", и повълъ хрестити ся. Епископъ же Корсунскій съ попы царицины, огласивъ, крести Володимира; яко възложи руку на нь, абье прозръ. Видивъ же се Володимеръ напрасное ицеленье и прослави Бога, рекъ: "топерво увъдъхъ Бога истиньнаго". Се же видъвше дружина его, мнози крестишася. Крести же ся въ церкви святаго Василья 1), и есть церки та стоящи въ Корсунв градв, на месте посреди града, идъже торгь дъють Корсуняне; полата же Володимеря съ края церкве стоить и до сего дне 2), а царицина полата за олтаремъ. По крещеньи же приведе царицю на браченье. Се же не свъдуще право глаголють, яко крестиль ся есть въ Кіевъ, и ини же ръша: Василевъ, друзіи же инако скажють.

И посемь поимъ царицю и Анастаса и попы Корсуньскія, съ мощьми святаго Климента и Фива, ученика его, поимавъ же иконы изборныя и Володимеръ же посемъ, поемъ царицю и Настаса и попы Корсуньски, съ мощми святаго Климента и Фифа <sup>3</sup>), ученика его, поима съсуды

<sup>1)</sup> Въ Ипатск. льтоп.: "Крестижеся въ церкви святое Софы, и есть церкви...

<sup>2)</sup> Броневскій упоминаеть о какомъ-то царскомъ дворцѣ (Записки Одесск. Общ. Ист. и Древн. т. VI стр. 342): ужъ не должно ли это понимать такъ, что домъ, въ которомъ жилъ Владимиръ, со времени его пребыванія получилъ названіе дворца и подъ этимъ названіемъ слылъ до позднѣйшаго времени? Свой дворецъ Броневскій полагаетъ въ восточной части города.

в) Никакого святаго Фива нѣтъ въ святцахъ греческихъ; нашъ Фивъ, въроятно, былъ мъстный херсонскій святой.

#### Extie.

книгы. А градъ Корсунь вдасть царема за въно, сестры дъля ею. А самъ въ Кіевъ вшедъ, повелъ испроврещи и избити кумиры, овыи иссещи в), а иныя ижжещи; а Волоса идола, его же именоваху скотья бога, вель въ Почайну ръку въврещи; Перуна же повелъ привязати к коневи къ хвосту ), и влещи съ горы по Боричеву на ручей, а слугы пристави бити идолы жезліемъ. Се же не яко древу чюющу, но на поруганіе бісу, иже прелщаше ны симъ образомъ. Плакахужеся его невърнін людіе, еще бо бяху не пріали святаго крещенія. И привлекще кумира Перуна, въвергоша ѝ въ Дивпръ рвку, и проплы порогы, извврже и вътръ на берегъ, и отголъ прослу Перуня гора 5). И положи заповъдь по всему граду, да утръ вси обрящются на ръци, богать ли или убогь или нищь или работенъ. Да се же людіе слышавше, радостно течаху, глаголюще: аще бы се не добро было, не бы сего князь и бояри пріяли. Наутръя же изыде Володимеръ, съ попы царицины и съ Корсуньскими, и снидеся в) бещисла народа: влъзше в воду до шія, а иніи до персій, младін же по брегу, а жены

#### Дэтопись.

церковныя (и) иконы на благословенье себъ. Постави же церковь въ Корсунъ на горъ 1), идъже съсыпаша средв града крадуще приспу, яже церки стоить и до сего дне. Взя же ида мъдянъ двъ капищи и 4 кони мъдяны <sup>в</sup>), иже и нынъ стоять за святою Богородицею, яко же не въдуще мнять в мрамаряны суща. Вдасть же за віно Грекомъ Корсунь опять царицъ дъля, а самъ приде Кіеву. Яко приде, повелѣ кумиры испроврещи, овы освчи, а другія огневи предати; Перуна же повелъ привязати коневи къ хвосту, и влещи съ горы по Боричеву на ручай, 12 мужа пристави тети жезльемъ. Се же не яко древу чюющю, но на поруганье бъсу, иже прелщаше симъ образомъ человъки, да възмездье пріиметь оть человінь. Велій еси, Господи, чюдна дёла твоя! вчера чтимъ отъ человъкъ, а днесь поругаемь. Влекому же ему по ручаю къ Дивпру, плакахуся его невврніи людье, еще бо не бяху пріяли святаго крещенья; и привлекше вринуша ѝ въ Дибпръ. И пристави Володимеръ, рекъ: "аще кдв пристанеть, вы отрѣвайте его оть берега, дондеже порогы проидеть; то тогда оха-

<sup>1)</sup> Въ Ипатск. лът.: "постави же церковь святаго Іоанна Предтечи въ Корсуни на горъ"...

<sup>2) &</sup>quot;Капищи"—статуи, собственно идолы: двѣ бронзовыхъ статуи и четыре бронзовыхъ кони (Не лежатъ ли эти статуи и кони и до сихъ поръ въ Кіевѣ въ землѣ?)

<sup>\*)</sup> Акад.: съсъщи.

<sup>4)</sup> Акад.: къ коневью хвосту.

<sup>5)</sup> Акад.: Перуна города.

<sup>•</sup> Волотовск. и Академ.: и съ Корсуньскими на Почайну ръку и спидеся...

### Rerie.

младенци держаще; а папы на брезъ молитвоваху. И бысть радость велика крестившимся людемь, и идоша кождо въ домы своя. Володимеръ же радъ бывъ, яко позна Бога самъ и вси людіе, и помолися: "Боже, сътворивый небо и землю и море и вся яже въ нихъ! Призри на люди твоя, и дай имъ познати Тебе (Болот. истиннаго Бога), и утверди въ нихъ въру неблазнену, а мнъ помози на врагы, да побъжу и ". И повель крестьяномъ ставити церкви по твиъ мвстомъ, идвже кумиры стояли; а самъ постави церковь святаго Василья на холив, идвже стояль Перунь идоль. И повелъ попомъ по градомъ и по селомъ люди ко крещенію приводити и дъти учити грамотъ 1).

#### Mironnol.

битеся его". Они же повельная створиша. Яко пустиша и проиде сквозъ порогы, изверже ѝ вътръ на рънь и отголь прослу Перуня рынь, яко же и до сего дне словеть. Посемъ же Володимеръ посла по всему граду, глаголя: "аще не обрящеться кто заутра на ръцъ, богать ли, ли убогъ, или нищь, или работникъ, противенъ мнъ да будеть". Се слышавше людье, съ радостью идяху, радующеся и глаголюще: "аще бы се не добро было, не бы сего князь и боляре пріяли". Наутрія же изиде Володимеръ съ попы царицины и съ Корсуньскыми на Днвпръ, и снидеся безъ числа людій: влівзоша въ воду и стояху ови до шіе, а друзіи до персій, младін же оть берега, друзін же млади держаще, свершеніи же бродяху; попове же стояще молитвы творяху. И бяще си видети радость на небеси и на земли, толико душь спасаемыхъ; а дьяволъ стеня глаголаше: "увы мнв, яко отсюда прогонимъ есмь! сдё бо мняхъ жилище имъти, яко сдъ не суть ученья апостольска, ни суть въдуще Бога, но веселяхъся о службъ ихъ, еже служаху мив, и се уже побъженъ есмь невъгласа (сего), а не отъ апостоль ни отъ мученикъ, не имамъ уже царствовати въ странахъ сихъ". Крестившимъ же ся людемъ, идоша кождо въ домы своя. Володимеръ же радъ бывъ, яко позна Бога самъ и людье его, възрѣвъ на небо рече:

¹) Въ Румянц, компиляцін № 436 вмѣсто: "дѣти учити грамоть" читается согласно съ лѣтописью: "дѣти нача поимати у нарочитыхъ и даяти на ученіс жнижное".

Extie.

#### Hitonecs.

"Боже створивый небо и землю! призри на новыя люди сія, и дажь имъ, Господи, увъдъти Тобе истиньнаго Бога, яко же увъдъща страны хрестьяньскыя; утверди и вёру въ нихъ праву и несовратьну, и мит помози, Господи, на супротивнаго врага, да надъяся на Тя и на твою державу, побъжю козни его". И се рекъ, повелъ рубити церкви и поставляти по мѣстомъ, идѣже стояху кумиры; и постави церковь святаго Василья на холив, идвже стояще кумирь Перунъ и прочіи, идъже творяху потребы князь и людье; и нача ставити по градомъ церкви и попы, и люди на крещенье приводити по всвиъ градомъ и селомъ. Пославъ нача поимати у нарочитое чади дѣти, и даяти нача на ученье книжное; матере же чадъ сихъ плакахуся по нихъ, еще бо не бяху ся утвердили върою, но аки по мертвыхъ плакахуся.

Въ лѣто 6497 (989) \*). Посемъ же Володимеръ живяще въ законѣ хрестьянстѣ, помысли создати церковь пресвятыя Богородица (и) пославъ приведе мастеры отъ Грекъ. И начению же здати и яко сконча зижа, украси ю иконами, и поручи ю Настасу Корсунянину, и попы Корсуньскыя пристави служити въ ней, вдавъ ту все, еже бѣ взялъ въ Корсуни: иконы и съсуды и кресты.

Минувшу же лѣту, умысли создати церковь святыя Богородица, пославъ приведе мастера 1) отъ Грекъ. Свершенѣ же ей бывши, украси ю, и 2) иконами удививъ, и поручи ю Анастасу Корсуняниню, и попы Корсунскія пристави служити въ ней, и вдасть все имъ, еже бѣ взялъ в Корсуни, и кресты, и отда отъ всего имѣнія десятую 2) той церкви и отъ града.

<sup>1)</sup> Такъ во всехъ трехъ спискахъ.

<sup>2)</sup> Въ Академ.: и нътъ.

<sup>&</sup>quot;Часть" нѣтъ во всѣхъ трехъ спискахъ.

<sup>1)</sup> Такъ въ Лаврентьевск. сп., въ Ипатск.: въ лето 6499 (991).

#### Marie.

Бѣ бо вслии милостивъ, по словеси Господню, иже речеся: блажени милостивіи, яко ти помилованы будуть 1); бяху же нищіи приходяще на дворъ его по вся дни и пріимаху кто чего требоваще, а недужнымъ, не могущимъ ходити, повелѣ слугамъ, да въ домы приносятъ имъ 2); и мноти створи добродѣтели.

Умре же на Берестовѣмъ, и потанша ѝ, бѣ бо Святополкъ въ Кіевѣ; и нощію же межи клѣтьми пріимавше ³) помостъ, въ коврѣ опрятавше, и ужи свѣсища на землю и

#### ABTORROS.

(Подъ 996-мъ годомъ, послѣ разсказа объ освящении Кіевской Десятинной церкви, о построеніи церкви Преображенія въ Василевъ и о празднованіи праздниковъ Преображенія и Успенія) Б'в бо любя словеса книжная; слыша бо единою еуангелье чтомо: блажени милостивіи, яко ти помиловани будуть, и пакы: продайте имънья ваша и дадите нищимъ, и пакы: не скрывайте собъ скровищь на земли, идъже тля тлить и татье подкапывають, но скрывайте себъ скровище на небесвхъ, идвже ни тля тлить ни татье крадуть, и Давыда глаголюща: блаженъ мужь милуя и дая, Соломона же слыша глаголюща: вдаяй нищему, Богу въ заимъ даеть, —си слышавъ, повелъ всякому нищему и убогому приходити на дворъ княжь и взимати всяку потребу,-питье и яденье и отъ скотниць кунами. Устрои же и се, рекъ: "яко немощніи и больніи не могуть долівсти двора моего",-повелѣ пристроити кола (н) вскладаше хлѣбы, мяса, рыбы, овощь розноличный, медъ въ бчелкахъ, а въ другихъ квасъ, возити по городу, впрашающимъ: "кдъ больній и нищь, не могы ходити?" тёмъ раздаваху на потребу.

(Подъ 1015-мъ годомъ). Умре же на Берестовъмь, и потанша ѝ, бъ бо Святополкъ Кыевъ; ночью же межю клътми проимавше помостъ, обертъвше въ коверъ и ужи свъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Me. 5, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Акад.: приносять имъ потребы.

<sup>3)</sup> Въ Академ.: проимавше.

#### Extia.

положища <sup>1</sup> (й) на сани, везше поставища ѝ во святъй Богородици, юже бъ създалъ самъ. Се же увъдавше людіе, снидошася безъ числа и плакащася по немъ, боляре яко заступника ихъ земли и убозъи яко и <sup>2</sup>) кормителя.

Оле чюдо! Яко вторый Іерусалимъ на земли явися Кіевъ и вторый Моисей Володимерь явися. Онъ ствиный законъ въ Герусалимъ, отлучающе отъ идолъ, а се чистую въру и крешеніе святое, вводящее въ жизнь въчную. Онъ ко единому Богу ведяще въ законъ пріити, се върою и святымъ крещеніемъ просвѣти всю Русьскую землю и приведе къ Пресвятьй Троици-къ Отцу и Сыну и Святому Духу, и добродътелію получи жизнь въчную и люди, тому же научивъ, введе въ царство небесное. Онамо къ единъмъ апостоломъ рече Господь: не бойся малое Мое стадо з), завже ко всемь тоже речено. Онамо 40 дній и 3 Мочсвій и 4) законъ давъ преставися и на горъ погребенъ, се же 30 леть и 3 бывъ во святомъ крещеніи, в вру чистую 5) съблюдъ, заповъди съвершивъ Господня, преставися, в руць Божін душю свою предавъ. И тело же его честное вложища в гробъ мраморянъ и съхраниша съ плачемъ благовърнаго князя.

#### Ağtonkol.

сища на землю; възложьше ѝ на сани, везъще поставища ѝ въ святъй Богородици, юже бъ създалъ самъ. Се же увъдъвше людье, безъ числа снидощася и плакащася по немь, боляре аки заступника ихъ земли, убозіи аки заступника и кормителя. И вложища ѝ въ корсту мороморяну, схранища тъло его съ плачемь, блаженаго князя.

<sup>1)</sup> Въ Акад.: и возложше.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Акад.: и нѣть.

³) Лук. 12, 33.

<sup>4)</sup> Въ Академ.: и нѣтъ.

<sup>5)</sup> Въ Академ.: честну.

#### Extie.

И бысть вторый Костянтинъ въ Руской земли Володимеръ, се есть новый Костянтинъ великаго Рима, нже, крестився самъ, и люди своя крести: тако и се сътвори подобно ему. Аще бо бъ и преже въ поганствъ на скверную похоть желая, но послъже прилежа къ покоянію, якоже апостоль выщеваеть і): идпаке умножися гръхг, ту изобилуеть 2) благодать 2). Аще бо въ невѣжьствъ етера съгръшенія быша, послъже раскаящася 4) покаяніемъ и милостынями, якоже глаголеть: въ чемъ тя застану, въ томъ тя и в) сужю, якоже пророкъ глаголеть: жиеу Азъ Аданаи Господь, яко не хощю смерти **гръшникомъ, но обратитися имъ отъ** пути вашею злаю ), мнози бо праведніи, не 7) творяще по правдів, живуще погибають. Дивно же есть се, колико добра сътворилъ Рустви земли, крестивъ ю; мы же, крестьяне суще, не въздаемъ почестья противу оного възданію. Аще бо онъ не крестиль бы нась, то ныть быль быхомъ въ прельсти дьяволи, яко и прародители наши погинуща. Да аще быхомъ имъли потщаніе и молбу приносили Богу зань въ день преставленія его, вида бы в) Богъ тщаніе наше къ нему, прославилъ бы ѝ, намъ бо достоить зань Бога молити,

(Непосредственно въ слёдъ за предъидущимъ).

Се есть новый Костянтинъ великаго Рима, иже крестися самъ и люди своя: тако и сь створи подобно ему. Аще бо и бъ преже на скверныную похоть желая, но послеже прилежа къ покаянью, якоже апостоль выщаваеть: идыже умножиться грёхъ, ту изобильствуеть благодать. Ливно же есть се, колико добра створиль Русьстви земли, крестивь ю; мы же, хрестьяне суще, не въздаемъ почестья противу оного възданью. Аще бо онъ не крестилъ бы насъ, то нынв были быхомъ въ прельсти дьяволи, якоже и прародители наши погынуша. Да аще быхомъ имъли потщанье и мольбы приносили Богу зань въ день преставленья его, и видя бы Богъ тщанье наше къ нему прославилъ бы и, намъ бо достоить зань Бога молити, понеже твиъ Бога познахомъ. Но даждь ти Господь по сердцу твоему и вся прошенья твоя исполни, его же (вар. еже) желаше царства небеснаго: даждь ти Господь візнець съ праведными, въ пищи райстви веселье и ликъствованье съ Авраамомь и съ прочими патріархы, якоже Соломонъ рече: умершю мужу праведну, не погыбаеть упованье. Сего бо в память

ETOHECL.

<sup>1)</sup> Въ Академ.: вѣщаетъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Академ.: изобилуется.

<sup>3)</sup> Punci. 5, 20.

<sup>4)</sup> Въ Академ.: разсыпашася.

<sup>5)</sup> Въ Академ.: и нътъ.

<sup>•)</sup> Iesek. 33, 11.

<sup>7)</sup> Въ Академ.: не нътъ.

въ Академ.: въдалъ бы.

#### Exrie.

понеже твиъ Бога познахомъ. Но даждь Господи 1) по сердцу твоему и вся прошенія твоя исполни, иже желаше царства небеснаго; дажь ти Господи вънецъ съ праведными, въ пищи райстый веселіе и ликъствованіе съ Аврамомъ и съ прочими патріархи, якоже Соломонъ рече: умершю мужю праведну не погибаеть упованіе. Сего бо въ память держати рустіи людіе, поминающе святое крещеніе, и прославляють Бога въ модитвахъ и въ песнехъ и въ псалмѣхъ, поюще Господеви новіи людіе, просвъщени святымъ Духомъ, чающе надежи великаго Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, въздати 2) комуждо противу трудомъ неизреченную радость, юже буди улучити всвиъ крестьяномъ.

О святая царя, Костянтине и Володимере! Помогайта на противныя сродникомъ ваю и люди избавляйта отъ бѣды греческыя и рускыя, и о мив грешнемъ помолитася къ Богу, яко имуще дерзновение къ Богу, да спасуся ваю молитвами. Молюся и мило васъ дею в) писаніемъ грамотица сея малыя, юже, похваляю вась ), написахъ недостойнымъ умомъ и невъжьственнымъ смысломъ. Вы же, святая, молящеся о насъ, о людехъ своихъ, пріимъте на молитву къ Богу святую ваю смну -Бориса и Глъба, да вси вкупъ възможете Господа умолити, съ помонью силы креста честнаго и съ

#### RETORNOS.

держать русьстіи людье, поминающе святое крещенье, и прославляють Бога въ молитвахъ и въ пъснъхъ и въ псалмъхъ, поюще Господеви, новіи людье, просвъщени Святымь Духомь, чающе надежи великаго Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, въздати комуждо противу трудомъ неиздреченьную радость, юже буди улучити всъмъ хрестьяномъ".

(Этого заключенія нѣть въ лѣтописи).

<sup>1)</sup> Т. е. но да дасть Господь.., да исполнить...

<sup>2)</sup> Должно подразумѣвать пропущенное: имуща?

въ Академ.: н молитву ся дѣю.

<sup>•)</sup> Въ Академ.: похваляя ваю.

Marie.

RETORNOS.

молитвами пресвятыя Богородица, Госпожа нашея, и со всёми святыми (въ Академ.: Аминь)".

## 2. Память и похвала Владимиру монаха Ганова.

Этотъ чрезвычайно важный историческій памятникъ открыть и напечатанъ преосвящ. Макаріемъ одновременно съ сейчасъ приведеннымъ житіемъ Владимира (послъ Христ. Чтенія также перепечатанъ имъ въ Исторіи, въ приложеніяхъ къ І т., 2 изд. стр. 255 sqq).

Память и похвала читается въ спискахъ въ двухъ видахъ—въ полномъ, съ заглавіемъ, которое сейчасъ ниже, и въ сокращенномъ, именно—только его вторая меньшая половина (что указано ниже) подъ заглавіемъ: "Житіе благовърнаго Владимера, нареченнаго во святомъ крещеніи Василіа, крестившаго Русьскую землю".

Списковъ Памяти въ полномъ видѣ у преосв. Макарія были два вышеуказанные: Сахаровскій и Болотовскій. У насъ подъ руками третій списокъ—въ вышепомянутой рукописи Моск. Дух. Академіи № 198, л. 188. Изъ списковъ въ сокращенномъ видѣ преосв. Макарію извѣстенъ одинъ—Румянцевскій № 434, л. 486, стр. 677; у насъ еще другой списокъ—библіотеки Троицкой Лавры № 792, л. 88.

Перепечатываемъ преосв. Макарія съ указаніемъ нѣкоторыхъ варіантовъ по Академ. сп. № 198 и съ нѣкоторыми по нему поправками, что замѣчаемъ.

"Мѣсяца Июля въ 15 день. Память и похвала князю рускому Володимеру, како крестися Володимеръ и дѣти своя крести и всю землю Рускую отъ коньца и до коньца, и како крестися баба Володимерова Олга преже Володимера. Списано Иіаковомъ мнихомъ. Господи благослови отче.

Пауль святый Апостоль, церковный учитель и свётило всего міра, посылая к Тимовію писаніе, глаголаше: чадо, Тимовію, еже слыша отв мене многы послужы, тоже предажь и върныму человъкомь, иже довольнь будуть и ины научити 1). И блаженный Апостоль Лука Евангелисть къ Өеофилу писаше глаголя 2): понеже мнози начаша повъсти дъяти о извъестных вещехь, бывшихь въ нась, изволися и мнь, ходившю исперва и по всъхъ, писати тебь, державный деофиле, да разумъещи о ниже начать Іисусъ творити же и учити 2). Къ тому деофилу написа Дъянія Апостольска и Евангеліе святый Апостоль Лука. Потомъ многихъ святыхъ писати

<sup>1) 2</sup> THM. 2, 1. 2.

<sup>\*)</sup> Нѣсколько поправляемъ преосв. Макарія по Акад. сп.

<sup>3) .</sup>Ivr. 1, 1-4.

начаща житіа и мученія. Такоже и азъ, худый мнихъ Иіаковъ, слышавъ отъ многихъ о благовърнемъ князъ Володимерн вся Рускыя земля, о сыну Святославль, и мало събравъ отъ многыхъ я 1) добродьтели его написахъ, и о сыну его, реку же святую и славную мученика Бориса и Гльба,— како просвъти благодать Божіа сердце князю Володимеру, сыну Святославлю и внуку Игореву, и възлюбивый 3) человъколюбивый Богъ, котяй спасти всякаго человъка и в разумъ истиный пріити, и вжада святого крещеніа. Якоже жадаеть елень на источникы водныя 2), тако вжада благовърный князь Володимеръ святаго крещеніи, и Богъ сътвори хотьніе его. Пишеть бо: вълю боящихся его сътворить, и молитву ихъ услышить, и спасеть я 6); и самъ рече Господь: просите и прішмите, шщите и обрящеть, толитем и отверзется вамъ; всякъ просяй приметь, ищай обрящеть, толкущему отверзется вамъ; всякъ просяй приметь, крестится и спасень будеть, а иже въры не имать, не крестится, уже осуждень будеть 6).

Взыска спасеніа, и прія отъ бабѣ 2) своей Олзѣ, како шедше ко Царюгороду и прияла бяше святое крещеніе, и пожи добрѣ предъ Богомъ, всѣми добрыми дѣлы украсившися, и почи с миромъ о Христѣ Іисусѣ и въ вѣрѣ блазѣ,—то слышавъ князь Владимеръ отъ бабѣ 6) своей Олзѣ, нареченнѣй въ святомъ крещеньи Елена, тоя и житіе подража,—святыя царица Елены, блаженныя княгыни Олги; то слышавъ Владимеръ, разгарашеся Святымъ Духомъ сердце его, хотя святого крещеніа. Видя же Богъ хотѣніе сердца его, провидя доброту его и призрѣ съ небесе милостію своею и щедротами и въ Троици славимый Богъ, Отецъ и Сынъ и Святый Духъ, на князя Володимера,—испытая сердца и утробы, Богъ праведенъ, вся прежде вѣдый, и просвѣти сердце князю Рускыа земля Володимеру пріати святое крещеніе.

Крестижеся самъ Володимеръ, и чада своя и весь домъ свой святымъ крещеніемъ просвіти, и свободи всяку душю, мужескъ полъ и женескъ, святого ради крещеніа. И възрадовася и възвеселися о Бозі давидьскы в) князь Володимеръ, и акы святый пророкъ дивный Аввакумъ о Господів веселяся и радуяся о Бозів Спасів своемъ 10). О блаженое время и день добрый, исполненъ всего блага, въ онже крестися Володимеръ князь! И нареченъ бысть во святомъ крещеніи Василей и даръ Божій

<sup>1)</sup> Въ Академ., какъ и въ Болот.: отъ многія добродѣтели.

<sup>2)</sup> Въ Болот.: возлюби ѝ, въ Академ... возлюбивый ѝ.

<sup>3)</sup> IIc. 41, 2.

<sup>4)</sup> IIc. 144, 19.

<sup>•)</sup> Мате. 6, 7, 8, Лук. 11, 9. 10.

⁴) Mapr. 16, 16.

<sup>7)</sup> Въ Авад. от баба, но должно быть о бабъ, какъ это и читается въ Болот..

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ Акад. о бабѣ.

<sup>•)</sup> Нъсколько поправляемъ по Акад. сп.

<sup>10)</sup> Toxe.

осъни его, благодать Святаго Духа освъти сердце его и навыче по заповъди Божіи ходити и жити добръ о Бозъ 1), и въру тверду удержа неподвижиму. Крести же всю землю Рускую отъ коньца и до коньца, и поганьскыя богы, пачежъ и бъсы, Перуна и Хорса и ины многы попра, и съкруши идолы и отверже всю безбожную лесть. И церковь созда каменну. во имя пресвятыя Богородица, прибъжище и спасеніе душамъ върнымъ, и десятину ей вда, твиъ попы набдети и сироты и вдовица и нищая. И потомъ всю землю Рускую и грады вся украси святыми церквами, и отвержеся всея дьяволя льсти, и пріиде отъ тмы дьяволя на світь съ чады своими, пріиде къ Богу крещеніе пріимъ и всю землю Рускую исторже изъ устъ дьяволь и къ Богу приведе и къ свъту истинному. Рече бо Господь пророкомъ в): изводяй оть нечестия нечестиваю, акы уста мои еси в): и бысть князь Володимеръ, акы уста Божіа, и человъкы отъ льсти дьяволя къ Богу приведе. О колика радость и веселіе бысть на земли! И ангели възвеселищася, и архангели, и святыхъ дуси взыгращася. Самъ рече Господь, колика радость бываеть на небестхь о единъм уръшниць кающемся 4). Толико безъ числа душь по всей земли Руской приведены къ Богу святымъ крещеніемъ! Похвалы всякыя дёло достойно сътвори и радости духовныя полно.

О блаженный и треблаженный княже Володимере, благовърне и христолюбиве и страннолюбче! Мьзда твоя многа зёло предъ Богомъ. Тоже блаженный Давыдъ глаголаше: блажень человых, еюже ты накажеши, Господи, от закона твоего научиши и да укротиши от дній людь 5). Блаженный князь Володимерь уклонився отъ службы дьяволя и пріиде къ Христу Богу, Владыцъ своему, и люди вся приведе и научи ѝ служити Богу. Самъ бо Господь рече: иже сотворить и научить, сей великь наречется в царствъ небеснемъ ). А ты, о блаженный княже Володимерю, бысть Апостоль въ князехъ, всю землю Рускую приведъ къ Богу святымъ крещеніемъ, и научи люди своя кланятися Богу, славити и пъти Отца и Сына и Святаго Духа. И вси людіе Рускыя земля познаша Бога тобою, божественный княже Володимере! Възрадовашежеся Ангельстін чини, агници чистіи <sup>2</sup>), нынъ радуються върніи и воспъща и въсхвалища. Акы младенци иеврейстіи съ вътвьми усрътоша Христа, вопіюще: осана Христу Богу, побъдителю смерти: тако и новоизбранніи людіе Рускыя земля въсхвалиша Владыку Христа съ Отцемъ и Святымъ Дукомъ, и къ Богу

<sup>1)</sup> Toxe.

<sup>2)</sup> Акад.: и пророкомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Iep. 15, 19.

<sup>4)</sup> Ayr. 15, 7. 10.

<sup>5)</sup> Пс. 93, 12. Болот. и Акад.: лють.

<sup>•)</sup> Mate. 5, 19.

<sup>7)</sup> Акад.: и агивцв чиствв.

приближившеся святымъ крещеніемъ, и дьявола отвергъшеся и службы его поругатася и поплевата бъсы и позната Бога истиннаго, Творца и Съдътеля всей твари, и поють по вся дни живота и на всякъ часъ пъснь чюдную, хвалу Архангельскую: слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ, въ человъщех» благоволение 1). И ты, блаженный княже Володимерю, подобно Костянтину великому сътвори. Якоже онъ, върою великою и любовію Божіею подвигся, утверди всю вселенную любовію и вёрою, и святымъ крещеніемъ просвіти весь миръ и законъ Божій по всей вселенній заповіда и раздруши храмы идольскыя со лжениенными боги, святыя же церкви по всей вселенный ностави на хвалу Богу, въ Троици славимому, Отцю и Сыну н Святому Духу, и крестъ обрете, всего мира спасеніе, съ божественною и богомудрою матерью своею святою Оленою, и чяды многы в) приведе къ Богу святымъ крещеніемъ бесщисленное множество, и требища бъсовская потреби и храмы идольскыя раздруши, и церквами украси всю вселенную и грады в), и заповъда въ церквахъ памяти святыхъ творити пъніи и молитвами и праздникы праздновати на славу и на хвалу Богу. Такоже и блаженный князь Володимерь сътвори съ бабсю своею Олгою 4).

Та бо блаженная княгыни руская Олга, по смерти мужа своего Игоря, князя рускаго, освящена бывши Божіею благодатію и въ сердци пріимши Божію благодать. О како похвалю блаженную княгыню Олгу, братіе!--Не въдъ. Тъломъ жена сущи, мужеску мудрость имъющи, просвъщена Духомъ Святымъ, разумъвши Бога истиннаго, Творца небу и земли, въставыши иде в землю граческую, въ Царьградъ, идаже цари крестьяны и крестьянство утвердися, и пришедше проси крещеніа, и пріимши святое крещеніе възвратися въ землю рускую, въ домъ свой, къ людемъ своимъ, съ радостию великою, освящена духомъ и теломъ, несущи знамение честнаго креста. И потомъ требища бъсовьская съкруши и начя жити о Христъ Інсусь, възлюбивши Бога всьмъ сердцемъ и всею душею, и поиде въ слёдь Господа Бога, всими добрыми дёлы освётившися и милостынею украшьшися, нагыя одъвающи, жадныя напаяющи и странныя упокоющи 5), нищая и вдовица и сироты-вся милующи и потребу дающи всяку съ тихостію и любовію сердца, и молящи Бога день и нощь о спасеніи своемъ. И тако поживши и добръ славящи Бога въ Троици, Отца и Сына и Святаго Духа, почи въ блазъ въръ, скончя житіе свое съ миромъ о Христъ Інсусь, Господъ нашемъ. И Богь прослави тело своея си Олены, ей же имя въ святомъ крещеніи наречено, блаженыя княгыни Олги, и есть въ

<sup>1)</sup> Jys. 2, 14.

<sup>2)</sup> Следуемъ чтенію Болот. сп.

<sup>3)</sup> Такъ Болот. н Акад.

<sup>4)</sup> Передъ следующимъ отделомъ въ Сахар, и въ Акад, надписаніе киноварью: "Похвала княгине Олге, како крестися и добре поживе по заповеди Господни".

<sup>5)</sup> Акад.: покоявающи.

гробъ тъло ея честное, и неразрушимо пребываеть и до сихъ дней. Богъ бо своя рабы славить; рече бо пророкъ: славящая мя прославлю и укоряяй бесщести будеть 1). Блаженная бо княгыни Олга прослави Бога всеми дълы своими добрыми, и Богъ прослави ю. Ино <sup>2</sup>) чюдо слышите о ней: въ гробъ, идъже лежить блаженное и честное тъло блаженныя княгынъ Олгы, — гробъ камень маль въ церкви святыя Богородица, ту церковь създа блажены князь Володимеръ каменую в честь святьй Богородици, и есть гробъ блаженыя Олги,-и на верху гроба оконце сътворено, и туда видети тело блажения Олгы лежащи пело, да иже съ верою придеть, отворится оконце, и видёть честное тёло лежаще цёло, и дивися чюду таковому, толико леть въ гробе лежащу телу не разрушимуся. И человъци же върніи, видъвше чудо толико, славять Бога, дивящеся милости Божіей, юже имать на святыхъ своихъ. О дивное и страшное чюдо, братіе, и преславно! Достойно похвалы всякоя тіло то честное: въ гробів цело, якы спя, почиваеть! По истине, дивень Богь во святых своихь, Богь Израилет <sup>2</sup>). То видяще <sup>4</sup>) в врніи челов в прославять Бога, прославляющаго рабы своя. А другымъ, иже не съ върою приходять, не отворится оконце гробное, и не видять тала того честнаго, но токмо гробъ. Тако Богъ прослави рабу свою Олгу, рускую княгыню, нареченую въ святомъ крещенін Елена 5)! По святомъ же крещенін си блаженная княгыни Олга живе лёть 15, и угодивъ Богу добрыми дёлы своими и успъ мёсяца Июля въ 11 день въ лъто 6477-е, душко свою честную предавши в руцъ Влалыгв Христу Богу.

Послушайте возлюбленніи )! Блаженный же князь Володимерь і), внукъ Олжинъ, крестився самъ, и чада своя и всю землю Рускую крести отъконца и до конца, храмы идольскыя и требища всюду раскопа и посъче и вдолы съкруши, и всю землю Рускую и грады (пропускъ?) и честными иконами церкви украси ) и памяти святыхъ въ церквахъ творяще пъніемъ и молитвами; и праздноваще свътло праздникы Господьскыя, три трапезы по-

<sup>1) 1</sup> Царств. 2, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Акад.: И ино.

³) IIc. 67, 37.

Поправляемъ по Акад. сп..

в) Полагаемъ, что со словъ: "Ино чюдо слышите", есть поздиъйшая вставка, котя сдъланная еще въ періодъ до-монгольскій.

<sup>6)</sup> Со словъ: "Блаженный же князь Володимеръ" начинается память и похвала въ спискахъ Румянц. и Троицк.. Думаемъ, что "послушайте возлюбленнін" приписано въ то время, какъ Память начала быть читаема въ церквахъ въ день празднованія кончины Владимира. Можно думать, что она только отсюда была читаема и что поэтому именно въ нѣкоторыхъ спискахъ она и писана не вся, з только съ того, что отсюда.

<sup>7)</sup> Поправляемъ чтеніе по Акад. сп..

<sup>\*)</sup> Такъ и въ Акад. сп..

ставляще: первую мигрополиту съ епископы и съ черноризьцъ и съ попы, вторую нищимъ и убогымъ, третьюю собъ и бояромъ своимъ и всъмъ мужемъ своимъ. Подобяся царемъ святымъ блаженый князь Володимеръ Пророку Давиду, царю Езекъю и преблаженному Иосью и великому Костянтину, иже избраща и изволища Божій законъ боле всего и послужиша Богу всёмъ сердцемъ и получища милость Божію и наследища рай и пріаша царство небесное и почища съ всеми святыми, угожьшими Богу: такоже и 1) блаженый князь Володимерь, послуживь Богу всёмь сердцемь и всего душего. Не дивимся, възлюбленъи, аще чюдесь не творить по смерти: мнозь бо святьи праведным не сътворища чюдесь, но святи суть. Рече бо нъгдъ о томъ святый Іоаннъ Златоусть 2): отъ чего познаемъ и разумъемъ свята человъка, отъ чюдесъ ли или отъ дълъ? И рече: отъ дълъ познати, а не отъ чюдесъ. Много бо и волъсви чюдесъ сътворища овсовьскымъ мечтаніемъ; и бяху святви Апостолв и бяху лжін Апостолв »), бівша святіви пророців и бяху лжін і) пророців, слугы дьяволя; ино чюдо, и самъ сотона преображается въ ангелъ свътелъ. Но отъ дълъ разумети святаго, якоже Апостоль рече: плодо духовный есть мобы, терпъніе, блановыріе, благость, кротость и въздержаніе, на таковыхъ ньсть закона <sup>5</sup>). Блаженый же князь Володимеръ всемъ сердцемъ и всею душею Бога възлюби и заповъди Его взыска и съхрани. И •) вся страны бояхуся его и дары приношаху ему. И възвеселися и възрадовася о Бозв и о святьмъ крещеньи, и хваляще и славяще Бога о всемъ томъ князь Володимеръ, и сице въ радости смиреніемъ сердца глаголаше: "Господи, Владыко благый! Помянулъ мя еси и привель мя еси на свъть, и познахъя (Тя?), всея твари Творца. Слава Ти 7), Боже всёхъ, Отче Господа Бога нашего Інсуса Христа! Слава Ти в) съ Сыномъ и Святымъ Духомъ! Сице мя помиловавъ! Во тыть бяхъ, дьяволу служай и бъсомъ, но Ты мя святымъ крещеніемъ просвети. Акы звёрь бяхь, много зла творяхь въ поганьстве, и живяхъ якы скотина, но Ты мя укроти и наказа своею благодатью. Слава Ти, Воже, въ Троици славимый, Отце и Сыне и Святый Душе, Троице Святая! Помилуй мя, настави мя на путь твой и научи мя творити волю твою, яко Ты еси Богь мой". Князь же Володимеръ поревьнова святыхъ мужь дълу и житію ихъ, и възлюби Авраамово житіе, и подража страннолюбіе

<sup>1)</sup> и изъ Акад. сп..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Акад.: Иванъ Златоустый.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Акад.: и бяху святви апостоли и бяху блаженіи апостоли, что можеть быть ошибка изъ блазніи.

<sup>4)</sup> Авад.: лживін.

<sup>5)</sup> Tax. 5, 25.

<sup>•)</sup> и въ Акад. нъть.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Въ Акад.: славити.

в) Въ Акад. опять: славити.

его, Ияковлю истину, Монсвеву кротость, Давидово безлобіе, Костянтина царя великаго, перваго царя крестьянскаго, того подражая правоваріе. Воле же всего бяще милостыню творя князь Володимерь: иже немощнъи и старви не можаху доити княжа двора и потребу взяти, то въ дворъ имъ посылаще: немощнымъ и старымъ всяку потребу блаженый князь Володимеръ даяще. И не могу сказати многыя его милостыня: не токмо въ дому своемъ милостыню творяще, но и по всему граду, не въ Кіевъ единомъ, но и по всей земли руской и въ градъхъ и въ селъхъ, вездъ милостыню творяше, нагыя одёвая, алчыныя кормя и жадныя напаяя, странныя поколя милостію, церковникы чтя и любя и милуя, подавая имъ требованіе; нищія и сироты и вдовица и слівныя и хромыя и трудоватыя и вся милуя и одъвая и накорымя и напаяя. Такоже пребывающу князю Володимерю въ добрыхъ делехъ, благодать Божіа просвещаще сердце его, н рука Господня помогаше ему, и побъжаще вся врагы своя, и бояхутся его всъ. Идъже идяще, одолъваще: Радимицъ побъди и дань на нихъ положи, Вятичи победи и дань на нихъ положи на обоихъ, и Ятъвягы взя, и Сребреныя Болгары 1) победи, и на Казары шедъ победи я и дань на нихъ положи. Умысли же и на гръчьскый градъ Корсунь, и сице моляшеся князь Володимиръ Богу: "Господи Боже, Владыко всехъ! Сего у Тебе прошю, даси ми градъ, да прінму и да приведу люди крестьяны и попы на свою землю, и да научать люди закону крестьяньскому". И послуша Богъ молитвы его, и прия градъ Корсунь. И взя съсуды церковныя и иконы и мощи святаго священномученика Климента и иныхъ святыхъ. Въты дни 2) бъяста царя два въ Цариградъ: Костянтинъ и Василей. И посла к нимъ Володимеръ, прося у нихъ сестры оженитися, да ся бы болма на крестьяньскый законъ направиль. И даста ему сестру свою, и дары многы присласта к нему, и мощи в) святыхъ даста ему; положи и. Тако добръ в) поживе благовърный князь Володимеръ, и скончя житіе свое въ правовърнъй въръ о Христъ Іисусъ Господъ нашемъ, и съ благовърною Олгою: и та бо шедши Царюграду прияла бяше святое крещеніе, и много сотворивъ добра въ житіи семъ предъ Богомъ, и сконча житіе свое въ добрѣй въри, и почи съ миромъ, в рупъ Божіи душю предавши. И еще живу сущю Володимеру князю, рать бяше отъ Печенвгъ. Володимеръ же бяше болестію одержимь; въ той же болезни предасть душю свою в руце Божін в).

<sup>1)</sup> Такъ въ Сахар., Болот., Румянц и Троице., но въ Акад.: Сербяны и Болгары. У Татищева (II, 63 fin.) и у Стрыйвовскаго (подъ 985-мъ годомъ) также, кажется, были списки, въ воторыхъ читалось какъ въ Академ..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Акад.: И въ ты дни.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Поправляемъ по Акад..

<sup>4)</sup> Въ Авад.: даста ему, и тако положь добръ поживе....

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Передъ дальнъйшимъ въ Сахар. и Акад. надписано киноварью: "Молитвакнязя Володимера".

Володимеръ князь, отходя свъта сего, сице моляшеся глаголя: "Господи Боже мой! Не позналъ Тебе Бога 1), но помиловалъ мя еси и святымъ крещеніемъ просвітиль мя еси: и познахъ Тя, Боже всіхъ, святый Творче всея твари, Отче Господа нашего Інсуса Христа! Слава Ти съ Сыномъ и Святымъ Дукомъ. Владыко Боже! Не помяни моей злобы: не позналь есмь Тебе въ поганьствъ, нынъ же Тя знаю и видъ 2). Господи Боже мой! Помилуй мя в): аще мя хощеши казнити и мучити за гръхы моя, казни Самъ мя, Господи, бъсомъ не предай же мене". И сице глаголя и моляся Богу, преда душу свою с миромъ Ангеломъ Господнимъ, и успъ. Праведныхъ бо душа в руцъ Божін суть, и мъзда имъ отъ Бога, и строеніе имъ отъ Вышняго; того ради пріимуть вінець красоты отъ рукы Господня. По святомъ же крещеньи поживе блаженый князь Володимеръ 28 лътъ. На другое лъто по крещении къ порогомъ ходи, на третье льто Корсунь городъ взя, на четвертое льто церковь камену святыя Богородица заложи, а на пятое лето Переяславль заложи, в девятое лето десятину блаженый и христолюбивый князь Володимеръ вда церкви святый Богородици и отъ имънія своего. О томъ бо и самъ Господь рече: идъже есть съкровище ваше, ту и сердие ваше будеть 1). Блаженый князь Володимеръ имяще съкровище свое на небесъхъ, съкрывъ милостынею и добрыми своими дълы: тамо и сердце его бъ, въ царствіи небеснъмъ. И Богъ поможе ему, и съде въ Кіевъ на мъсть отца своего Святьслава и дъда своего Игоря. А Святослава князя Печенъзъ убища; а Ярополъкъ съдяще въ Кыевъ на мъсть отца своего Святослава, и Олегъ идый съ вои у Вручя града мость ся обломи съ вои и удавища Олга въ гребли, и Ярополка убища въ Кыевъ мужи Володимеровъ. И съде въ Кыевъ князь Володимерь в'осмое лето по смерти отца своего Святослава, месяца Июня въ 11-й день, въ лето 6486. Крестижеся князь Володимеръ въ десятое лъто по убіеніи брата своего Ярополка. Каяшеся и плакашеся в) блаженый князь Володимерь всего того, елико сътвори въ поганьствъ, не зная Бога. Познавъ же Бога истиннаго, Творца небеси и земли, покаявся всего и отвержеся дьявола и бъсовъ и всея службы его и послужи Богу добрыми дёлы своими и милостынею. Успе съ миромъ мёсяца Июля въ 15 день, въ лъто 6523 о Христь Інсусь Господъ нашемъ, Ему же слава и держава со Отцемъ").

<sup>1)</sup> Поправляемъ по Акад. сп..

<sup>2)</sup> Такъ и въ Акад., въ Болот.: въдъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Акад.: Помилуй мя Боже.

<sup>4)</sup> Mare. 6, 21.

Б) Исправляемъ по Авад. сп..

<sup>•)</sup> Съ "емуже" изъ Акад. сп..

## 3. Проложное сназаніе о Владемиръ.

Помѣщаемъ это сказаніе ради его относительной древности, не столько впрочемъ для пользованія, сколько для свѣдѣнія, по древнѣйшей извѣстной намъ рукописи, которая есть синодальный пергаминный Прологъ 1400-го года, № 240, и въ которомъ оно подъ 15-мъ Іюля,—л. 139 об..

"Вотъ день святаго князя Володимира, крестившаго всю Рускую землю <sup>1</sup>).

Сь бысть сынъ Святьславль, отъ племени варяжьска, князь Володимеръ. Первое ко идоломъ много тщаніе творя по отцю преданію, да егда Богъ восхотъ избрати людіи овы, вдохну въ сего благодать Святаго Духа, и возбну отъ сна, отъ лютаго идолослуженія, и посла по всимъ языкомъ, испытая законъ ихъ, како върують, и увиди въ (sic) святую грачкую въру, яко свъщо на свътилъ и рече въ собъ: сище створю, пойду въ землю ихъ и плъню грады ихъ, и обращю учителя, — да еже умысли, то и сотвори. Шедъ взя Корсунь <sup>2</sup>), и посла къ царю грвчкому, глаголя: дай за меня сестру свою, аще ли не даси, створю граду твоему, яко и сему створихъ; онъ же отвъща: нъсть здъ таковаго обычая, крестьяномъ даяти за поганыя, аще ли ся крестишь, то и се получищи и вяще сего царство небесное. И рече Владимиръ: тако створю, пришедше отъ тебе съ царицею крестять мя. И въ то время впаль бяще Володимирь въ недугъ объма. очима, и рече пославши царица къ нему: аще не крестишися, не избудеши бользни сея; онъ же рече: крестите мя, ибо на то вы есмь призвалъ. И егда крестиша и, створися чюдо веліе: вшедшю ему во святую купель и отверзостася ему очи и бысть акы николиже имвет недуга; прозрѣвъ, похвали всихъ Бога, и просвѣщенъ бывъ радовашеся душею и теломъ. И пришедъ къ Кіеву изби вся идолы: Перуна, Хорса, Дажьбога и Мокошь и прочая вся кумиры, и посемь созва все множество людін, заповъда имъ креститися, нарекъ имъ день, рекъ: аще кто не обрящется

¹) Въ нѣкоторыхъ позднѣйшихъ сборникахъ сказаніе надписывается: "Похвала (Слово похвально) благовѣрному князю Владимеру, нареченному въ крещеніи святемъ Василію": Лаврск. Троицк. ркп. № 792 л. 84 об., Румянц. № 434 л. 487 об., у Вост. стр. 677 fin..

<sup>3)</sup> Въ спискъ сказанія, находящемся въ Румянцевскомъ Торжественникъ конца XV въка (у Восток. № 435, стр. 687) здъсь читается замѣчательная вставка: "Шедъвя Корсунь градъ, князя и княгиню уби, а дщерь ихъ за Ждьберномъ; не роспустивъ полковъ и посла Олга воеводу своего съ Ждьберномъ въ Царьградъ къ царемъ просити за себе сестры ихъ"... Въ этой замѣтвъ какъ будто говоритъ современникъ, но откуда она взята переписчикомъ рукописи? Если онъ не нашелъ ее гдѣ нибудь какъ случайную замѣтву, а взялъ ее изъ цѣлаго сочиненія, то, конечно, весьма желательно, чтобы открыто было это послѣднее.

утро на ръцъ, то будеть противникъ мнъ. И сниде на Почайну ръку всь воздстрасть мужь и жень и младенци, свершеніи же стояху въ водь, ови до пояса, инія до выя, а друзіи бродяху, а прозвутери по брегу стояще молитвы глаголаху яко надъ крестимыми, и оттоле наречеся место святое, идъже нынь церкы есть Петрова, и ть бысть первый ходатай нашему спасенію. Володимиръ же, возрѣвъ на небо, помолися за крестьяни, глаголя: призри на новопросвъщенныя люди сія и дай же имъ Господи увидити тебе истиньнаго Бога, утверди въ нихъ правую въру, и миъ помози Господи на супротивнаго врага, да надъяся на твою державу попру козни его. Повелъ же по всимъ градомъ ставити церкви 1), а самъ созда церковь святую Богородицю. Пребывъ же ніжолико літь, нача боліти и преставися къ Богу мъсяца Іюля въ 15 день; тъло же его положища въ церкви святыя Богородица, юже самъ созда, и плакася его все множество людін, боярв аки отца, люди акы заступника, сироты акы помощника, нищін и вдовици акы печалника и кормителя. Да како тя возможемъ по достоянію похвалити, сотворшаго діло равно апостоламъ? Хвалить убо Римьская земля Петра и Павла, Асья Богословца Іоанна, Егунетьская земля Марка, Антіохійская Лука (sic), а Грвчкая Андрея, вся же Руская земля тебе, Володимере, яко Господня апостола, молебными пъсньми память твою празднующе. Похвальныя вънца приносимъ ти, глаголюще: радуйся, Володимере, пріними вімець оть Вседержителя Вога, радуйся святая главо, вожю и учителю нашъ, имже избывше тмы светь познахомъ, радуйся честное древо самаго рая, иже возрасти намъ святви леторасли святую мученику Бориса и Глеба, отъ неюже ныне сынове рустіи насыщаются, пріемлюще недугомъ исцівленіе; радуйся дівлателю віврный Христовъ, и растерзавъ лестное терьніе и раздрушивъ, взоравъ крещеніемъ всю землю, и насъявъ святыми книгами, отъ нихже жнуть рустви сынови полезныя рукояти (sic) покаянію, и друзіи уже ядять нескудную пищю въ парствін небеснёмь, сяже трапезы сподобимся и мы недостойнін, кающеся о согръшении.

# 4. Вандурією греческое оказаніе о крещеків Владимира.

Это сказаніе найдено славянскимъ ученымъ первой половины XVIII въка Анзельмомъ Бандуріемъ (Бандуричемъ) въ одной новаго <sup>2</sup>) письма рукописи Парижской королевской библіотеки. Оно напечатано Бандуріемъ въ греческомъ подлинникъ съ латинскимъ переводомъ въ его Imperium Orientale, Т. II, Animadverss. in librum Constant. Porph. De administr. imper. pp. 112 — 116, и потомъ перепечатано въ Боннскомъ изданіи Ви-

<sup>1)</sup> Въ указанномъ спискъ Румянцевск. Торжественника: "Ставити церкви по всему граду и по селомъ, а самъ"..., что впрочемъ, очевидно, есть чтеніе неправильное, хотя Востоковъ и принимаеть его за болье правильное.

<sup>2)</sup> У Карамзина, І, 129, ошибочно сказано: "древней рукописи".

зантійцевь, Constant. Porphyrog. vol. III, р. 357 sqq (въ тъхъ же на ту же книгу примъчаніяхъ Бандуріевыхъ); въ одномъ латинскомъ переводъ — у Стриттера въ Метог. рор. II, 959 fin.; по-русски въ сокращенной нередачъ у Шлецера въ Несторъ, II, 542 § 3, и у Карамзина, I, прим. 447. Въ спискъ Парижской библіотеки, найденномъ Бандуріемъ, сказаніе не имъетъ начала; недавно нашъ русскій ученый В. Э. Регель нашоль въ одной рукописи Патмосскаго монастыря Іоанна Богослова полный списокъ, т. е. и съ недостающимъ въ Парижской рукописи началомъ сказанія. Г. Регель напечаталъ найденный имъ списокъ въ своемъ изданіи: Analecta Byzantino-Russica, Petropoli, 1891.

Сказаніе не имѣетъ совершенно никакого историческаго значенія. Но мы печатаемъ его въ полномъ русскомъ переводѣ — во-первыхъ, для свѣдѣнія, во-вторыхъ — какъ образецъ повѣстей, на сочиненіе которыхъ способны были Греки.

"Обстоятельное повъствование о томъ, какъ крестился народъ Росовъ. Поелику божественное и преблагое блаженное благосердие истиннаго Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа всегда и вездъ во всемъ благодътельствуетъ намъ по своей благости и исполняетъ всъ наши хотънія: то надлежить, чтобы и мы, многое ли малое ли знаемъ подлинно благое, не молчали о немъ, но наивозможно громко обнародывали и возвъщали, дабы божественное благосердие Бога и несравненное благоутробіе, которое не хочетъ смерти гръшниковъ, но всегда принимаетъ обращение, болье возбуждало удивленія и было возвеличаемо. Итакъ, достойно, чтобы и мы предложили повъствованіе и сказали отчасти, какъ безчисленный народъ Росовъ позналъ нстинное благочестіе и сподобился божественной бани и крещенія.

Начальствовали надъ помянутымъ народомъ въ продолжение немалыхъ временъ многіе и великіе начальники, прозванія которыхъ не должно намъ исчислять по причинъ безчисленнаго множества именъ ихъ. По прошествін же многихъ временъ начальствоваль надъ ними и нівкоторый начальникъ по имени Владимиръ, умомъ и смысломъ весьма много превосходившій прежнихъ. Итакъ, этотъ, сидя самъ съ собою (наединъ), часто весьма дивился и недоумъвалъ, видя тъмочисленный и толикій народъ оный преклоняющимся туда и сюда и упорствующимъ (погрязающимъ) ради ученія и служенія ихъ чтилища (?), поелику одни лобызали и чтили (въру) Евреевъ какъ величайшую и древнюю, а другіе ублажали въру Персовъ и къ ней прилъплялись, и другіе въру Сирійцевъ, и иные въру Агарянъ, и было во всъхъ сихъ величайшее смъшеніе и любопреніе объ ихъ ученіи и въръ. Итакъ, видя и слыша толикій раздоръ и великое и многообразное смъщение онаго безчисленнаго народа, остросмысленный и великоумный начальникъ, которому была ввърена власть надъ ними, поражался и недоумъвалъ и не зналъ, какъ и быть. Въ одинъ день, выбравъ благопріятное время, призываеть къ себъ преимуществовавшихъ разумомъ и опытностію и допытывается у нихъ, какъ народъ ихъ погрязаеть въ весьма иногихъ върахъ и ученіяхъ, и искаль узнать обстоятельно лучшее изъ сихъ (лучшую изъ сихъ въръ), дабы онъ и самъ избралъ это. Когда услышали это, то некоторые изъ нихъ, ответивъ начальнику ихъ великому королю (πρός τον μέγαν ρήγαν), сказали: "мы, сіятельнійшій и досточтиинй начальникъ, нашъ державный господинъ! не можемъ хорошо сказать того, кто изъ всехъ насъ правильно мыслить и лучше другихъ богочтить, только то (знаемъ), что во всей вселенной два суть мъста пренаилучшія, изь которыхъ одно называется Римомъ, а другое Константинополемъ, почему и полагаемъ, что въ нихъ однихъ истинное и правое богопочтеніе". Услышавъ это, великій оныхъ и многоразумный начальникъ опять спрашивалъ: "Скажите вы, и какъ же можемъ мы узнать это обстоятельнымъ образомъ и удостовъриться". Они же сказали ему: "если хочешь узнать достовърное и истинное, то изъ всъхъ насъ, которые подъ твоей рукой, избери четырекъ мужей изъ лучшихъ, которые острве другихъ и опытностью и разумомъ, и ихъ пошли въ Римъ, и они, все тамошнее хорошо высмотръвъ и испытавъ, пусть опять придутъ къ намъ, и мы, услышавъ оть нихъ достовърную и чистую истину, уразумвемъ, и тогда да будетъ то, что прикажещь". И они сказали это начальнику ихъ.

Онъ же поспъщно исполнилъ ихъ совъть и слово и, выбравъ изъ числа своихъ четырехъ мужей, разумъющихъ отличать хорошее отъ худаго, посылаеть въ древній Римъ, чтобы изслёдовали и обозрёли тамъ все 1) и хорошо дзучили ихъ богопочтеніе. Они же, такъ сказать, на крыльяхъ достигають Рима, и все тамъ изследують и осматривають и хорошо обозрѣвають благоукрашеніе божественныхъ храмовъ и видять (дозирають) тамошнихъ архіереевъ и іерсевъ; и не только это, но видять и самого патріарка ихъ, называемаго также папой, и слышать отъ него весьма многія къ пользѣ (своей) рѣчи. И такимъ образомъ съ поспѣшностію возвращаются назадъ и достигають своей страны и являются къ великому королю и тамъ обстоятельно повъствують, что видъли и слымали. Они съ настояніемъ увіряли, что великое и истинное (есть то, что они видъли), и что нътъ нужды въ дальнъйшемъ изслъдованіи и изысканіи, и "если хочешь,—говорили,—світлівній и славнівній нашть самодержецъ и князь, принять ихъ въру, то дей знать имъ и ты хорошо будешь посвященъ въ ихъ ученіе". Когда же бывшіе съ нимъ князья все выслушали, особенно же тъ, которые уже и прежде были его совътниками<sup>2</sup>), то опять и опять сказали ему: "нехорошимъ кажется всёмъ намъ двломъ, чтобы они не развъдали и не узнали обстоятельно и относительно Константинополя, поелику и этоть городь, какъ утверждають иб-

<sup>1)</sup> До этого недостаеть въ Парижскомъ спискъ свазанія Бандуріева и читается въ одномъ Патмосскомъ спискъ г. Регеля; съ следующаго слова—оба списка.

э) Подразумъвается—на то, чтобы послать пословъ для осмотра въръ.

которые, есть великій нікій и превосходный; итакъ, надлежить, чтобы и его богопочтеніе и службу 1) они изслідовали и испытали, и такимъ образомъ изъ объихъ изберемъ лучшее". Выслушавъ это, благоразумный и славный король согласился и благосклонно приняль (совъть). Посему многократно помянутыхъ выше четырехъ мужей еще посылаетъ и въ Константинополь, дабы и тамъ все обозрвли и изведали. И съ большимъ трудомъ достигають и его (Константинополя) и приходять къ содержавшему тогда скипетръ Римскій, разум'яю-Василію изъ Македоніи, и сообщають причину своего прибытія. Онъ же, любезно и прелюбезно ихъ принявъ, тотчасъ приставилъ къ нимъ нѣкоторыхъ князей изъ числа разумныхъ, чтобы показали имъ все лучшее въ городъ, и чтобы хорошо могли уразумъвать ихъ спросы и давать на нихъ отвъты. (Приставленные) же мужи, взявъ (ихъ) и показавъ (имъ) въ городъ многое достойное зрънія, вошли въ славный и великій божественный храмъ Премудрости Божіей (Софін). И какъ повъствують (какъ носится молва, ώς δ λόγος κρατεί), тогда совершался въ немъ великій праздникъ. Влатоустаго ли или Успенія пресвятыя Матери моего Бога, точно не умето сказать, только праздникъ совершался удивительный и великій. И четыре оные мужа, будучи сь нашими князьями, осматривали весь храмъ и видя великое освъщение совершаемаго праздника и слыша благозвучіе песней, въ удивленіи недоумъвали. Итакъ, когда они пробыли тамъ вечерній гимиъ и утренній <sup>2</sup>), и многое сказали и слышали, настаеть и время священной и божественной литургін, и опять названные мужи съ царскими князьями входять въ достопочитаемый и величайшій храмь, чтобы быть зрителями безкровнаго и божественнаго тайноводства. Достигнувъ въ разсказъ моемъ досель, изумляюсь человъколюбію Бога, хотящаго всымъ спастися и въ познаніе истины прінти. Итакъ, когда языческіе оные и варварскіе мужи вошли, какъ сказано, въ превеликій храмъ и тамъ стоя все дівлаемое въ храмів смотръли и тщательно замъчали, — какъ сначала быль такъ называемый малый входъ, потомъ съ великолъпіемъ совершился великій и иподіаконы и діаконы выходили изъ святаго алтаря съ лампадами и рипидами, а также весьма многіе ісреи и архісреи по обычаю со страшными и божественными тайнами и самъ, имфвийй тогда святительство, патріархъ, и какъ всв присутствовавшие пали на полъ и горячо изливали молитву и взывали: Господи помилуй, а одни только з) четыре оные языческіе мужа съ открытыми глазами и не боязненно смотрели и все совершаемое замечали. По сему и милосердый и человъколюбивый Богь нашъ открыль очи мужей оныхъ, и видъли они иъчто страшное и преестественное, вопросивъ о чемъ обстоятельно, узнали истину. Ибо когда окончился оный божествен-

<sup>1)</sup> Τὸ σέβας καὶ τὴν λατρείαν.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Т. е.-вечерню и заутреню.

<sup>3)</sup> Рачь выходить наскольно безъ смысла, но мы въ этомъ не виноваты.

ный и великій входъ и отъ преклоненія всё встали, то мужи, видівшіе странное виденіе, тотчась взяли за руки находившихся близъ нихъ князей императора и сказали имъ следующее: "не отрицаемъ, все что мы доселъ видъли, страшно и велико, но сейчасъ видънное нами превыше естества человъческаго, ибо видъли мы нъкихъ крылатыхъ юношей, одътыхъ въ странную (и) прекрасную одежду, -- они не ходили по полу храма, но носились по воздуху, поя: свять, свять, что всёхь нась боле всего другаго поразило и привело въ великое недоумъніе". Когда услышали это князья императора, то отвъчали имъ: можеть быть, вы не знаете всёхъ таинствъ христіанъ и никогда не слыхали, что ангелы сходять съ небесъ и священнодъйствують съ нашими іереями. Они, услышавъ это, сказали: всеистинно и ясно есть то, что намъ говорите, и не нуждаемся въ другомъ доказательствъ, ибо мы сами все видъли собственными глазами; отпустите же насъ скорве возвратиться туда, откуда мы посланы, чтобы увъдомить и удостовърить владыку нашего о томъ, что видъли и что хорошо узнали. (Итакъ), ихъ отослали опять туда съ радостію великого и съ веселіемъ. Они же, возвратившись и прибывши въ свою страну, нашли славнаго и великаго короля и поклонившись ему сказали все, что видъли, и разъяснили ясно, говоря и сіе: "не отрицаемъ, что великое нъчто и славное мы видъли прежде въ Римъ, все же видънное (нами) въ Константинопол'в поражаеть умъ человъческій", и все разсказывали ему по порядку и подробно. Великій же ихъ князь, когда точно узналь отъ нихъ истину и удостовърился, нисколько не медлить, но тотчасъ посылаеть къ благочестивъйшему царю Римлянъ въ Константинополь и просить архіерея, чтобы тьмочисленный тамъ народъ научиль и крестиль,--содержаль же тогда скипетрь Римскій Василій изъ Македоніи. Принявъ съ радостію посланныхъ оттуда мужей, онъ послаль имъ нѣкоего архіерея, славнаго благочестіемъ и добродётелію и съ нимъ двухъ мужей Кирилла и Аванасія 1), также добродітельных и весьма разумных и мудрыхъ, которые были исполнены не только знанія божественнаго писанія, но хорошо научены были и вившней мудрости, какъ достаточно свидетельствують объ этомъ изобретенныя ими письмена. Они, отправившись туда, всехъ научили и крестили и привели къ благочестію христіанъ. Видя же, что народъ этотъ совершенно варварскій и невѣжественный »), названные ученые мужи не находили возможнымъ научить ихъ двадцати четыремъ письменамъ (буквамъ) эллинскимъ, посему, чтобы опять не отклонились они отъ благочестія, начертали имъ и научили ихъ тридцати пяти письменамъ 3), которыя называются: ас, ипоикп, вето, глайо, бопрш...

<sup>1)</sup> Разумън-Кирила и Меводія, Славянскихъ просвътителей.

<sup>2)</sup> βάρβαρον πάντη καὶ σόλοικον.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Надвемся, самъ читатель замвчаеть оригинальное остроуміе автора: Кирилль и Асанасій потому начертали для Русскихъ свои *тридцать пать* буквъ, что видвли невозможнымъ научить ихъ деадисти четыремь греческимъ....

и пр. Таковы суть тридцать пять буквъ Росовъ, которыя и до сихъ поръ изучають всъ и хорошо знають благочестіе.

Нъкоторые же говорять, что тамъ было и таковое чудо. Еще будучи содержимы суевъріемъ, самъ князь и бояре его и весь народъ и размышляя о прежней своей въръ и въръ христіанъ, призывають къ себъ недавно прибывшаго архіерея и спрашиваеть князь: что онъ наміревается имъ проповъдывать и чему учить. Когда же онъ предложиль священную книгу Божественнаго Евангелія и пов'єствоваль о нікоторыхь чудесахь, совершенныхъ Богомъ въ человъческомъ образъ 1), то толпа Росовъ сказала: если и мы не увидимъ чего нибудь подобнаго, и въ особенности что ты говоришь о случившемся съ тремя отроками въ пещи, то совершенно не будемъ тебъ върить. Онъ же, въруя неложному слову сказавшаго: аще что просите во имя Мое, получите, и: въруй въ Мя, дъла яже азъ творю. и той сотворить и больши сихъ сотворить, сказаль имъ: хотя и не должно мскушать Господа Бога, но если вы отъ всей души решились приступить къ Нему, просите, чего котите, и Богъ непремънно сотворить по прошенію вашему, хотя мы малійшіе и недостойные. Они же тотчась попросили, чтобы свитокъ Божественнаго Евангелія брошенъ быль въ разведенный ими огонь, и (объщались), если онъ сохранится невредимымъ, приступить къ проповъдуемому имъ Богу. Согласились на этомъ. И послъ того какъ іерей подняль глаза и руки къ небу и воззваль: прослави Духа твоего Святаго, Інсусе Христе Боже нашъ — въ глазахъ всего народа брошена была въ печь книга святаго Евангелія. Печь достаточное время была разжигаема и наконецъ и совсемъ погасла, но священный свитокъ найденъ былъ не пострадавшимъ и не поврежденнымъ и не потерпъвшимъ отъ огня никакого ущерба. Виля это и будучи поражены величіемъ чуда, варвары безъ колебанія устремились къ крещенію и очищенные умомъ прославили Спасителя Господа, которому слава и держава нынъ и присно и во въки въковъ, аминь".

Если находились Греки, способные сочинять повъсти, подобныя сейчасъ представленной, то нътъ ничего удивительнаго, что нашолся Грекъ, который сочинилъ и наше житіе Владимира.

# 5. Греческіе и арабскіе писатели о женитьбё Владимира на царевий Аний.

Кедринь (ed. Paris. t. II р. 699, у Стритт. въ Метог. рор. II, 1009): "(Императоръ Василій) много убъждаль (патриція Дельфину, соучастника бунтовщика Варды Фоки) отступить (съ войскомъ) отъ Хризополя (пынъши. Скутари), и не могь убъдить. Изготовивъ ночью корабли и на нихъ посадивъ Руссовъ, — ибо онъ успълъ призвать ихъ на помощь и сдълать князя ихъ Владимира своимъ родственникомъ (кибести́у, зятемъ), женивъ

<sup>1)</sup> Έν τη άνθρωπίση επιδημία, т. е. Інсусомъ Христомъ на земль.

(его) на сестръ своей Аннъ,—неожиданно переправляется съ ними и, напавъ на враговъ, легко овладъваетъ послъдними" (это говоритъ Кедринъмежду 15 Августа 987-го и Апрълемъ 989-го года, Krug's Chronologie d. Byzantier, S. 319 прим.). Въ другомъ мъстъ, ed. Paris. t. II р. 710 fin., Кедринъ называетъ Владимира зятемъ Василія.

Зопара (ed. Paris. t. II р. 221, у Стритт. ibidd.): "Когда Дельфинасталь лагеремь у Хризополя, императорь внезапно напаль на него сънародомъ Русскимъ,—ибо вступиль въ родство съ княземъ русскимъ Владимиромъ чрезъ выдачу (за него) сестры своей Анны,—и легко завладъваетъ противниками".

Акта Антіохійскій, начала XI віжа: "И взбунтовался открыто Варда фока и провозгласиль себя царемъ въ середу, день праздника Креста, 14 Сентября 987-го года и овладіль страною Грековь до Дорилен и до берега моря и дошли войска его до Хризополя. И стало опаснымь діло его и быль имъ озабочень царь Василій по причині силы его войскъ и побіды его надъ нимъ. И истощились его богатства и побудила его нужда послать къ царю Русовъ,—а они его враги,—чтобы просить ихъ помочьему въ настоящемъ его положеніи. И согласился онъ на это. И заключили они между собою договоръ о свойстві и женился царь Русовъ насестрів царя Василія, послів того какъ онъ поставиль ему условіе, чтобы онъ крестился и весь народъ его странь... И выступиль царь Василій и его брать Константинъ со своими войсками и съ войсками Русовъ и столкнулись съ Вардою Фокою въ Абидосії и побідили Фоку; и быль онъ убить въ субботу 13 Апріля 989-го года" (въ изд. бар. Розена, указанномъ выше, стрр. 23 и 25) 1.

Ельманию, второй половины XIII въка: "Сильно началь бояться императоръ Василій Варды Фоки, къ тому же у него не доставало и денегь. Посему принуждень быль послать къ королю Руссовъ, которые были еговрагами, и просить у него помощи. Этоть объщаль ему ее, прося еговступить въ родственный союзъ. И взяль король замужь сестру императора римскаго Василія, послѣ того какъ сей убъдиль его, чтобы онъ приняль христіанскую въру" (Historia Saracenica у Круга въ Chronologie S. 319; говорить между октябремъ 987-го и 13 Апръля 989-го года, Круга ibid.).

Изъ писателей греческихъ непосредственнымъ современникомъ взятія Владимиромъ Корсуни и его женитьбы на царевив Анив былъ Левъ діаконъ Калойскій. Но, къ сожалвнію, онъ въ своей исторіи, которую кончаеть именно 989-мъ годомъ, не повіствуеть о нихъ ни нарочито ни мимо-

<sup>1)</sup> Если писавий въ Антіохів Яхъя не зналъ, что Владимиръ вступаль въдоговоръ съ императорами о бракѣ, уже бывъ крещенъ, въ этомъ нѣтъ ничего удивительнаго. Онъ самъ тутъ же показываетъ, что дѣло не было ему извѣстно обстоятельнымъ образомъ, ибо говоритъ, что Василій послалъ къ Владимиру своюсестру впослѣдствіи съ митрополитомъ и епископами.

ходомъ, а только кратко упоминаетъ о первомъ, именно говоритъ, что явленіе необычайной кометы въ 986-мъ году и огненные столиы, являвшіеся на съверной части неба, кромъ другихъ бъдствій, предвъщали и завоеваніе Херсонеса Тавроскиевами (кн. Х, гл. 10 нач., въ греческ. подл. у Газе р. 108,—въ русск. перев. Д. Иопова стр. 108).

[Титмаръ Мерзебургскій говорить, что Владимиръ привель себѣ жену изъ Греціи, по имени Елену, которая обручена была нѣмецкому Оттону III, но которая у послѣдняго была коварнымъ образомъ восхищена (Chronic. lib. VII с. 52 нач.). Почтенный епископъ гнѣвается на нашего — какъ онъ величаеть—короля по какому-то недоразумѣнію, вѣроятно считая его виновникомъ того неудачнаго нѣмецкаго посольства въ Константинополь за невѣстой, о которомъ говоритъ лѣтопись Гильдесгеймская подъ 995-мъ годомъ. Наша Анна была родная тетка Оттона III, ибо супруга Оттона II, а его — Оттона III мать, Өеофано или Стефана была родная старшая сестра Анны].

Анна, какъ мы сказали, родилась за два дня до смерти своего отца Романа Младшаго, 13-го Марта 963-го года (Кедринъ у *Круга* въ Chronol. d. Byzant. S. 318).

# 6. Cara of Ozabě, curě Tperreiezě.

Сага эта, принадлежащая къ собранію сагь такъ называемой младмей Едды, сдъланному въ первой половинъ XIII въка Снорро Стурлюзономъ (1188—1241), въ исландскомъ подлинникъ съ русскимъ переводомъ напечатана протоіер. Сабининымъ въ Русскомъ Историческомъ Сборникъ Общества Исторіи и Древностей Россійскихъ, т. 4, кн. I, М. 1840.

Астрида, жена конунга Норвежскаго Тригтвія, послів того какъ мужъ ея быль убить соперниками, принуждена была бъжать изъ отечества. Во время бъгства она родила сына по имени Олава, что случилось въ 969-мъ году, на 32-мъ году правленія императора Оттона Великаго. На четвертый голь бытства, послы укрывательства вы разныхы мыстахы, Астрида захотела поехать въ Гардарикію къ конунгу Валдамару (въ Россію, къ Владимиру), у котораго вибств съ другими Норвежцами былъ на службъ брать ея Сигурдъ. На пути напали на нихъ и захватили ихъ морскіе разбойники изъ Эстляндін, но Олавъ быль выкуплень изъ плена своимъ дядей Сигурдомъ, который былъ посланъ Валдамаромъ для взысканія въ той странъ дани. Сдълавшись по одному особенному случаю извъстенъ конунгу, Олавъ былъ приближенъ имъ къ себъ и затъмъ началъ пользоваться отъ него такою любовію, какъ будто быль его собственный сынь (будучи особенно покровительствуемъ супругой конунговой Адлогіей, умнъйшею изъ всъхъ женъ). Совершивъ у Валдамара великіе военные подвиги и вообще ставъ защитой его страны отъ враговъ, а также ознаменовавъ себя отвращениемъ къ идолопоклонству, Олавъ возбудилъ къ еебъ зависть приближенныхъ конунга, которые и начали настоятельно клеветать на него последнему. Принужденный вследствіе клеветь оставить Гардарикію, Олавъ отправился въ Виниляндію (землю Славянъ Венедовъ на Балтійскомъ морф), гдф женился на правительницф государства Гейрф, дочери конунга Бурислава, и гдъ снова завоевалъ всъ провинціи и кръпости, которыя отложились было отъ власти Гейры, и совершилъ другія знаменитыя дёла. Послё случившейся смерти своей супруги, Олавъ отправился странствовать, --- сначала въ Данію, а потомъ снова въ Гардарикію, къ конунгу Валдамару. Будучи опять принять последнимъ и его супругой веська ласково и перезимовавъ у него съ своими воинами зиму, Олавъ въ одну ночь видёлъ великое и достопримёчательное видёніе, въ которомъ небесный гласъ призывалъ его для познанія истиннаго Бога ѣхать въ Грецію. Повинуясь этому гласу, Олавъ немедленно отправился въ Гре-

Въ области церкви такъ же, какъ и области государства, люди сохраняють наклонность злоупотреблять своими правами, преувеличивая ихъ значеніе и перетолковывая ихъ по своему желанію. Въ церкви Греко-Римской, не на основаніи какихъ нибудь предписаній божественныхъ, а просто волею человъческою, учреждена была система административной централизаціи, которая на высшей своей ступени состояла изъ пяти патріархатовъ. Эти административные пять патріархатовъ, имѣвшіе все свое значеніе для церкви Греко-Римской, которою и для которой были учреждены, для другихъ церквей имъли столькоже значенія, сколько для другихъ государствъ имѣло значенія то обстоятельство, что имперія Греко-Римская разділена была на такое, а не другое, количество генераль-губернаторствъ (діоцезовъ), т. е. ръшительно и совершенно никакого. Но Греки, ивкоторое время представлявшіе собою почти всю вселенскую церковь, ибо христіанская вселенная нъкоторое время вся заключалась въ предълахъ имперіи Греко-Римской, возъимъли притязание смотръть на эти, касавшиеся ихъ и никого болве, патріархаты, какъ на административнчи строй, имъвшій обнимать собою всю церковь вселенскую, и въ то же время, такъ какъ о патріархатахъ говорять вселенскіе соборы, производить ихъ учреждение не отъ своей собственной воли, но отъ воли Божественной, действовавшей черезъ эти последніе. «Вселенскіе соборы учредили пять патріаршествъ для всей церкви вселенской», т. е. иначе сказать — вселенскіе соборы будто бы опредѣлили, чтобы всѣ церкви во вселенной находились подъ въдъніемъ церкви Греко-Римской, таковы были взгляды, притязанія и ув'вренія позднійшихъ Грековъ 1). Эти притязанія были совершенно равносильны тому, какъ если бы

<sup>1) &</sup>quot;Пять патріаршествь знаемь во всемь мірь, ибо вакь тьло наше управляется пятью чувствами, такь и Христово тьло — цервовь върныхь управляется пятью чувствами — пятью престолами", говорить патріархъ Антіохійскій Петрь (первой половины XI в.) въ посланіи къ патріарху Аквилейскому; "пяти патріархамь разділены цервви (сі є орісі) четырехъ преділовь вселенной", говорить беодорь Вальсамонь въ своихъ толкованіяхъ на правила, — у Ралоп и П. ІІ, 41 fin., и ІV, 408 fin. (Вальсамонь буквально повторяеть приведенныя слова ніссколько разь; на этомъ основаніи можно думать, что онъ береть ихъ готовыми изъ сложившагося, такъ связать, катихизиса греческихъ притязаній). См. также Нила Доксопатра въ его Тетісі'ї тфу патріархифу фобушу, — въ Патрол. Миня т. 132, соl. 1097 (Ученіе о пяти патріархатахъ впервые было высказано Греками на Константинопольскомъ соборі 869-го года, на которомъ представитель со стороны императора патрищій Ваанисъ говориль: Posuit Deus Ecclesiam suam in quinque patriarchiis, et definivit in Evangeliis suis, ut nunquam aliquando penitus decidant, eo quod capita Ecclesiae sint).

Треки говорили, что вселенскіе соборы подчинили всё государства въ мірів ихъ государству греческому. Но такъ какъ, выдумывая притязанія, они исключительно себів же самимъ усвояли право и суда относительно ихъ вёрности, то людямъ новымъ въ христіанствів и не знавшимъ своихъ правъ ничего не оставалось боліве, какъ соглашаться съ ними. «Я тебів говорю, что ты обязанъ платить мий деньги; ты не долженъ сомийваться въ своей обязанности, ибо это говорю тебів я, а я знаю твои обязанности», — именно въ этомъ, нівсколько оригинальномъ, видів имівло себя дівло 1).

<sup>1)</sup> Если бы пять патріархатовъ Греко-Римскихъ и дійствительно учреждены были вселенскими соборами, то изъ этого ровно бы ничего не следовало. Канонисты греческіе забывають, что вседенскіе соборы вийсти сь общими дидами всей вселенской церкви занимались еще частными дълами и церкви Греко-Римской: учрежденіе ими пяти патріархатовъ, если бы оно д'яйствительно им'єло м'єсто, значило бы только учреждение ими сихъ патріархатовъ для этой церкви Греко-Римсвой и болье ничего. Но вселенскіе соборы вовсе и не учреждали патріархатовь, которые визств со всей системой церковно-административной централизаціи явились еще до нихъ (1-го всел. соб. прр. 6 и 7 и 3-го всел. соб. пр. 8) и которые во времена ихъ, но вовсе не по ихъ установленію, стали называться патріархатами витьсто прежняго имени діоцезовъ, блобидок, какъ назывались высшіе церковноадминистративные округи дотоль, заимствовавь имя оть діоцезовь или генеральгубернаторствъ гражданскихъ, которымъ они соотвътствовали, подобно тому какъ и вся вообще церковно-административная централизація вполнѣ соотвѣтствовала центрадизацін гражданской (имя патріарха, въ 4 вък, Григоріями Богословомъ и Нисскимъ, употребляемое какъ почетный титулъ всякаго епископа, Suiceri Thes. Eccl. II, 640, впервые употребляется какъ частнъйшее имя высшихъ предстоятелей церкви, вибсто прежнихъ именъ: епископъ, экзархъ діоцеза и архіепископъ, въ **Дъяніях** 5 4 вселенскаго собора, Русск. Казанск. перев. Дъянн. т. III стр. 575, и у историка Сократа, V, 8). По отношенію къ патріархатамъ или церковнымъ діоцезамъ вселенскіе соборы сділали только то, что отчасти сами нарушили, отчасти допустили и признали нарушение ихъ полнаго соотвътствия съ діоцезами граждансвими, именно — 4-й вселенскій соборь, во-первыхь, соединиль подъ власть одного натріарка (діоцезальнаго епискона) Константинопольскаго (который, послів перенесенія столицы государства изъ Рима въ Константинополь, ставъ таковымъ въ діоцез' Өракійскомъ вм' сто епископа Ираклійскаго, быль признань въ семь достоинствъ и виъстъ въ своемъ старшинствъ предъ всъми діоцезальными епископами послъ Римскаго 2-мъ вселенскимъ соборомъ, пр. 3) три діоцеза — Оракійскій, Понтійскій и Азійскій, пр. 28, — во-вторыхъ, призналь выделеніе изъ діоцеза Антіохійскаго и возведеніе въ особые патріархаты (съ отдільным оть діоцеза округомъ) еписконіи Іерусалимской, что было сділано императоромъ Өеодосіємъ Младшимъ. Дъянн. Собб. Русск. Казанск. перев. т. IV стр. 170, sqq. Вообще, Греко-Рамскіе патріархаты были административные округи частной Греко-Ремской держви и болье ничего: какое отношение они могли имъть къ церкви вселенской и какимъ образомъ они могли быть учреждены для всей ея? Само собою разумъется, что

Такимъ образомъ, Греческая церковь не имъла совершенно никакого права на то, чтобы подчинять себъ церковь Русскую, и послъдняя не имъла совершенно никакой обязанности къ тому, чтобы признать надъ собою власть церкви Греческой.

Но этого мало. Изъясняя всё права, которыя въ данномъ случать имъли Русскіе, — что къ нашему предмету пожалуй прямо и не относится, но что не излишне для полноты рёчи, — мы должны сказать гораздо болье. Права частныхъ церквей въ устройствъ своей внутренней администраціи, какъ мы говорили выше, совершенно одинаковы съ правами въ этомъ отношеніи частныхъ государствъ, ибо въ томъ и другомъ случать они совершенно одни и тъ же. Какъ устройство администраціи каждаго государства принадлежить исключительно ему самому и никому болье, такъ и совершенно въ той же мъръ

никто никогда не опредълять, чтобы патріархатовь было во вселенской церкви пять, а не боле; но равнымъ образомъ никто никогда не определялъ и того, чтобы ихъ было пять, а не болье, и въ церкви Греко-Римской. — Въ діоцезахъ Өракійскомъ и Азійскомъ, подчиненныхъ патріарху Константинопольскому, жили народы варварскіе или были населенія инородческія, негреческія, области которыхъ, въ изъятіе изъ общаго порядка управленія, не составляли изъ себя митрополій съ подчиненными епископіями, и каждая составляла изъ себя только одну епископію (въ діоцезѣ Оракійскомъ область Малая Скиоія съ епископомъ въ городѣ Томи, въ діоцезъ Азійскомъ область Исаврія съ епископомъ въ городъ Исаврополъ, Cod. Iustin. lib. 1, tit. III с. 36, Номован. Фотія тит. 1, гл. 20). Четвертый вселенскій соборь, подчиняя помянутые діоцезы патріарху Константинопольскому, постановляеть относительно епископовъ инородческихъ областей, чтобы они зависъли не отъ вавихъ нибудь соседнихъ митрополитовъ, а непосредственно отъ самаго патріарха и были поставляемы не въмъ либо изъ первыхъ, а самимъ послъднимъ: лвъ діоцезахъ Понтійскомъ, Азійскомъ и Оракійскомъ должны быть поставляемы святьйшимъ престоломъ святьйшей церкви Константинопольской только митрополиты (но не епископы, которые должны быть ставимы своими, подчиненными патріарху, митрополитами), а также оть него же должны быть поставляемы и епископы варварскихъ областей въ указанныхъ выше діоцезахъ (ёті де каі тойс ем тоїс βαρβαρικοίς έπισκόπους των προειρημένων διοικήσεων, пр. 28). Это весьма простое опредъление вселенскаго собора канонисты Греческие (Зонара и Вальсамонъ въ толкованіяхъ на помянутое правило) понимають такъ, будто соборь предопредвлиль во власть патріарха Константинопольскаго все имевшіе принимать христіанство варварскіе или новые народы, какъ зависимые, такъ и независимые отъ Грековъ, въ томъ числъ и насъ Русскихъ... (2-е правило 2-го вселенскаго собора говоритъ о тыхь же вы несобственномы смыслы народахы варварскихы, жившихы вы предылахъ имперіи и церкви Греческой, а не о какихъ нибудь народахъ въ собственномъ смыслъ, представлявшихъ изъ себя особыя государства, и разумъетъ то, что "по утвердившемуся обычаю отцевъ" ихъ области должны быть управляемы каждая однимъ епископомъ, а не митрополитами съ епископами).

устройство внутренней администраціи каждой частной церкви принадлежить исключительно ей самой и никому болёв. Слёдовательно, Русская церковь не только имёла право на то, чтобы быть совершенно самостоятельною и независимою, но еще и на то, чтобы устроить свою внутреннюю администрацію такъ, какъ ей самой желалось и представлялось лучшимъ, исключительно по своей собственной волё. Говоря это послёднее, мы думаемъ сказать не только то, что Русскіе, не смён превосходить Грековъ или даже и равняться съ ними, могли только до нёкоторой степени подражать имъ, а то, что они имёли безусловно неограниченное право поступать такъ, какъ сами хотёли. Въ Греко-Римской имперіи система церковной администраціи состояла въ раздёленіи всей области церкви на пять патріархатовъ съ подчиненными имъ митрополіями. Русскіе имёли полное право учредить у себя не только тё же пять патріархатовъ, но даже и болёе и вообще столько, сколько бы сами пожелали 1). Вмёсто системы патріар-

<sup>1)</sup> Выражаясь такъ, мы имбемъ въ виду право какъ чистое право, въ его отвлеченности и въ его неограняченной полноть; а было ли бы сообразно съ положеніемъ тогдашней Русской церкви учрежденіе многихъ патріархатовъ, это, конечно, другой вопросъ. Что, усвояя Русскимъ право учредить несколько или сколько хотели патріархатовь, мы не пропов'єдуемь какое нибудь неправославіе, какь это пожалуй можеть показаться иному читателю, сошлемся на XVII в., которому извинительно было бы даже и неканоническое принимать за каноническое: когда Симеонъ Полоцкій предложиль свой извістный проекть учредить въ Россіи именно столько патріархатовъ, сколько ихъ было въ имперіи Греко-Римской, т. е. пять, то не нашли его мысли антиканоническою и сретическою (ибо она была было принята царемъ и обсуждаема), а только неудобо-исполнимою. Прежде Полоцкаго доказываль Грекамъ, что ихъ четыре патріаршества были только для ихъ царства и что онъ учреждены не вселенскими соборами, а "по царскому изволенію", извъстный старецъ Арсеній Сухановъ (Статейный списокъ или такъ называемый Малый Проскинитарій, — беседа 6-го Іюня. А что вообще независимый государь можеть устроить у себя патріаршій престоль, см. Извістіе о началі патріаршества въ Россіи, въ Дополни. въ Актт. Исторр. т. 2 стр. 191 sub fin.: "благочестивый царь... аще и по власти (т. е. своей собственной) можаше превысочайшій престоль патріаршескій устроити, яко парь и самодержець"...). — Когда по поводу учрежденія независимой церкви въ нынѣшнемъ королевствъ греческомъ патріархъ Константинопольскій возобновиль старыя річн о богоучрежденности будто бы пяти патріархатовъ, то ему пришлось услышать рѣппительную отповедь и отъ самихъ Грековъ: со стороны Афинской было написано нъсколько сочинений, въ которыхъ опровергается эта мнимая богоучрежденность со всею подобающею доказательностію (особенно сочиненіе Фармавида О συνοδικός τόμος ή περί άληθείας, έν 'Αθήναις, 1852, Βτ. κοτορομίο εμ. 4. 1 гл. 3: Περί της έπι των αποστόλων και της μετ' αύτούς διοικήσεως τής έκκλησίας. Впрочемъ, уже и въ старое время Греки писали противъ самихъ себя, когда опровергали притязанія папы на главенство, называя эти при-

хатовъ съ митрополіями они имѣли право ввести какую нибудь другую систему і); однимъ словомъ — имѣли право устроитъ свою церковную администрацію совершенно независимо отъ Грековъ и ихъ примѣра, единственно своимъ собственнымъ разумомъ и по своему собственному усмотрѣнію.

Такъ имѣетъ себя вопросъ о чистомъ правѣ. Мы уже говорили выше и здѣсь снова (для нѣкоторыхъ читателей) повторнемъ, что право и польза суть вещи совсѣмъ различныя между собою и совсѣмъ отдѣльныя одна отъ другой. Рѣшая вопросъ о правѣ, мы разумѣемъ одно чистое право и ничего болѣе. Что касается до того, была ли зависимостъ Русской церкви отъ церкви Греческой благомъ для первой или зломъ, то на этотъ особый и самъ по себѣ вопросъ мы и отвѣчать будемъ особо.

Первое учреждение у насъ церковнаго управления, о которомъ, въ сожалению, вовсе ничего не говорить наша первоначальная летопись, пока покрыто мракомъ совершенной неизвёстности. Что Греки предложили Владимиру и вивств потребовали отъ него, чтобы Русская церковь была подчинена церкви Греческой въ качествъ ся митрополіи. — это необходимо предполагать. Что Владимиръ не могь ничего отвъчать и возражать имъ на это оть каноническаго права, котораго совсемъ не зналъ, это также предполагается само собою. Изъ всего этого следовало бы заключать, что Русская церковь стала той митрополіей Константинопольскаго патріархата, которою мы ее единственно знаемъ, съ самаго перваго введенія у насъ церковнаго управленія. Но существують основанія думать, что первоначально дело было не такъ, а именно — что Русская церковь первоначально получила было самостоятельность или независимость съ титуломъ своего высшаго предстоятеля архіепископъ, каковой титуль, по его позднійшему употребленію у Грековъ, носили предстоятели частныхъ церквей, независимыхъ отъ ихъ пяти патріарховъ 3). Двое древнихъ нашихъ писателей—мо-

тязанія, одинаковыя съ тѣми, которыя сами они предъявляли по отношенію къ другимъ народамъ, стремленіемъ къ тиранніи въ церкви и къ ся порабощенію: Левъ Ахридскій, Никита Стифать, Нилъ Кавасила и другіе).

<sup>1)</sup> Какъ это у насъ въ настоящее время и дъйствительно есть.

<sup>2)</sup> Представляя собою изъятіе изъ общаго порядка управленія, позднівніє архіеппскопы были у Грековъ двухъ классовъ — низшіе и выспіе митрополитовъ: архіепископы, низшіе митрополитовъ, были такіе епископы, которые, не подчиняясь, какъ того требоваль общій порядокъ, містнымъ или окружнымъ митрополитамъ, зависіли прямо и непосредственно отъ патріарховъ, — такихъ архіепископовъ въ позднійшее время было очень много, см. каталоги архіерейскихъ васедръ у Ралии и И. У. 456 и 475; архіепископы, высшіе митрополитовъ, были такіе митрополиты,

нахъ Іаковъ, о которомъ была рвчь у насъ выше, и преп. Несторъ Печерскій, говоря о нашихъ древнихъ митрополитахъ, усвояють имъ вивств съ титуломъ митрополита титуль архіопископа, именно-первый изъ нихъ въ своемъ Сказаніи страстей святыхъ мучениковъ Бориса и Глеба называеть то митрополитомъ, то архіепископомъ митрополита Іоанна, который быль вторымь высшимь предстоятелемь нашей церкви, а последній въ своемъ Житін техъ же мучениковъ называеть то однимъ, то другимъ именемъ митрополитовъ Іоанна и Георгія і). Отъ перваго высшаго предстоятеля нашей церкви Леона или Льва мы имъемъ на греческомъ языкъ одно сочиненіе. Въ надписаніи большей части изв'встных въ настоящее время списковъ сочиненія читается: Λέοντος илтроподітов, но въ надписаніи одного списка вмісто илтроподітов стоить аручетискотого з), и такъ какъ поздивищее превращение аручεπισχόπου въ μητροπολίτου, -- намъ извёстно сочинение въ спискахъ позднъйшихъ, -- будетъ для насъ совершенно понятно, а обратное превращеніе изъ илтроподітои въ фруктическої останется далеко не совсёмь понятнымъ: то въроятивнимъ первоначальнымъ чтеніемъ должно быть считаемо второе. Но монахъ Іаковъ и преп. Несторъ не могли усвоять нашимъ митрополитамъ титулъ архіепископа и не могь присвоять себв этого титула митр. Левъ ни съ того ни съ сего, потому что титулы: архіепископъ и митрополить вовсе не были титулы однозначащіе или тождественные. Какъ же объяснять это? Можно объяснять двумя

которые, не подчиняясь патріархамъ, пользовались совершенной независимостью и автономіей или которые въ сущности были тоже, что сами патріархи и отличались отъ посліднихъ только именемъ, — такихъ архіепископовъ, называвшихся автовефальными, что значить самоглавный, т. е. самостоятельный, независимый, было немного: Кипрскій (сохраняющій свои права до настоящаго времени,—6-го всел. соб. пр. 39), первой Юстиніаны, Иверскій (у Рали и П. II, 172, а потомъ два Иверскихъ), Болгарскій и Сербскій (о второмъ и двухъ посліднихъ см. нашу книгу Краткій очеркъ псторіи правосля, церквей Болгарской, Сербской и Румынской).

<sup>1)</sup> Іаковъ въ разсказъ чуда о слъпомъ ("Ярославъ внязъ слышавъ о чудъ, славляще Бога и святую мученику и, призвавъ митрополита, съ весельемъ сказаще ему вся; архіспископъ же, слышавъ, хвалу воздавъ Богу"...); Несторъ въ разсказъ о томъ же чудъ и въ разсказъ о построеніи Изяславомъ церкви (первый называетъ митрополита архіспископомъ одинъ разъ, второй митрополитовъ архіспископами—много разъ).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. покойнаго В. И. Григоровича Очеркъ путешествія по Европейской Турців, Казань 1848, стр. 14 (той функтатом фруменской пом Риміаς Леочтоє дотоє пр.). А еще въ одномъ спискъ стонть епізиопом, что, очевидно, изъ фруменцикопом, — А. С. Павлова Критическіе опыты по исторіи древивійшей Греко-Русской полемиви противъ латинянъ, Сиб., 1878, стр. 115 првм..

предположеніями: или что Греки дали Русскимъ при учрежденіи ихъ церкви обыкновеннаго митрополита, подчиненнаго Константинопольскому натріарху, но только почтили и отличили митрополита отъ другихъ митрополитовъ титуломъ архіепископа безъ соединенныхъ съ нимъ правъ, т. е. дали архіепископа, такъ сказать, только титулярнаго; или что они дали было имъ дъйствительнаго, дъйствительно автокефальнаго, архіепископа, т. е. при первомъ учрежденіи Русской церкви признали было за нею независимость отъ Константинопольскаго патріарха или самостоятельность. Но предполагать первое не представляется намъ въроятнымъ, съ одной стороны, потому, что подобныхъ титулярныхъ архіепископовъ у Грековъ не было, а съ другой стороны и главноепотому, что останется для насъ совершенно непонятнымъ, почему предстоятели Русской церкви не удержали почетнаго титула архіепископа, какъ своего обыкновеннаго титула, т. е. почему вийсто митрополитовъ не стали они называться архіепископами. Предполагать второе не представляеть ничего особенно невъроятнаго. Мы сказали выше, что противъ требованій Грековъ, чтобы Русская церковь была подчинена церкви Греческой въ качествъ ен митрополіи, Владимиръ не могъ ничего возразить оть чистаго каноническаго права, такъ какъ совсёмъ его не зналъ. Но онъ могъ искать и требовать для Русской церкви независимости, опираясь не на право, котораго не зналъ, а на примъръ, который видълъ. Передъ нимъ находилась церковь Болгарская, которая была совершенно то же, что церковь Русская, т. е. столько же новая и недавняя. Такъ какъ эта последняя имела автокефальнаго архіепископа, то естественно было и Владимиру потребовать, чтобы Русской церкви дано было то же самое, что было дано ей. Мы знаемъ, что Греки заставлены были дать автокефалю Болгарскимъ митрополитамъ политическою нуждой і). Но подобнымъ образомъ и Владимиръ велъ переговоры съ ними о своемъ церковномъ управленіи изъ взятаго у нихъ города и въ то время, какъ императоры Константинопольские весьма нуждались въ его военной помощи. Въ первомъ случат къ нуждъ присоединялось добровольное расположение со стороны императора вследствіе того обстоятельства, что имель место бракъ Болгарскаго государя съ Греческою царевной. Но то же самое было и при второмъ случав 2).

<sup>1)</sup> См. въ нашей указанной книгь.

<sup>2)</sup> Позволяя себъ пускаться въ область предположеній, можно предполагать, что Владимиръ хотъль вступить въ сношенія съ Греками посль принятія христіанства въ начествъ ихъ побъдителя не потому только, что указано нами выше,

Такимъ образомъ, повторяемъ, существуютъ основанія думать, что при первомъ учреждении Русской церкви Греки признали было за нею независимость и самостоятельность, давъ ей автокефальнаго архіепископа. Но если согласиться принимать это, то изъ твхъ же монаха Іакова и преп. Нестора будеть следовать, что періодъ самостоятельнаго существованія русской церкви быль чрезвычайно непродолжителенъ, — что онъ представлялъ изъ себя лишь мимолетный эпизодъ, который ограничивался и всего несколькими годами и кончился или вскоръ послъ смерти Владимира святаго или даже еще при его жизни. Мы сказали, что Іоанна, который быль вторымь высшимь предстоятелемъ Русской церкви после Леона или Льва, Іаковъ и Несторъ называють то архіепископомъ, то митрополитомъ: по отношенію въ его предшественнику на основании этого должно заключать, что тоть быль действительный архіепископъ, потому что иначе осталось бы для насъ необъяснимымъ, откуда у него (Іоанна) взялся титулъ архіепискона; но по отношению къ нему самому следуеть, что онъ не быль уже дъйствительнымъ архіепископомъ, а, будучи титулуемъ такъ въ несобственномъ смыслѣ и только какъ бы по наслъдству, былъ уже митрополитомъ, ибо усвоять титулъ митрополита действительному архіепископу значило бы унижать и умалять его достоинство. Допускать такой мимолетный эпизодъ независимаго существования Русской церкви, по видимому, очень странно и очень невероятно; на самомъ деле въ этомъ не будеть ничего страннаго и невъроятнаго. Поздивише Греки признавали автокефалію или независимость за церквами народовъ, которые принимали отъ нихъ христіанство, только съ величайшей неохотой, когда были къ этому вынуждаемы или побуждаемы особыми обстоятельствами (примъръ Болгаръ и Сербовъ, о которомъ см. въ нашей помянутой книгь «Краткій очеркь»): Владимиру въ минуту заимствованія имъ отъ нихъ ісрархіи по указаннымъ нами обстоятельствамъ они нашлись вынужденными дать автокефалію его Русской церкви; но скоро потомъ они могли надумать, чтобы взять этотъ даръ назадъ. Россія представляла собою страну, церковная власть надъ которой должна была представляться Грекамъ чрезвычайно важною по соображеніямъ и церковнымъ и политическимъ: въ первомъ случав патріархи Константинопольскіе могли разсчитывать на то, чтобы, въ случав нуждъ, собирать черезъ митрополитовъ въ общирной странв богатую воитію ( $\beta$ оή $\vartheta$ εια) или производить въ ней денежные сборы; во

но и по сейчась указанному, т. е., чтобы имъть возможность потребовать у нихъавтокефаліи своей церкви.

второмъ случав они могли разсчитывать на Русскихъ, какъ на союзниковъ и помощниковъ себъ въ своей непрестанной борьбъ съ многочисленными и со всёхъ сторонъ окружавшими ихъ врагами. По этимъ причинамъ и было очень возможно случиться тому, чтобы, бывъ вынуждены дать Русской церкви автокефалію при самомъ ея учрежденін, они тотчасъ же потомъ начали стараться объ ея подчинении себъ, Могли достигнуть они этого самовластно, вынудивъ Русскихъ признать свою церковную власть; могли достигнуть они этого и такъ, чтобы склонить Русскихъ признать свою власть добровольно. Что касается до возможности перваго случая, то все дальнъйшее поведение Русскихъ по отношенію къ Грекамъ не только въ продолженіе періода домонгольскаго, но и после, удостоверяеть насъ въ томъ, что они не оказали бы Грекамъ ръшительнаго сопротивленія (какъ оказали его въ нашемъ случав Болгары). Что касается до втораго случая, то Греки могли убъдить Русскихъ къ добровольному признанію своей власти изображеніемъ ея полезности и необходимости для нихъ, какъ для народа новаго въ христіанствъ. Если предполагать первый случай, то нужно будеть думать, что онъ имъть мъсто уже послъ смерти св. Владимира, ибо невъроятно допустить, чтобы Греки ръшились насильственно посягнуть на самостоятельность Русской церкви уже при немъ самомъ; при предположении нашего случая временемъ посягновения Грековъ на самостоятельность Русской церкви нужно было бы считать дервые годы правленія Ярослава, когда онъ еще не быль темъ великимъ Ярославомъ, какимъ сталъ впоследствін і). Если предполагать второй случай, то очень возможно, что онъ имълъ мъсто еще при самомъ Владимиръ и что при этомъ везьма не мало помогла Грекамъ его супруга-сестра императоровъ.

Наше предположеніе эпизода автокефаліи не им'веть особенной твердости и мы не настанваемъ на немъ усиленнымъ образомъ (хотя безъ него мы и не въ состояніи объяснить себ'в удовлетворительнымъ образомъ, откуда взялся у нашихъ митрополитовъ титулъ архіешископа).

<sup>1)</sup> Въ нашемъ случат временемъ посягательства всего въроятите было бы считать смерть Леона или Льва и замъну его Іоанномъ; но когда умеръ одинъ в когда занялъ кафедру другой, остается намъ совершенно неизвъстнымъ. Въ первомъ изданіи мы высказываемъ догадку, что Іоаннъ могъ быть природнымъ Русскимъ. Но въ виду недосмотръннато нами положительнаго свидътельства, что служба свв. Борису и Глъбу была написана имъ по-гречески, мы должны отказаться отъ догадки. Свидътельство представляетъ собою надпись надъ канономъ святымъ, которая читается: "Канонъ святыма, вмъян по главамъ промеский стихъ, св. Давиду пъснь приношу (и) Роману", см. 2-й половины тома стр. 431.

Но во всякомъ случав, еще повторяемъ, эпизодъ не долженъ бытъ принимаемъ за что-нибудъ невозможное и невъроятное 1).

Оставляя этоть краткій эпизодь автокефаліи, если только онъижѣль мѣсто, и обращаясь къ тому, что послѣ него стало или же съсамаго начала было установлено въ дѣйствительности, мы находимъ, что Русская церковь не образовала изъ себя въ отношеніи къуправленію независимой частной церкви, но была присоединена къцеркви Греческой, какъ административная часть послѣдней, именно что изъ всей ея была сдѣлана одна митрополія и что какъ таковая она была подчинена патріарху Константинопольскому наравнѣ со всѣми пречими собственно греческими его митрополіями.

Русская церковь явилась митрополіей Константинопольскаго патріархата совершенно исключительной, ибо, съ одной стороны, была именно цёлая частная церковь, обнимавшая цёлое самостоятельное государство, а съ другой стороны — по своей общирности не толькопревосходила весь патріархать Константинопольскій со всёми его митрополіями, но и совсёмъ равнялась или, можеть быть, только немного не равнялась всей церкви Греческой со всёми оя четырымя патріархатами. Поэтому естественно было, чтобы Русская церковь, какъ митрополія Константинопольскаго патріархата была отличена оть другихъ, собственно греческихъ, митрополій патріархата какими-либо особыми преимуществами. Обращаясь къ дъйствительности, находимъ, что, съодной стороны, это на самомъ деле было такъ, а съ другой сторонычто это было совершенно не такъ, вообще находимъ резкое противорѣчіе и какой-то рѣшительный контрасть, котораго мы не въ состояніи объяснить. Изв'ястный Георгій Кодинъ сообщаеть намъ, что патріархи Константинопольскіе посылали грамоты ко всёмъ своимъ митрополитамъ съ восковыми печатями (χηρόβουλλα) и только къ одному

<sup>1)</sup> Если титулъ архіепископа явился у нашихъ митрополитовъ не тѣмъ путемъ, который мы указываемъ, то останется предполагать, что первый нашъ митрополить присвонлъ его себъ незаконнымъ образомъ, желая хотя именемъ приравниватьсебя къ архіепископамъ автокефальнымъ. Какъ бы то ни было, но, не зная изъперіода домонгольскаго другихъ примъровъ, кромъ указанныхъ, чтобы митрополиты наши назывались и архіепископами, мы знаемъ, что нослъ нашествія Монголовъ это второе названіе употребляюсь о нихъ, а нъкоторыми употребляюсь и самими о себъ, — и какъ другими, такъ и самими, очевидно, въ смыслъ титула высшаго, чъмъ митрополить (употребляются названія: митропольскій архіепископъ, архіепископъ-митрополить), —непрерывно до митр. Макарія, а въроятно — и до самаго учражденія патріаршества (когда въ приложеніи къ патріархамъ стало дъйствительнымъ ихъ титуломъ).

русскому митрополиту съ свинцовою печатію (μολιβδόβουλλον) і: это значить, какъ видно изъ того же Кодина, что въ нашемъ случать русскій митрополить приравнивался къ автокефальнымъ архіепископамъ. Следовало бы вмёстё съ этимъ ожидать, что русскому митрополиту дано было самое высшее мёсто между всёми митрополитами, что онъ поставленъ былъ даже внё ряда митрополитовъ греческихъ, на особомъ мёстё между ними и патріархомъ. Но ничего этого вовсе и не было; въ степенныхъ спискахъ или каталогахъ митрополитовъ Константинопольскаго патріархата русскіе митрополиты занимали между другими митрополитами весьма низкое мёсто: въ древнейшемъ извёстномъ каталоге они стоятъ на 61-мъ мёсте з), а потомъ они понижены были и еще на цёлыя девять мёсть з). Къ этому имёемъ и частнейшія свидётельства, что когда русскіе митрополиты бывали въ Константинополё и присутствовали на патріаршихъ соборахъ, то вовсе не занимали между другими митрополитами перваго мёста і).

Итакъ, Русская церковь, не получивъ административной самостоятельности, но бывъ подчинена церкви Греческой (ставъ въ административномъ отношеніи частью другой частной церкви) получила себѣ высшаго начальника въ лицѣ патріарха Константинопольскаго.

Права сего последняго по отношенію къ Русской церкви имели быть тё же самыя, что и къ другимъ, собственно греческимъ, митро-

<sup>1)</sup> Y Pann H II. V, 509 fin..

<sup>2)</sup> Въ каталогъ, усвояемомъ импер. Льву Мудрому († 911), но на самомъ дълъ составленномъ или по врайней мъръ получившемъ теперешній видъ неизвъстно когда гораздо позднъе его,—у Рами и П. V. 474.

<sup>3)</sup> При Андроникт Палеологъ Старшемъ (1306—1328); его каталогъ ibid. стр. 493.—Относительно увъренія нтьюторыхъ списковъ такъ называемаго Устава Владимирова, будто первый нашъ митрополитъ былъ почтенъ лампадою (для предношенія) и сакомъ, т. е. саккосомъ, яко вторый патріархъ, сfr 2-й половины тома стр. 225 sqq.

<sup>•)</sup> Присутствовавшій на соборѣ, бывшемъ при патр. Іоаннѣ (вѣроятно, Ксифилинѣ, который сидѣдъ на кафедрѣ съ 1064-го по 1075-й годъ) русскій митрополить занималъ между 17-ю находившимися на соборѣ архіеренми, между которыми не указаны и не могутъ быть сосчитаны митрополиты, 9-е мѣсто, см. у Бандинія въ его Catalogus'ѣ codicum manuscriptorum (Graecorum) Bibliothecae Mediceae Laurentianae р. 76, соl. 1, § LIII; присутствовавшій на одномъ изъ соборовъ, бывшихъ при патр. Николаѣ Грамматикѣ (1084—1111), русскій митрополить занималь послѣднее мѣсто между пятью находившимися на соборѣ митрополитами, — у Ралли и ІІ. V, 60, а присутствовавшій на соборѣ 1156-го года русскій митрополить занималь послѣднее мѣсто между пятнадцатью митрополитами, — у Акжело Майо въ изданіи Spicilegium Romanum, X, 19, и въ Патрологіи Миня t. 140, соl. 149 нач..

поліямъ, ибо, какъ административная митрополія, она совершенно приравнивалась къ симъ последнимъ. Права эти были следующія:

1) Пагріархъ поставляль митрополитовъ, пункть; который требуеть особой рвчи и о которомъ обстоятельные скажемъ сейчасъ ниже; 2) патріархъ быль начальникомъ митрополитовъ, и именно такъ, что не имълъ права мъшаться въ ихъ внутреннюю дъятельность, пока эта последняя не представляла ничего противузаконнаго и неправильнаго 1), но имъль право и виъстъ обязанъ былъ останавливать ихъ, призывать къ суду и подвергать наказаніямъ въ случай допущенія ими діяній неправильныхъ и противозаконныхъ; 3) собиралъ митрополитовъ на областные соборы для разсужденій о церковныхъ дёлахъ и нуждахъ своей области 2); 4) въ качествъ высшей судебной инстанціи принималь аппелляцію на судь митрополитовь, наконець 5) не на основаніи прямыхъ правиль каноническихъ, а на основаніи обычая, который явился помимо правиль и думаль опираться на нихъ не прямымъ образомъ, онъ имътъ право такъ называемой ставропигіи, именно право во всёхъ предёлахъ своего округа брать въ свое непосредственное въдъніе, освобождая отъ власти мъстныхъ митрополитовъ и епископовъ, отдъльные монастыри и церкви 3).

<sup>1)</sup> Такъ это опредължотъ правила каноническія касательно отношеній митрополитовъ къ епископамъ, — Апост. пр. 34, Антіох. соб. пр. 9, а отношенія патріарховъ къ митрополитамъ долженствовали быть тѣ же, что первыхъ ко вторымъ,— Двукрати. соб. пр. 15.

<sup>2)</sup> Не ежегодно, а по мѣрѣ нужды и по усмотрѣнію. Ежегодно собирать соборы обязаны были енархіальные митрополиты изъ подвѣдомыхъ имъ епископовъ; патріархъ же собиралъ ежегодные соборы только изъ непосредственно подвѣдомыхъ ему архіенископовъ и изъ митрополитовъ титулярныхъ (каковые у Грековъ были) или не имѣвшихъ подъ собою епископовъ, но не изъ митрополитовъ дѣйствительныхъ. Это затѣмъ, чтобы, собирая ежегодные соборы изъ митрополитовъ дѣйствительныхъ, не лишить послѣднихъ возможности собирать свои собственные соборы, см. у Ралли и И. П. 325, и ПІ, 536. Иногда предъявляли патріархи право и къ митрополитамъ дѣйствительнымъ призывать ихъ на ежегодные соборы, — это увидимъ ниже въ исторіи нашей же церкви (св. митр. Алексій).

<sup>2)</sup> Σταυροπήγιον — крестоводруженіе. При основаніи приходских дерквей и монастырей містные епископы сами лично или чрезъ уполномоченных пресвитеровъ водружали на приготовленных для первых и для дерквей вторых містах деревянные кресты (въ средині полукружія будущих валтарей, съ извістными на крестах надписями, см. ниже въ чині заложенія церквей), давая чрезъ то дозволеніе на ихъ строеніе и какъ бы видимымъ знакомъ отмічая и утверждая чрезъ то свою надъ ними власть. Такимъ образомъ, право ставропитіи патріарховъ собственно означало ихъ право водружать свои кресты, вмісто містных епископовъ, при основаніи новыхъ перквей и монастырей во всіхъ преділахъ ихъ округовъ

Мы сказали выше, что право патріарха ставить митрополитовътребуеть особой рівчи. Въ X в., когда мы приняли христіанство, и въпослідующее время патріархи Константинопольскіе пользовались этимъ правомъ не совсімъ такъ, какъ это постановлено было правилами каноническими, причемъ изъ сего несогласія позднійшей практики съправилами по отношенію собственно къ намъ — Русскимъ выходило совершенно существенное различіє. Каноническія правила предоставляють патріархамъ только право [посвящать митрополитовъ, послітого какъ они будуть избраны и имъ представлены, самое же избраніе по нимъ должно быть производимо епархіальными соборами епископовъ каждой митрополіи 1). Напротивъ, въ X в. и послі патріархи

и чрезъ сіс крестоводруженіе брать таковые монастыри и церкви въ свою непосредственную власть. Но на правтикъ это право было простпраемо и на существовавшіе уже монастыри и церкви. Ставить та и другія подь непосредственную властьпатріарховъ, освобождая отъ власти местныхъ епископовъ, или делать ихъ ставропигіальными патріаршими обыкновенно старались такъ называемые ктиторы однихъ и другихъ (см. о нихъ ниже), ибо это составляло привилегию и льготу (подобнымъ образомъ у насъ въ позднъйшее время ввелся обычай, чтобы монастыри во всёхъ дёлахъ недуховныхъ, бывъ освобождаемы отъ власти своихъ епископовъ, были въдаемы самими государями,-приказомъ Большаго Дворца). Правила ваноническія дозволяють митрополитамь брать клиривовь у подв'ядомых жиль епископовъ, Каре. соб. пр. 66, а такъ какъ опредъленное о митрополитахъ наиначе приличествуетъ патріархамъ, Двукр. соб. пр. 15, то на семъ и основывали правопатріаршей ставропигін (Матеей Властарь усвояеть это право одному патріарку Константинопольскому, — Синтагмы буква II, гл. 8, — у Рами и П. VI, 429, но Вальсамонъ усвояеть его всёмъ патріархамъ, —въ толкованін на 31 Апост. пр., ibid. II, 42. Ставропитіальными монастырями и церквами зав'ядывали патріаршіе экзархи,—ibid. V, 110, 579).—Четвертый вселенскій соборь постановляєть: "аще на митрополита области епископъ или клирикъ имъетъ неудовольствіе, да обращается или въ экзарху діоцеза или въ престолу царствующаго града и отъ негода судится" (прр. 9 и 17). Нъкоторые подъ экзархами діоцезовъ разумъють вськъ вообще экзарховъ, изъ чего выводять то заключение, что соборъ опредвляетъ патріарху Константинопольскому право принимать апелляціи на судъ митрополятовъ н другихъ патріархатовъ помимо містныхъ патріархатовъ (Аристинъ у Рамми и П. II, 240, и Властарь ibid. VI, 429). Но другіе разум'яють подъ экзархами діоцезовъ только экзарховъ діоцезовъ Оракійскаго, Понтійскаго п Азійскаго, которые твиъ же соборомъ были подчинены Константинопольскому патріарху, и потому въ помянутомъ предписаніи собора не видять предоставленія патріарху Константинопольскому никакого особаго преимущества (Зонара въ толков. на 17 пр. Халкид. соб., ibid. II, 260).

<sup>1) 4</sup> всел. соб. пр. 28: "митрополиты должны постановляемы быть Константинопольским архіепископомъ, по учиненія согласнаго, по обычаю, избранія и по представленіи ему онаго". Что обычай избранія митрополитовъ быль именно такой,

не только посвящали митрополитовъ, но и избирали ихъ, именно—съ соборомъ находившихся при нихъ архіереевъ. Ясно существенное отличіе практики отъ правиль въ приложеніи къ намъ. По правиламъ, русскаго митрополита долженъ былъ бы избирать соборъ русскихъ епископовъ; слъдовательно, онъ былъ бы избираемъ изъ природныхъ Русскихъ. Но практика была та, чтобы русскаго митрополита избиралъ патріархъ съ соборомъ находившихся при немъ архіереевъ, и слъдствіемъ этого было то, что митрополитами нашими были присыланные изъ Константинополя Греки. Такимъ образомъ, оказывается, что они - Греки не только безъ всякаго права подчинили себъ Русскую церковь, но, собственно говоря, нарушали дъйствительныя права и въ томъ случать, когда заставляли насъ имъть митрополитовъ изъ нихъ, а не изъ природныхъ Русскихъ. До какой однако степени было зломъ для насъ все это, на сей вопросъ отвътимъ ниже.

Главнымъ и важнъйшимъ между сейчасъ указанными правами, очевидно, было неканоническое право патріарховъ избирать русскихъ митрополитовъ. Что же касается до собственныхъ начальственныхъ отношеній патріарха въ Русской церкви, то они долженствовали быть, какъ видно изъ сказаннаго, весьма ограниченными: патріархъ не имъль права вмішиваться во внутреннія діла Русской церкви и могь проявлять свою власть по отношенію къ ней только въ техъ случаяхъ, когда ея дела и деянія ея митрополитовъ представляли что-либо противозаконное и неправильное. Ясно, что это не могло быть часто, а вместе съ темъ ясно, что это не могло быть и такимъ вмешательствомъ со стороны патріарховъ въ діла Русской церкви, которое должно было бы признать для нея тягостнымъ. Правомъ избирать русскихъ митрополитовъ патріархи пользовались и непременно хотели пользоваться, въ следствіе чего въ продолженіе всего періода домонгольскаго митрополиты наши были не изъ природныхъ Русскихъ, а изъ Грековъ, за исключениемъ двухъ случаевъ, когда епископы наши, по настояніямъ гражданскаго правительства, восхитили у цатріарха его право. Не знаемъ, насколько усердно патріархи хотели вмеши-

какой мы указали, см. каноническое посланіе 3 всел. соб. къ собору Памфилійскому и Сардикійск. соб. пр. 6; что оно должно было принадлежать не патріарху, это ясно и изъ самаго приведеннаго правила, ибо послі учиненія оно иміло быть ему представлено (см. и самыя діянія собора, — въ русск. перев. Діяній собо. т. IV, стр. 382). А если Вальсамонъ утверждаеть, будто этоть новый порядокъ введенъ именно помянутымъ правиломъ 4 всел. собора (въ толк. на 6 пр. Сардик. соб., у Рамми и П. III, 245): то онъ говорить неправду.

ваться во внутреннія дёла Русской церкви, когда представлялись имъ къ тому законные поводы; но во всякомъ случай объ этомъ вмёшательствё ихъ извёстно чрезвычайно немногое. Относительно путешествій нашихъ митрополитовъ на патріаршіе соборы, требованіе чего со стороны патріарховъ составляло ихъ право, мы не имѣемъ никакихъ свёдёній, причемъ не имѣемъ свёдёній и о томъ, какъ часто были собираемы патріархами эти соборы въ продолженіе нашего періода до-монгольскаго '). Что именно извёстно о проявленіяхъ власти патріарховъ Копстантинопольскихъ въ отношеніи къ Русской церкви въ продолженіе періода домонгольскаго, за исключеніемъ избранія и поставленія митрополитовъ, объ этомъ скажемъ ниже, а теперь обратимся къ симъ послёднимъ.

Въ системъ греческаго церковнаго управленія митрополить соотвътствоваль гражданскому губернатору, а подчиненные ему епископы — уъзднымъ свътскимъ начальникамъ. Каждый уъздный городъ имълъ своего епископа, власть котораго обнимала городъ и принадлежащій ему уъздъ; каждый губернскій городъ имълъ своего митрополита, власть котораго обнимала всъ епископіи, входившія въ составъ гражданской губерніи <sup>2</sup>). Власть митрополитовъ по отношенію

<sup>1)</sup> Кавь бажется, соборы изъ всёхъ митрополитовъ были собпраемы патріархами весьма не часто и они обыбновенно довольствовались соборомъ изъ архіепископовъ и митрополитовъ титулярныхъ, о которыхъ сказали мы выше (если митрополиты дёйствительные находились въ Константинополѣ случайно, для своихъ дѣлъ, то они обыбновенно и по праву присутствовани на упомянутыхъ соборахъ).

<sup>2)</sup> Система греческаго церковнаго управленія (административной централизацін), какъ мы говорили выше, образовалась въ полномъ соотвѣтствін съ системой управленія гражданскаго. Въ последней, начиная снизу: уездный городъ съ его увздомъ (первый - толой - тарожа, по-русски буквально - приселица, περιοικίς—околодовъ), губернскій городъ съ губерніей, обнимавшей то или другое количество убздовъ (первый — интрополіс, вторая — єпархіа), генераль-губернаторство или діоцезъ (διοίκησις), обнимавшій то или другое количество губерній. Подобнымъ образомъ въ первой: епископъ-перковный начальникъ убзднаго города и уъзда (его область не епархіа, что значить губернія и какъ назывались области мптрополитовъ, а тарожіа, отбуда, черезъ посредство датинскихъ рагоесіа и рагоchia, у Поляковъ и у Малоруссовъ парафія — приходъ, — Апост. пр. 34, Анкирск. соб. прр. 13 и 18, Антіох. соб. пр. 9 п другія, сіт Зонару у Рами п П. Ш., 185, а о томъ, что каждый городь имъть своего епископа см. ibid. I, 143 fin.); епископъ митрополін, епархін, экзархъ епархін, митрополитъ — церковный начальникъ епископій, обнимавшихся гражданской губерніей; епископъ діоцеза, — экзархін, экзархъ, архіепископъ, а потомъ патріархъ (съ удержаніемъ въ титуль имени архіепископа: архіспископъ такой-то и патріархъ), -- церковный начальникъ митрополій, обнимавшихся гражданскимъ діоцезомъ или генераль-губернаторствомъ. Это полное со-

къ составлявшимъ ихъ митрополіи или церковныя губерніи епископамъ была таже, что власть патріарховъ по отношенію къ митрополитамъ, отдичаясь отъ сей последней только въ деле избранія епископовъ. Избраніе митрополитовъ принадлежало, т. е. долженствовало принадлежать, не патріархамъ съ соборомъ находившихся при нихъ архіереевъ, а соборамъ епископовъ самыхъ митрополій; напротивъ, избраніе епископовъ принадлежало не соборамъ пресвитеровъ каждой -епископін, а тімь же соборамь епископовь каждой митрополіи 1). Не вившиваясь во внутреннія двла своихъ епископій, въ которыхъ епископамъ принадлежала такая же самостоятельность, какъ и митрополитамъ 2), и относительно которыхъ сдвлано было только одно исключеніе, митрополить имъль высшій надзорь надъ епископами, обладая правомъ и обязанный подвергать ихъ суду и наказаніямъ, въ случав той или другой ихъ неисправности, и, конечно, низлагать ихъ въ случат ихъ тяжкихъ винъ и совершенной негодности. Въ томъ и другомъ случай судъ долженъ былъ твориться не единолично митрополитомъ, но не иначе какъ при участіи собора епископовъ его митрополіи 3). Какъ патріархамъ принадлежало право аппелляціи на судъ митрополитовъ, такъ въ свою очередь митрополитамъ принадлежало право аппелляціи на судъ подчиненныхъ имъ епископовъ. Всё дела сего последняго рода, подобно тому какъ и творить судъ надъ самими

отвътствіе системы дерковнаго управленія системѣ управленія гражданскаго осталось неприкосновеннымъ на послѣдующее время въ двухъ первыхъ степеняхъ, начиная снизу (бывъ подтверждено и правилами каноническими, 4 всел. соб. пр. 17 и 6 всел. соб. пр. 38), но было съ теченіемъ времени, какъ мы сказали выше, нарущено относительно третьей степени или высшей. Діоцезовъ гражданскихъ было въ Восточной имперіи пять: Египетскій съ главнымъ городомъ Александріей, Восточный съ главнымъ городомъ Антіохіей, Азійскій съ главнымъ городомъ Ефесомъ, Понтійскій съ главнымъ городомъ Кесаріей Капподокійской (отъ того Василій Великій архіепископъ, а не митрополитъ) и Оракійскій съ главнымъ городомъ Иракліей, а потомъ Константинополемъ. Столько же было первоначально и церковныхъ діоцезовъ, экзархатовъ или архіепископій, позднійшихъ патріархатовъ (сіт 2 всел. соб. пр. 2). Но потомъ три діоцеза гражданскіе—Оракійскій, Понтійскій и Азійскій соединены въ одинъ діоцезъ духовный (Константинопольскій), а одинъ діоцезъ гражданскій—Восточный раздівленъ на два діоцеза церковные (Антіохійскій и Іерусалимскій).

<sup>1)</sup> Гражданскіе законы греческіе въ своихъ предписаніяхъ относительно избранія епископовъ расходятся нѣсколько съ правилами каноническими. Укажемъ ато ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Апост. ир. 34, Антіох. соб. пр. 9.

<sup>\*)</sup> Тѣ же правила.

епископами, они должны разсуждать не иначе, какъ соборно, т. е. съ соборомъ прочихъ епископовъ своей области. Непосредственное вмъшательство въ дёла подчиненныхъ епископовъ, о которомъ сказали мы, дозволялось и предписывалось митрополитамъ относительно хозяйственной экономіи епископій. Седьмой вселенскій соборь, подтверждая каноническое опредъление предшествующаго времени, чтобы каждая церковь (т. е. каждая епискошя) имъла для дълъ хозяйственныхъ своего особаго эконома, предписываетъ, что въ случав, если бы какой епископъ не захотълъ самъ поставить таковаго, то его долженъ поставить своею собственною властію окружной митрополить (пр. 11). За симъ извъстно еще соборное опредъление патр. Алексъя 1028-го г., впрочемъ имъвшее, въроятно, значение только временной мъры, вызванной обстоятельствами, которымъ дозволяется и предписывается митрополитамъ самое дъятельное и непосредственное вмъщательство въ хозяйственныя дёла подвёдомыхъ имъ епископій і). Такъ какъ, по каноническимъ постановленіямъ, епископы ничего важнаго не могли дълать безъ воли и согласія митрополитовъ, а эти послъдніе наобороть, какъ мы сейчасъ сказали, ничего таковаго не могли делать безъ въдома и согласія собора подчиненныхъ имъ епископовъ: то въ слъдствіе сего открывалась нужда въ томъ, чтобы какъ можно чаще собирались епархіальные или губернскіе (митрополитанскіе) церковные соборы. До конца VII в. было правиломъ, чтобы соборы эти собирались дважды въ году 2); шестой вселенскій соборъ, по разнымъ причинамъ, нашелся вынужденнымъ вмёсто двухъ разъ назначить одинъразъ 3), что и осталось правиломъ на будущее время.

Первоначальная общерусская или кіевская лѣтопись по древнѣйшей, дошедшей до насъ, ея редакціи Лаврентіевско-Ипатской ничего не говорить объ учрежденіи у насъ митрополіи и о первомънашемъ митрополитѣ; проходя совершеннымъ молчаніемъ исторію полученія нами церковной іерархіи, она въ первый разъ упоминаеть о митрополитѣ случайнымъ образомъ только подъ 1039 годомъ '). Затѣмъ, мы имѣемъ два разногласящія извѣстія о первомъ нашемъ митропо-

<sup>1)</sup> У Рами н П. V, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Апост. пр. 37, 1-го всел. соб. пр. 5, 4-го всел. соб. пр. 19, Антіох. соб. пр. 20.

<sup>3)</sup> IIp. 8

<sup>4) &</sup>quot;Въ лъто 6547 священа бысть цервы святыя Богородиця, юже созда Володимеръ, отець Ярославль, митрополитомъ Өеопемптомъ" — вотъ ея первое извъстіе и первая ръчь о митрополитахъ.

лить: льтопись Новгородскихъ владыкъ (епископовъ-архіепископовъ) , поздивития редакціи первоначальной літописи, находящіяся въ літописяхъ Софійской (Софійскомъ Временникъ) и Воскресенской и часть списковъ такъ называемаго устава Владимирова говорять, что первымъ митрополитомъ нашимъ былъ Леонъ, который, по нашимъ редакціямъ первоначальной літописи, быль прислань къ Владимиру изъ Константинополя въ 991-мъ году; такъ называемая Степенная книга, поздивишая редакція первоначальной літописи кіевской, находящаяся въ лътописи Никоновской и другая часть списковъ устава Владимирова говорять, что первымъ нашимъ митрополитомъ быль Миханль, приведенный, по двумъ первымъ, самимъ Владимиромъ изъ Корсуни въ 988-мъ году и имъвшій Леона, который по нимъ быль второй, своимъ преемникомъ. Въ обоихъ случаяхъ свидетельствъ собственно по одному: въ первой группъ повторяется лътопись Новгородскихъ владыкъ, во второй — Степенная книга; относительно первой группы мы не имъемъ нужды это доказывать, а что касается до второй, то Никоновская летопись въ данномъ случае воспроизводить Степенную книгу почти буквально, а уставъ Владимировъ, въ дъйствительности не принадлежащій Владимиру (о чемъ ниже), указываеть свой источникь темъ, что имъеть Михаила только въ позднейшихъ (послъ Степенной книги явившихся) спискахъ, тогда какъ въ древнъшихъ — Леона. Спрашивается: которому изъ двухъ свидътельствъ должно быть отдано предпочтение? По нашему убъждению, несомнительно, что л'втописи Новгородскихъ владыкъ. Веденіе этой л'втописи, говорящей о первомъ митрополить по поводу поставленія въ Новгородъ перваго епископа, началъ или современникъ учениковъ этого последнято или же прямо ученикъ его ученика 2), т. е. вообще такой близкій ко времени перваго митрополита челов'якь, который никакь не могь не знать его имени; напротивъ, Степенная книга составлена въ XVI в. и при томъ извъстна своей крайней въ историческомъ от-

<sup>1)</sup> Подъ лѣтописью Новгородскихъ владыкъ разумѣемъ ту ихъ лѣтопись, поздмѣйшая редакція которой помѣщена въ приложеніи къ 2-й Новгородской лѣтописи,— Собр. лѣтт. III, 179 (въ Духовномъ Вѣстникѣ 1862 г., Мартъ, стр. 56, напечатанъ болѣе древній, сокращенный списокъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Говоря о преемникъ перваго Новгородскаго спископа Іоакима, онъ пишетъ: "И бъ въ его мъсто ученикъ его Ефремъ и благословенъ бысть епископомъ Іоакимомъ, иже ны учити, понеже Руская земля вновъ крестися" (Собр. лът. III, 179), по другому чтенію: "и бяше ученикъ его Ефремъ, иже ны учаше".

ношеніи недоброкачественностію і): какое основаніе и какое оправданіе мы будемъ им'єть для того, чтобы предпочитать свид'єтельство новое и идущее изъ источника совершенно сомнительнаго свидетельству весьма древнему и почти современному, т. е. не будеть ли это ръшительно вопреки всякихъ правилъ и всякихъ требованій исторической критики? Изв'встіе Степенной книги о митрополит'в Михаил'в съ перваго же взгляда поражаеть своею странностію: митрополить Михаиль, по ея словамъ, привелъ съ собою изъ Греціи шесть епископовъ; однако, приведши съ собою епископовъ, онъ не учредилъ епископскихъ каоедръ, — это дълаеть по ней, какъ и по редакціямъ первоначальной летописи, которыя называють первымь митрополитомъ Леона. только этоть последній. Митрополить, не делающій того, что онъ должень бы быль сдёлать, не наводить ли на мысль, что онъ возникъ и приставленъ впереди дъйствительнаго перваго митрополита по какому нибудь недоразуменію? Отправляясь искать это недоразумвніе, мы двиствительно его находимъ. Недоразумвніе стонтъ въ зависимости отъ другаго недоразуменія. Во всехъ безъ исключенія нашихъ летописяхъ и памятникахъ, говорящихъ о первомъ нашемъ митрополитъ, т. е. какъ одной, такъ и другой группы, утверждается, будто онъ присланъ намъ или полученъ нами отъ патріарха Фотія, который умеръ за цёлое слишкомъ столетіе до Владимира (891) 2). Преосвящ. Филареть объясняеть эту несообразность тымь, что имя Фотія употребляется літописцами не въ смыслі живаго лица, а по примъру Болгаріи въ переносномъ смыслъ представителя греческаго православія въ противоположность инославію латинскому 3). Но. во-первыхъ, у древнихъ вовсе не было въ обычав употреблять

<sup>1)</sup> Составитель Степенной книги, собственно говоря, быль человъть очень почтенный, трудолюбиво собиравшій свёдёнія изъ всякихъ источниковъ на подобіе нынѣшнихъ ученыхъ историковъ. Но, во-первыхъ, онъ собиралъ свёдёнія безъ всякой критики, относясь съ одинаково полной вёрой ко всему, что находилъ; вовторыхъ, по обычаю всёхъ людей, не вполнё надлежащимъ образомъ понимающихъ исторію, онъ позволялъ себё поступать такъ, чтобы свои простым предположенія выдавать за положительные факты (послё такъ дёлалъ у насъ Татищевъ), и наконець — въ-третьихъ, подобно всёмъ сейчасъ указаннымъ людямъ, онъ смёшивалъ исторію съ поэзіей и матеріалъ, собранный въ источникахъ, не затруднялся дополнять е suo ventre.

<sup>2) &</sup>quot;Крестися Володимеръ и взя у Фотія патріарха у Царьградскаго перваго митрополита Кіеву Леона".... "Володимеръ посла (изъ Корсуни) въ Греки къ преосвященному Фотію патріарху Цареградскому и взять отъ него перваго митрополита Михаила Кіеву"....

<sup>3)</sup> Исторін періодъ 1, § 15, нзд. 3 стр. 50.

подобныхъ иносказаній; во-вторыхъ, противопоставлять греческаго православія у насъ было совершенно нечему и о самомъ примъръ Болгаріи ровно ничего неизв'єстно. Вообще, признавая объясненіе преосв. Филарета натянутымъ и несостоятельнымъ, нужно объяснять дёло гораздо проще. Необходимо думать, что предки наши имъли въ своихъ рукахъ въ славянскомъ переводъ окружное посланіе патр. Фотія (Έγκύκλιος ἐπιστολή)4. Βτ эτομτ ποςπαμία Φοτία μέπαν προчиμτ coofщаеть свъдънія о крещеніи современныхь ему, точно неизвъстныхъ намъ, Русскихъ, которые после неудачной осады Константинополя решились принять христіанство, т. е. техъ Русскихъ, о которыхъ говорили мы выше въ главъ объ Аскольдъ и Диръ; именно онъ пишеть: сне только Болгары промъняли прежнее нечестіе на въру во Христа, но даже и многими многократно прославленные и въ жестокости и скверноубійствъ всъхъ оставляющіе за собою такъ называемые Руссы, которые, поработивъ находящихся кругомъ себя и отсюда помысливъ о себъ высокое, подняли руки и противъ Римской державы, -- въ настоящее время даже и сін пром'вняли эллинское и нечестивое ученіе, которое содержали прежде, на чистую и неподдельную веру христіанскую, съ любовію поставивъ себя въ чинъ подданныхъ и друзей (нашихъ), вмёсто грабленія насъ и великой противъ насъ дерзости, которую имъли не задолго; и до такой степени разгорълись вз нихъ желаніе и ревность въры, что приняли епископа и пастыря и лобызають върованія христіань съ великимь усердіемь и прилежаніемь». Необходимо думать, что эти ръчи патр. Фотія о современных ему Русскихъ наши лътописцы по недоразумънію и невъдънію и приняли за ръчи о нашихъ Кіевскихъ Русскихъ съ Владимиромъ во главѣ и что въ этихъто ръчахъ они и увидъли свидътельство, будто митрополить быль присланъ Владимиру патр. Фотіемъ. Такимъ образомъ, въ летописи Новгородскихъ владыкъ, въ которой говорилось о первомъ нашемъ митрополить, но не было сказано, отъ какого патріарха онъ присланъ, было прибавлено, что онъ присланъ отъ патр. Фотія 1). Когда сдълано

<sup>1)</sup> Весьма вѣроятно думать, что это посланіе Фотія было переведено Болгарами на сдавянскій языкъ, вмѣстѣ съ посланіемъ патріарха къ ихъ царю Миханду, въ весьма древнее время. Что оно было извѣстно въ нашей средне-вѣковой инсьменности, видно изъ того, что выдержка изъ него приводится въ Степенной книгѣ,—І, 81.

<sup>2)</sup> А могло быть и такъ, что стоявшее въ лётописи имя дёйствительнаго патріарха, при которомъ мы приняли христіанство, было ошибочнымъ образомъ замёнено именемъ Фотія, или даже и такъ, что уже самъ начинатель лётописи не зналь имени дёйствительнаго патріарха и самъ поставиль вмёсто него имя Фотія.

добавленіе, не знаемъ, но не позднъе XIII в., ибо въ спискъ устава Владимирова отъ второй половины этого въка уже читается: «вспріаль есмь святое крещеніе отъ Грецьскаго царя и отъ Фотія патріарха Цареградьскаго, взяхъ перваго митрополита Леона Кіеву .... Составитель Степенной книги читалъ въ Новгородской летописи (что и самъ повторяеть,-I, 134 fin. и 145), что первый митрополить быль полученъ нами отъ патр. Фотія, но въ тоже время въ другихъ своихъ источникахъ онъ находилъ, что митрополитъ, данный отъ Фотія Русскимъ, назывался не Леономъ, а Михаиломъ. Летописцы греческіе въ извъстныхъ въ настоящее время ихъ спискахъ не называють по имени епископа, посланнаго патр. Фотіемъ къ современнымъ ему Русскимъ, но въ нашихъ славянскихъ сказаніяхъ, ссылающихся на Зонару и на Куропалата или Скилицу, не знаемъ-на какомъ основаніи, онъ называется митрополитомъ Миханломъ: «въ лъто 886,--читаемъ въ Густинской летописи, - прінде Михаилъ митрополить въ Русь, посланъ отъ Василія Македона, царя Греческаго и Фотія патріарха, иже увъряя Русь вверже евангеліе въ огнь и не изгорь, и симъ чудомъ ужаси Русь и многія крести» (Собр. летт. ІІ, 239). То же повторяется во всёхъ статьяхъ о такъ называемыхъ пяти крещеніяхъ Руссовъ или Славяно-Руссовъ (при ап. Андрев, при Кирилле и Месодіи, при Фотіи, при Ольгъ и при Владимиръ), именно-въ той же Густинской лътописи, ibid стр. 253, въ предисловіи къ печатному Патерику Печерскому, въ Синопсисъ, въ Палинодіи Захаріи Копыстенскаго і), изъ нея въ Книгъ о въръ (гл. 3), а изъ сей послъдней въ Никоновской Кормчей. Въ помянутыхъ сказаніяхъ совершенно ясно говорится, что митр. Михаилъ былъ присланъ Русскимъ отъ патр. Фотія не при Владимиръ, а гораздо ранъе; но составитель Стеценной книги предпочиталъ върить Новгородской лътописи, льтописямъ и памятникамъ ее повторяющимъ (уставъ Владимира,-что, какъ мы сказали, повторяетъ и самъ) <sup>2</sup>. Такимъ образомъ, у него оказывались два свидетельства о

<sup>1)</sup> Копыстенскій, челов'якъ ученый и сл'ядовательно, какъ можно предполагать, самъ смотр'явшій источники, на которые ссылается, пишетъ: "Іоаннъ Занаросъ въ том'я третьемъ пишетъ: царь-мовитъ-Василій (Македонянинъ) съ народомъ Роскимъ примире учинивши, справилъ, а бы онъ въ признане в'яры христіанской пришолъ и гды ся крестити об'ядовали, архіерея имъ послалъ Михаила митрополита".... Палинодіи ч. 3, розд. 1, артик. 1, — въ Русской Исторической библіотекъ, томъ 4. кн. 1, стр. 971.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Императорь, посылавшій въ (неизв'єстнымъ) Руссамъ вм'єсть съ патр. Фотіемъ митр. Михаила, быль, по сказаніямъ, Василій (Македонянинъ). Но и Владямиръ крестился при импер. Василіи (Болгаробойцѣ). Это совпаденіе именъ должно

первомъ нашемъ митрополить, полученномъ оть патр. Фотія, и ему предстояло ръшить, которое свидътельство правильнъе: онъ и ръшиль, что правильнъйшее свидътельство есть то, которое называеть его Миханломъ. Ясны при этомъ и побужденія, которыя могли заставить его склониться въ пользу такого решенія: въ позднейшихъ редакціяхъ первоначальной летописи, называющихъ первымъ митрополитомъ Леона, говорится, что онъ быль получень Владимиромь въ 991-мъ г.; а между тыть по этимъ редакціямъ, какъ и по древныйшей, самъ Владимиръ крестился въ Корсуни въ 988-мъ г.; следовательно по этимъ редакціямъ отъ крещенія Владимирова до прибытія Леона оставался промежутокъ времени безъ митрополита. Находя въ своихъ известіяхъ другаго митрополита кромѣ Леона, т. е. Михаила, составитель естественно и заподозриль, что въ нашихъ редакціяхъ первоначальной летописи пропускъ и что на пустой промежутокъ долженъ быть поставленъ именно тотъ другой митрополить, котораго онъ находилъ въ сказаніяхъ 1).

Итакъ, первымъ митрополитомъ нашимъ былъ Леонъ или Левъ, присланный Владимиру изъ Константинополя въ 991-мъ году, следо-

было укрѣплять составителя Степенной вниги въ томъ мнѣніи, что сказанія должно относить именно къ Владимиру.

<sup>1)</sup> Степенная книга и за нею Никоновская автопись не только дають намъ новаго митрополита, но изъ того же suo ventre, о которомъ свазали мы выше, сообщають и его характеристику съ частичкой біографіи и ніжоторыя свідінія объ его дъятельности. По словамъ Степенной книги (и за нею Никоновской лътописи) интр. Миханать ходиль съ приведенными имъ шестью епископами въ Новгородъ "и многи люди крести", затемъ съ четырьмя епископами въ Ростовъ "и крестища людей безчисленное множество", а самъ Владимиръ съ двумя епископами ходилъ въ Суздальскую землю, гдв "крестиша вся люди" (Въ Новгородв Степенная книга врестить не всехъ людей и не безчисленное множество потому, что на основании Новгородской летописи должна крестить его затемь во второй разъ). Въ карактеристикт митр. Михаила, которую не считаемъ нужнымъ приводить, говорится, что онь быль родомъ Сиринъ; это, въроятно, съ какого-нибудь повода, котораго однако въ настоящее время не можемъ указать (Не помнимъ, какой-то стараго времени славянофиль делаеть догадку, что вместо Сиринъ должно читать Сербинъ).—Такъ какъ въ Кіево-Печерской Лаврѣ почивають мощи митрополита Михаила, перенесенныя, по преданію, изъ Десятинной церкви въ началь XII въка, то должно думать, что въ Кіевъ принесены были изъ Таврической Руси мощи того митрополита (архіспископа) Миханла, который быль при патр. Фотін крестителемь Таврическихъ Руссовъ и который въ отдаленномъ смыслъ можетъ быть принимаемъ, и на самомъ дълъ былъ принимаемъ, и за нашего перваго крестителя (до 1730-го г. мощи почивали въ Антоніевыхъ пещерахъ, а въ этомъ году по Высочайшему указу перенесены въ соборную церковь Лавры, — митр. Есленія Описаніе Кісвопечерской Лавры, изд. 2 стр. 115 и егоже Описаніе Кіево-соф. собора, стр. 64 нач.).

вательно-оть патр. Николая Хризоверга, который занималь каоедру съ 983-го по 996-й г. Оть чего могло случиться, что Греки прислали Владимиру митрополита не въ Корсунь тотчасъ после того, какъ онъ вступиль съ ними въ сношенія, а спустя цёлые три года после похода на Корсунь, т. е. какъ будто непонятнымъ образомъ медливъ учрежденіемъ въ Россіи церковнаго управленія, мы уже говорили выше: имъть быть посланъ не одинъ митрополить, а и все потребное количество епископовъ, а при каждомъ изъ послъднихъ большій или меньшій, по возможности достаточный, штать священниковь; чтобы найти и набрать всёхъ нужныхъ людей, очевидно, требовалось весьма не мало времени, такъ что даже и цёлые три года не должны представлять ничего особенно страннаго. Первымъ дёломъ Леона по прибытіи на Русь было учрежденіе церковнаго управленія, открытіе епархій и поставление епископовъ, -- объ этомъ мы скажемъ ниже. Затъмъ, необходимо думать, хотя мы и не имбемъ положительныхъ извъстій, что онъ оказывалъ возможно дъятельное содъйствіе Владимиру въ крещеніи Руси. Наконець, онъ изв'єстень, какь писатель, оставившій послъ себя одно полемическое сочинение противъ Латинянъ, о которомъ скажемъ также ниже и которое своими учено-литературными достоинствами показываеть, что онъ быль человъкъ не случайно попавшійся, а дійствительно нарочитым в образом в и съ особенным в стараніемъ избранный. Умеръ онъ неизвъстно когда послъ 1004-го и до 1008-го года 1).

Первоначальная общерусская лѣтопись по древиѣйшей дошедшей до насъ ея редакціи не говорить о первомь нашемь митрополитѣ, о которомь мы узнаемь изъ мѣстной лѣтописи Новгородской (лѣтописи Новгородскихъ владыкь). Не говорить она о митрополитахъ, какъ мы сказали, и потомъ до 1039-го г. Затѣмъ, въ ней самой и въ ея продолженіяхъ, обнимающихъ періодъ до-монгольскій, по тѣмъ же древиѣйшимъ редакціямъ послѣднихъ, дѣло имѣетъ себя слѣдующимъ образомъ: лѣтописи вовсе не ведутъ нарочитаго списка митрополитовъ, съ отмѣтой непрерывной ихъ смѣны; нѣкоторыхъ митрополитовъ отмѣчены въ нихъ годы прибытія или поставленія и годы смерти, другихъ митрополитовъ отмѣчены которые нибудь одни годы, либо первые либо вторые, и наконець о третьихъ упоминается только случайнымъ обра-

<sup>1)</sup> Подъ 1004-мъ г. онъ упоминается какъ живой, а въ 1008-мъ г. его преемникъ,—Никон. лът. Положительное свидътельство Татищева,—И, 89, будто Леонъ умеръ въ 1007 г., очевидно, основывается на произвольномъ пониманіи неопредъленнаго свидътельства Степенной книги (I, 166 fin).

зомъ. Первоначальная летопись въ своихъ известіяхъ о митрополитахъ, какъ за время до 1039-го г., такъ и последующее, несколько дополняется отчасти изъ редакцій позднівищихъ и отчасти изъ нівкоторыхъ древнихъ житій. Извістія, которыя находимъ въ продолженіяхъ первоначальной л'ітописи по ихъ древитишимъ редакціямъ, остаются единственными нашими извъстіями, не бывъ болье ниоткуда дополняемы. На основаніи древнихъ літописей съ указанными дополненіями составляется каталогь митрополитовъ періода до-монгольскаго, состоящій изъ 21 лица. Для пространства времени, обнимаемаго періодомъ домонгольскимъ, этотъ каталогъ, конечно, не коротокъ; но чтобы онъ быль совершенно полонъ, какъ то некоторые принимають, это вовсе не составляеть дела решеннаго, ибо летописи, какъ мы сказали, не ведуть нарочитаго непрерывнаго списка митрополитовъ и о нъкоторыхъ изъ нихъ упоминаютъ только случайнымъ образомъ. И дъйствительно мы находимъ и вкоторые поздивищие источники, которые увъряють насъ, что каталогь долженъ быть еще дополненъ по крайней мірів на три лица. Захарія Копыстенскій, намівстникъ и потомъ архимандрить Печерскій († 1626), пом'єстиль въ своей Палинодіи 1) каталогь митрополитовъ, при составленіи котораго пользовался не только летописями, но еще «Кіевскимъ столичнымъ помянникомъ», т. е. помянникомъ или диптихомъ митрополитовъ, веденнымъ при ихъ каеедральной Кіево-Софійской церкви, и изъ этого помянника сообщаеть намъ имена трехъ, неизвъстныхъ намъ по лътописямъ, митрополитовъ 2). Если помянникъ, бывшій въ рукахъ у Копыстенскаго, представлялъ собою не подлинникъ, а-что есть вероятнейшее-позднейшую переписку, то, конечно, могли попасть въ него и митрополиты никогда не существовавшіе, внесенные произвольно и ошибочно переписчиками. Однако, за действительное существование всехъ трехъ его митрополитовъ, лишнихъ противъ лѣтописей, весьма много или, по крайней мере, весьма не мало говорить то обстоятельство, что всёхъ ихъ мы находимъ въ позднейшихъ московскихъ спискахъ 3) ми-

<sup>1)</sup> Общирномъ полемическомъ сочиненіи противъ уніатовъ, написанномъ въ 1621-мъ г. и напечатанномъ въ 1878-мъ г. въ "Русской Исторической библіотек" (т. 4 кн. 1, а глава изъ Палинодіи, въ которой содержится каталогъ митрополитовъ, напечатана въ изследованіи покойнаго Ф. А. Терновскаго "Изученіе Византійской исторіи и ея тенденціозное приложеніе въ древней Руси", вып. 2, Кієвъ, 1876, стр. 200 sqq, гдѣ см. и о самой Палинодіи).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Глава изъ Палинодіи, содержащаяся въ сейчасъ помянутомъ сочиненіи г. Терновскаго. Стр. 210.

<sup>3)</sup> Подъ каталогомъ разумѣется то, что не только перечисляеть имена митрополитовъ, но и сообщаеть о нихъ сеѣдѣнія хронологическія и (большія или

трополитовъ, составленныхъ, по всей въроятности, при помощи помянниковъ какихъ-нибудь епископій (въ которыхъ, какъ должно думать, писались имена митрополитовъ на ряду съ именами мъстныхъ епископовъ), — списки эти намъ извъстные: при Никоновской лътописи.— Полн. собр. летт. т. ІХ, стр. ХШ, а по старому отдельному изданію т. I прилож. стр. 3, при Воскресенской летописи,—Полн. собр. т. VII, стр. 239, въ Новгородской 1-й летописи по Академическ. списку,— Продолженія Виеліоенки ч. ІІ, стр. 316, намечатанный изъ одной Новгородской рукописи въ 3-мъ выпускъ Лътописи занятій Археогр. Комиссін, Отд. III, стр. 41, находящійся въ рукописи Моск. Дух. Академін изъ Воколл. N 529, л. 659. Не признавая существованія лишнихъ митрополитовъ Копыстенскаго и списковъ за совершенно несомнительное, съ другой стороны, мы вовсе не находимъ возможнымъ н основательнымъ и того, чтобы относиться къ нимъ съ совершеннымъ невъріемъ. Мы внесемъ ихъ въ нашъ нижеследующій каталогь, предоставляя окончательно решить вопрось о нихъ (конечно, не особенно важный) будущему времени 1).

меньшія) историческія (таковъ каталогь Копыстенсваго, таковы и другіс каталоги, о которыхъ ниже); а списки — простое перечисленіе именъ, безъ всякихъ какихънибудь обозначеній.

<sup>1)</sup> Кром'в каталога Захарін Копыстенскаго въ его Палинодін, который есть первый, извъстный намъ, по времени, существують другіе каталоги: 1) Сильвестра Коссова (изъ префектовъ Кіевской Академіи епископа Мстиславскаго и потомъ митрополита Кіевскаго, † 1657 г.), составленный на основаніи летописей (безъ Никоновск. и Степенной кн. и поэтому не имфющій Іоанна 1-го) и польских историковъ (ссылки на Стрыйковскаго), не принимающій новыхъ противъ лістописей митрополитовъ Палинодіи, которая была у автора въ рукахъ (напечатанъ въ приложенін къ польскому Патерику Коссова-Патеріков: Żywoty SS. Oycow Pieczarskych, w Kiiowie, roku 1635; заглавіе каталога, стр. 164: Chronologia o prawoslawnych metropolitach Ruskich et caet., оть начала до Петра Могилы. Митр. Евгеній въ Описаніи Кіево-соф. собора, стр. 81 fin., говорить, что Коссовъ по Стрыйковскому после митрополита Матеея полагаеть новаго противь летописей Никиту. Въ настоящую минуту мы не имъемъ подъ руками Патерикона, но мы вилъли его и въ нашихъ замъткахъ о немъ не значится этой особенности); 2) св. Димитрія Ростовскаго, дополняющій списокъ митрополитовъ, извістныхъ по літописямъ, митрополитами Палинодіи (напечатанъ съ дополненіемъ изъ Селлія и неизвъстно откуда и кажется съ измѣненіями въ Московскомъ Любопытномъ Мѣсяцесловѣ на 1776 годъ В. Рубана, стр. 54; о подлинник см. словарь Евгенія І, 132 № 16, обычное названіс—Кіевскій каталогь, cfr того же Евгенія Опис. Кіево-соф. соб. стр. 66 и следа); 3) Неизвестнаго, составляющій начало общаго каталога всехъ Русскихъ архіерейских ванедрь и имфющій надписаніе: "Каталогь или летописаніе бытности архіереевъ Россійскихъ" и проч., относительно списка митрополитовъ повторяющій

Митрополитовъ несомнительныхъ, какъ мы сказали, извъстно 21, а съ тремя не несомнительными ихъ будетъ 24. Рядъ ихъ послъ Леона есть слъдующій:

- 2. Іоаннъ 1-й, по свидътельствамъ не совершенно надежнымъ занявшій канедру не позднъе 1008 г. ¹), а по свидътельствамъ совсъмъ надежнымъ — занимавшій ее въ первые годы правленія Ярослава ²), (который 1019—1054).
  - 3. Өөөпемить, упоминаемый подъ 1039 г. <sup>а</sup>).
- 4. Кирилль 1-й, не упоминаемый лѣтописями, но стоящій въ Кі-ево-Софійскомъ помянникѣ, которымъ пользовался Копыстенскій, и
- св. Димитрія (находится въ рукописи, во многихъ спискахъ, которыхъ у насъ подъ руками два-фундамент. библіот. М. Д. Авад. № 122 и Висанск. Семин. библіот. 🕦 2140; обычное названіе—Московскій каталогь—Евг. ibid. I, 131. Что разум'ять подъ именемъ Московскаго каталога, на который ссылается св. Димитрій у Рубана, остается намъ неизвъстнымъ, но не одинъ изъ указанныхъ выше списковъ, ибо изъ него беругся разныя свъдънія, напр. о митрр. Өсопемить, Ефремь, Матось, Кирилль, которыхъ въ спискахъ вовсе нътъ); 4) Никодима Селлія (Датскаго урожденца, обратившагося въ православіе, † 1746, о немъ Евгеній въ Словаръ), дополняющій списокъ митрополитовъ літописей и Палинодіи еще двумя новыми митрополитами, неизвъстно откуда взятыми (каталогъ въ сочинении De Russorum Hierarchia, о которомъ ibid.); 5) Игнатія Кульчинскаго (уніатскаго монаха, † 1741), не имъющій митрополитовъ лишнихъ противъ лътописей (въ сочинении Specimen Ecclesiae Ruthenicae, Pars 3, по новому Парижскому изданію Мартынова стр. 111 sqq); 6) извъстнаго Миханла Лекеня (Le Quien), по списку, сообщенному изъ Петербурга въ 1730-мъ г., и такъ же, какъ каталогъ Кульчинскаго, не представляющій митрополитовъ лишнихъ противъ летописей (Oriens Christianus I, 1261). Хронологическія повазанія каталоговь, не только дополняющія, но и поправляющія літописи или ихъ нгнорирующія, суть не что иное, какъ произвольныя, ни на чемъ не основанныя, предположенія ихъ авторовъ (или Польскихъ историковъ, у которыхъ берутся) и не имъють, помимо летописей, совершенно никакого значенія.
- 1) Подъ свидътельствами не совершенно надежными разумъемъ свидътельства. Никоновской лътописи,—I, 112, и Степенной книги,—I, 166 fin, которыя говорять, будто въ 1008 г. Іоаннъ построиль двъ каменныя церкви,—одну въ Кіевъ, другую въ Переяславлъ, каковое строеніе митрополитомъ каменныхъ церквей есть дълосовершенно невъроятное.
- 2) Іаковъ и Несторъ въ Сказаніяхъ о Борисѣ и Глѣбѣ, въ чудесахъ. Копыстенскій называеть, какъ онъ говорить, по Кіевскому помяннику Іоной. Это значить, что или переписчикъ помянника неправильно читалъ въ своемъ оригиналѣ или самъ Копыстенскій неправильно читалъ въ помянникѣ сокращенное написаніе lon (изъ Копыстенскаго Іона перешолъ и въ другіе каталоги). У Рубана въ каталогѣ св. Димитрія читается, не знаемъ кому принадлежащее, второму или первому: подъ симъ Іоною полагають нѣкоторые Георгія и Никифора сомнительными".
- въ 1036 г. быль въ Кіевъ митрополить, ибо въ этомъ году поставленъ Новгородскій епископъ Лука Жидята.

въ московскихъ спискахъ митрополитовъ Никоновской лѣтописи, напечатанномъ въ Лѣтописяхъ Археографич. Коммиссіи и читаемомъ въ Волоколамск. рукописи № 529.

- 5. Иларіонъ, поставленный въ 1051 г.
- 6. Ефремъ, упоминаемый подъ 1055 г. 1).
- 7. Георгій, упоминаемый подъ 1072 и 1073 гг. <sup>1</sup>).
- 8. Іоаннъ 2-й, прибывшій, если върить показанію нъкоторыхъ позднъйшихъ источниковъ, передъ 1077 г. или не позднъе сего года з) и скончавшійся въ 1089 г. 4).

<sup>1)</sup> Въ Новгородск. 1-й лътоп. по Академ. списку въ Продолж. Вивліое. П, 354, въ Софійск. Временникъ, въ Новгородск. 2-й лът., въ Никоновск. и Тверск. лът. Нъкоторые сомнъваются въ существования сего митрополита, но онъ есть, по свидътельству Копыстенскаго, въ Кіево-Софійскомъ помянникъ и во всъхъ указанныхъ московскихъ спискахъ.

<sup>2)</sup> Что касается до его прибытія около 1062 г., то основанія въ пользу сего предположенія, приводимыя преосвящ. Макаріемъ (П, 14. прим. 20), не совсѣмъ тверды. Преп. Өеодосій Печерскій, нашедшій, по лѣтописцу, уставъ Студійскаго монастыря у одного монаха, пришедшаго съ митр. Георгіемъ, по тому же лѣтописцу, который долженъ быть предпочитаемъ Нестору, какъ современникъ Өеодосіевъ, каковымъ послѣдній не быль, началь заботиться объ исканіи устава не тотчасъ послѣ вынесенія монастыря изъ пещеры на верхъ земли, что по Нестору было въ 1062 г., а спустя то или другое время. Въ 1061 г. и потомъ въ 1069 г. быль въ Кіевѣ митрополитъ, ибо въ первомъ году поставленъ Новгородскій епископъ Стефанъ, а во второмъ Новгородск. еп. Өеодоръ. Подъ митрополитомъ 1069 г. по всей въроятности долженъ быть разумѣемъ Георгій.

<sup>3)</sup> Житію Исаін Ростовскаго, по которому Исаія поставленъ въ епископы митр. Іоанномъ въ 1077 г. (см. выше). Въ 1078 г. былъ въ Кіевѣ митрополитъ, нбо въ семъ году поставленъ Новгородскій епископъ Германъ.

<sup>4)</sup> Митр. Іоаннъ въ надписаніи его Правила Іакову черноризпу, о которомъ ниже, называется пророкомъ Христа или пророкомъ Христовымъ: "№ (анна), митрополита Русскаго, нареченнаго пророкомъ Христа (Христовымъ)... Правило... Іакову черноризпу". Это весьма загадочное прозваніе объясняеть намъ племянникъ нашего митрополита, греческій писатель первой половины XII вѣка, Феодоръ Птохопродромъ, который говорить: πάππου γὰρ εὐμοίρηκα Προδρομωνύμου καὶ θεῖον ἔσχον Χριστὸν ἀνομασμένον, γῆς 'Ρωσικῆς πρόεδρον, άβρὸν ἐν λόγοις (у Миня въ Патрол. t. СХХХІІІ соl. 1412), т. с. миѣ выпало счастіе имѣть дѣда, который быль сонмененъ Предтечѣ (имѣлъ прозваніе предтечи, Продрома), и я имѣлъ дядю, который названъ былъ Христомъ,—предстоятеля Русской церкви, изящнаго въ словѣ". Изъ этого оказывается, что наше русское "нареченіе" митрополита "пророкъ Христовъ" есть переводъ его греческаго прозванія Христопродромъ (с обственно бы нужно: предтеча Христовъ, но такъ перевести, вѣроятяю, нашли неудобнымъ и несообразнымъ).

- 9. Іоаннъ 3-й, преемникъ предшествующаго, прибывшій въ 1089 г. или 1090 г. ') и умершій послів годичнаго правленія.
  - 10. Николай, упоминаемый подъ 1097 и 1101 гг. <sup>2</sup>).
- 11. Никифоръ 1-й, прибывшій 6 Декабря 1104 г. и умершій въ Апрълъ 1121 г. (Лаврент. и Ипатск.)
- 12. Никита, преемникъ Никифора, прибывшій въ 1122 г. (Лавр. и Ип.) и умершій 9 Марта 1126 г. (Лавр., по Ипатск.—въ 1127 г.) <sup>4</sup>.
- 13. Михаилъ, по Ипатской лътописи прибывшій въ 1131 г., но въроятите, что по крайней мъръ не поздиве 1129 г. (в), оставившій каеедру и удалившійся въ Константинополь въ 1145 г. (Лавр.).
- 14. Климъ или Климентъ, преемникъ Михаила, поставленный въ 1147 г., послѣ неоднократнаго удаленія съ каеедры окончательно оставившій ее въ 1155 г. и упоминаемый какъ живой подъ 1164 г. (см. ниже) <sup>6</sup>.

<sup>1)</sup> Первый годъ въ Лаврент. лът., второй въ Ичатск.

<sup>2)</sup> Въ 1096 г. быль въ Кіевѣ митрополить, нбо въ этомъ году поставленъ Новгородскій епископъ св. Никита. Что касается до Ефрема, котораго ставить Никоновская лѣтопись (и за нею всѣ каталоги) между Іоанномъ 3-мъ и симъ Николаемъ, то онъ быль не митрополитъ Русскій, а епископъ Переяславскій, и носиль имя митрополита только титулярно (см. о немъ ниже).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) У Татищева,—II, 169 fin., неизвъстно откуда взятое баснословіе, что онъ избранъ великимъ княземъ изъ епископовъ Полоцкихъ и что по приказанію великаго князя онъ поставленъ самими русскими епископами.

<sup>4)</sup> По Татищеву,—II, 225, также изъ епископовъ русскихъ, назначенный великимъ княземъ, но ходившій для поставленія въ Константинополь.

<sup>5)</sup> Въ Ноябръ—Декабръ 1129 г. поставленъ Новгородскій архіепископъ Нифонть и предполагать, чтобы между Никитой и Михаиломъ быль еще митрополить и чтобы Михаиль явился послё него такъ скоро, не представляется вёроятнымъ. По житію вел. кн. Мстислава (Өеодора) митр. Михаиль освящаль построевную имъ въ Кіевъ церковь св. Өеодора (у Восток. въ Опис. Рум. Муз. стр. 452 соl. І fin.), а церковь, заложенная въ 1128 г. (Лаврент. лът.), едва ли была строена болъе года.

<sup>•)</sup> Копыстенскій свидітельствуеть, что въ Кісво-Соф. помянникі послі Миханла стояло имя Константина, и потомъ самъ ставить Климента, Константина и пр., такъ что у него выходять три Константина. Но туть должно видіть ошибочное примиреніе помянника съ літописями. Въ помянникі, какъ необходимо думать, не стояло имени Климента, изглаженнаго его преемникомъ по причинамъ, о кототорыхъ скажемъ ниже. Находя въ помянникі за Миханломъ Константина, а вълітописяхъ Климента, Копыстенскій и думаеть, что Константинъ помянника есть предшественникъ Климента.—Селлій, неизвістно на чемъ основываясь, послі Миханла ставить подъ 1146 г. Кирилла (у Рубана въ дополни. къ Димитрію Ростовскому).

- 15. Константинъ 1-й, преемникъ Климента, пришедшій въ 1156 г. послѣ Апрѣля мѣсяца (Лавр. и Ип., cfr Новг. 1 лѣт.) ', удалившійся съ каеедры въ 1158 г. и умершій въ 1159 г. (Лавр. и Новгор. 1).
- 16. Оеодоръ, преемникъ Константина, пришедшій въ Августь 1161 г. (Ип.), сидъвшій на каседръ или годъ и 10 мъсяцевъ или просто 10 мъсяцевъ и умершій въ 1162 г. или 1163 г. <sup>2</sup>).
- 17. Іоаннъ 4-й, преемникъ Өеодора, пришедшій въ 1164 г. (Ип.). и умершій въ 1166 г. (Новгор. 1; по свид'ятельству Татищева, не-изв'ястно откуда взятому, III, 146,—Мая 12).
- 18. Константинь 2-й, преемникъ Іоанна, пришедшій въ 1167 г. (Новг.) и упоминаемый потомъ по поводу одного событія, которое Лаврентьевская літопись относить къ 1169 г., а Ипатская къ 1172 г.
- 19. Никифоръ 2-й, упоминаемый съ 1182 по 1197 г. (Конечные годы въ Ипатск.).

Въ одной изъ греческихъ рукописей московской сунодальной библіотеки читается постановленіе Константинопольскаго патріаршаго собора, имѣвшее мѣсто при патр. Михаилѣ Анхіалѣ 24 Марта 1171 г., и въ числѣ другихъ присутствовавшихъ на соборномъ засѣданіи митрополитовъ называется Михаилъ Русскій (Мідадъ Тосіад) 3. Такъ какъ совершенно невѣроятно полагать, чтобы это былъ предшествующій Михаилъ, все еще остававшійся въ живыхъ и присутствовавшій на соборѣ въ качествѣ бывшаго Русскаго митрополита: то необходимо принимать его за Михаила 2-го, преемника Константинова и предшественника Никифорова. Но мы не рѣшаемся пока поставить его прямо подъ номеръ по совершенному отсутствію его имени въ какихъ-либо нашихъ памятникахъ, такъ какъ остается при этомъ возможнымъ предположеніе, что онъ былъ поставленъ въ Константинополѣ въ митрополиты Русскіе, но за скорою смертію или почему-либо другому не приходилъ въ Россію.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А поставленный не позднёе Января мёсяца того же года (см. у Анжело Майо въ Spicilegium Romanum, X, 19) и у Миня въ Патрологіи t. 140, соl. 149 нач. (на соборѣ, бывшемъ 26 Января сего года присутствовалъ Русскій митрополить).

в) Ипатская лѣтопись говорить, что Өеодоръ, пришедшій (по ней) въ Августѣ 1161 г., умеръ послѣ 10-мѣсячнаго правленія въ 1163 г. (подъ симъ послѣднимъ годомъ). Тутъ очевидно ошибка или въ показаніи времени правленія, или въгодѣ смерти.

<sup>3)</sup> См. отврытое письмо во миѣ *А. С. Павлова*, напечатанное въ **Правосл.** Обозр. 1881 г., томъ II, стр. 352, и *архим. Владимира* Описаніе рукописей сунодальной библіотеки, № 336, л. 89 об., стр. 495.

- 20. Гавріилъ.
- 21. Діонисій.

Ни о томъ ни о другомъ не упоминають лѣтописи, но оба они, по свидѣтельству Копыстенскаго, находятся въ Кіево-Софійскомъ помянникѣ, а равнымъ образомъ находятся и во всѣхъ указанныхъ нами выше Московскихъ спискахъ. Втораго изъ нихъ—Діонисія упоминаетъ и одна изъ лѣтописей, именно такъ называемая Типографская 1), только ставить его подъ такимъ годомъ, въ которомъ по Лаврентъевской лѣтописи былъ другой митрополитъ (подъ 1210 г., въ которомъ по Лавр. слѣдующій Матеей) 2.

- 22. Матеей, упоминаемый въ первый разъ подъ 1210 г. (Лавр.) и умершій 22 Августа 1220 г. (Лавр.) 3.
- 23. Кириллъ 2-й, поставленный въ Январъ 1224 г. (Лавр.), скончавнийся въ 1233 (Новгор. 1) 4.
- 24. Іосифъ, прибывшій въ 1237 г. (Новг. 1) и за тімъ боліве не упоминаемый.

Обычный способъ поставленія русскихъ митрополитовъ въ продолженіе періода до-монгольскаго быль тоть, что они не только посвящались, но и избирались патріархами Константинопольскими. Слъдовательно, всв они долженствовали быть Греками. Но могли быть исключенія, которыхъ по лътописямъ намъ извъстно два и которыя состояли въ томъ, что Русскіе сами избирали своихъ митрополитовъ и сами поставляли ихъ у себя дома своими епископами безъ сношеній съ патріархами. Были или не были другія исключенія, кромъ двухъ

¹) Лѣтописецъ, содержащій Россійскую исторію отъ 6714 (1206) лѣта до лѣта 7042 (1534). Москва, 1784, стр. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Татищева подъ 1198 г. упоминается митр. Іоаннъ,—III, 329.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Московскій каталогь или "Л'єтописаніе бытности" ставить посліє Матеея предшествующаго Діонисія, а у Селлія (Дополнн. къ Димитрію Рост. у Рубана) по немъ еще другой Діонисій, посвященный будто бы въ 1217 г...

<sup>•)</sup> Густинская летопись, которой следують всё каталоги, раздёляеть этого митр. Кирила на двоихъ Кириловъ — первый съ 1225 г., второй съ 1230. Не знаемъ, на чемъ она основывается, но необходимо думать, что ощибается, ибо Лаврентьевская летопись, говерящая о поставленіи Кирила въ 1224 г., и Новгородск. лет., говорящая о смерти Кирила въ 1233 г., образомъ своего выраженія ясно дають знать, что говорять объ одномъ и томъ же, замечательномъ и выдававшемся изъ ряда другихъ, митрополите ("блаженный"). Что основанія Густинской лет. новыя и произвольныя, это дается подозревать темъ, что она называеть своего перваго Кирила Русиномъ вопреки помянутымъ летописямъ, которыя об'в называють Кирила Грекомъ.

извъстныхъ, мы не можемъ сказать положительнымъ образомъ, ибо свъдънія, которыя мы имъемъ о митрополитахъ, весьма неполны и весьма недостаточны. Могли быть другіе случаи, подобные указаннымь; могли быть равнымъ образомъ и тв случаи, что кандидаты въ митрополиты были избираемы въ Россіи и изъ Русскихъ и только посвящаемы патріархомъ. Обыкновенно предполагается, что ни первыхъ случаевъ, кромъ двухъ извъстныхъ, ни вторыхъ не было; предполагать это действительно есть наивероятнейшее, однако же не должно забывать, что это есть именно только в'вроятное и что въ виду крайней, такъ сказать, небрежности летописей относительно известій о митрополитахъ и въ виду пропуска такого исключительно важнаго событія, какъ приходъ къ намъ изъ Греціи перваго митрополита, въроятность далеко не можеть быть признана первостепенною. Есть все основаніе и все право принимать, что митрополиты, вступленіе которыхъ на каоедру отмечено въ летописяхъ и о вступлении которыхъ говорится какъ о приходъ: «приде митрополить»..., всъ были Греки (хотя и митрополиты, избранные въ Россіи и изъ Русскихъ и только посвященные патріархомъ, тоже приходили бы). Такихъ митрополитовъ 9-ть, именно: Іоаннъ 3-й, Никифоръ 1-й 1), Никита, Михаилъ, Константинъ 1-й, Өеодоръ, Іоаннъ 4-й, Константинъ 2-й, и Іосифъ 2). Изъ остальныхъ 9-ти, за исключениемъ перваго Леона, двоихъ Русскихъ, поставленныхъ въ Россіи (Иларіона и Климента) и троихъ Кіево-Софійскаго помянника Копыстенскаго (Кирилла 1-го, Гавріила и Ліонисія) объ одномъ, именно-Кириллів 2-мъ, говорится, что онъ «поставленъ», а объ остальныхъ 8-ми ничего не говорится, ибо ихъ вступленія на каседру совсёмь не отмёчены въ лётописяхь. О Кириллё, котораго вступленіе обозначено словомъ «поставленъ», прямо сказано, что онъ быль Грекъ, и такимъ образомъ летописи указаннымъ путемъ не опредъляють нашь національности 8-ми митрополитовь, о которыхъ онъ говорять. Изъ этихъ 8-ми митрополитовъ о двоихъ, именно-Поаннахъ 1-мъ и 2-мъ положительно извъстно, что они были Греки з), а о третьемъ Георгіи это можеть быть положительно утверждаемо на

<sup>1)</sup> Митр. Никифоръ 1-й прямо даетъ видѣть въ себѣ Грека въ своемъ поученіи на недѣлю Сыропустную, о которомъ ниже.

<sup>2)</sup> Іосифа Новгородская лѣтопись даже прямо называеть Грекомъ: "приде митрополить Грьчинъ изъ Никъ́я въ Кіевъ, именемъ Есифъ".

<sup>3)</sup> Объ Іоаннъ 1-мъ см. выше стр. 200; національность Іоанна 2-го извъстна изъ языка его сочиненій, о которыхъ ниже, въ главъ о просвъщеніи, и см. также выше стр. 280, прим. 1.

основаніи свидѣтельствъ, хотя не прямыхъ, но совершенно достаточныхъ 1), и наконецъ о третьемъ—Никифорѣ 2-мъ нѣкоторыми непрямыми указаніями дается это подозрѣвать 2). Слѣдовательно, не имѣется у насъ никакихъ данныхъ для опредѣленія національности 7-ми митрополитовъ,—четырехъ, о которыхъ говорять лѣтописи (Өеопемпта, Ефрема, Николая и Матеея) и трехъ Кіево-Софійскаго помянника. Если должно быть признано за вѣроятнѣйшее то, что не было у насъ въ періодъ до-монгольскій другихъ случаевъ поставленія митрополитовъ въ самой Руси, кромѣ двухъ извѣстныхъ: то вмѣстѣ съ этимъ и относительно національности 7-ми сейчасъ указанныхъ митрополитовъ вѣроятнѣйшее будетъ то, что всѣ они были Греки; только относительно вѣроятности должно быть повторено то же самое, что сказано выше.

До какой крайней степени скудными свёдёніями мы обладаемъ о митрополитахъ нашихъ періода домонгольского и объ ихъ дёлахъ, это мы давали знать уже не одинъ разъ выше. Рядъ митрополитовъ весьма не короткій; но мы совершенно избавлены отъ труда излагать и обозрввать двятельность не только всвхъ ихъ, многихъ или некоторыхъ между ними, но хотя бы одного изъ всёхъ. Въ летописяхъ мы находимъ небольшое количество общихъ отзывовъ о митрополитахъ; отчасти изъ летописей, отчасти изъ другихъ источниковъ мы знаемъ, и притомъ самымъ плохимъ образомъ, два-три, а точне говоря одинъдва, случая изъ ихъ правительственной деятельности,-- и только. Общихъ отзывовъ о митрополитахъ читаемъ въ летописяхъ пять, — три о Грекахъ и два о двоихъ Русскихъ. Изъ трехъ отзывовъ о Грекахъ два хвалебные и одинъ укоризненный. О митрополитъ Іоаннъ 2-мъ († 1089) лътопись отзывается съ величайшими похвалами, какъ о человъкъ исключительномъ: «бысть мужъ хитръ книгамъ и ученью, милостивъ (къ) убогимъ и вдовицамъ, ласковъ же ко всякому — богату и убогу, смиренъ же и кротокъ, молчаливъ, ръчисть же 3), книгами святыми утёшая печальныя, и сякого (такого) не бысть прежде въ Руси,

<sup>1)</sup> Преп. Өеодосій Печерскій нашель въ Кіев'я Студійскій уставъ у Миханла чернца монастыря Студійскаго, "иже б'я пришель изъ Гревъ съ митрополитомъ Георгіемъ", л'яг. подъ 1055 г. (ясно даетъ Георгій вид'ять въ себ'я Грека и своимъ нев'яріемъ въ святость мучениковъ Бориса и Гліба, о чемъ въ Несторовомъ житіи посл'яднихъ).

э) Дѣло епископа Ростовскаго—Полоцкаго Николая, о которомъ Лавр. лѣтъ подъ 1185 г., а Ипатск. подъ 1183 г., и въ которомъ даетъ себя видѣть его предилексія въ Грекамъ.

в) Молчаливъ и рѣчистъ въ одно и то же время, нѣтъ сомнѣнія, должно понимать такъ, что молчаливъ на пустяшныя рѣчи, а рѣчистъ на учительныя.

ни по немъ не будеть сякъ і). Митрополить Кириллъ 2-й, предпоследній за періодъ до-монгольскій († 1223), быль по отзыву летопись «учителенъ зѣло и хитръ ученью божественныхъ книгъ» 2). Отзывъ укоризненный літопись дівлаеть о митр. Іоаннів 3-мъ, преемників Іоанна 2-го, который быль по ней человекъ слабый духомъ и по причинъ скопчества крайне болъзненный тъломъ (а также, въроятно, и странный видомъ, — безбородый) з и который занималь престоль митрополичій весьма не на долгое время, какъ странная тінь: въ годъсмерти Іоанна 2-го, говорить летопись, «пошла Янка, дочь Всеволодова, въ Грецію (къ своимъ родственникамъ), и привела съ собой митрополита Іоанна скопца; когда его увидёли, то всё люди сказали: «да это пришоль мертвець»; онъ умерь, пробывь (на канедрв) отъгода до года (т. е. ровно одинъ годъ); былъ онъ мужъ некниженъ. но уможь прость и просторъкъ (). О двоихъ Русскихъ лътописи отзываются-объ Иларіонъ: «(бъ) мужъ благъ, книженъ и постникъ» 5). о Климентъ: «бысть книжникъ и философъ такъ (такой), яко же въ Русской земли не бящеть > 6). Эти общіе отзывы літописей о митрополитахъ, въ которыхъ почти исключительно обращается внимание на внижность и учительность, дополняются для насъ въ томъ же отношеніи сохранившимися до настоящаго времени сочиненіями митрополитовъ. На основаніи сихъ последнихъ должны быть причислены къ учительнымъ изъ числа Грековъ, кромъ Іоанна и Кирилла: первый митрополить Леонъ (какъ упомянули мы выше) и потомъ Георгій и Никифоръ 1-й (о чемъ см. ниже, въ главъ о просвъщении). Сохранившіяся сочиненія Іоанна 2-го вполнів подтверждають отзывъ лівтописи объ его книжности и учительности, а одно сохранившееся сочиненіе митр. Иларіона даеть видёть въ немъ человёка не просто книжнаго, а совсёмъ выдающагося изъ ряда вонъ.

Изъ правительственной дъятельности митрополитовъ періода домонгольскаго, какъ мы сказали, извъстно одинъ-два случая. Совершенно точно говоря, ихъ извъстно два. Случаи эти относятся не къ дъятельности конструитивной (если позволительно такъ выразиться).

<sup>1)</sup> Подъ 1089 г.

<sup>2)</sup> Лаврентьев. лът. подъ 1224 г.

<sup>3)</sup> Въ Греціи скопцы между монахами составляли явленіе весьма обычное. Откуда они брались, скажемъ ниже въ главъ о монашествъ.

<sup>4)</sup> Подъ 1089 г.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Подъ 1051 г.

<sup>6)</sup> Ипатск. лът. подъ 1147 г.

а къ дъятельности текущей, обычной, т. е. они представляють собою не случан какихъ-либо новыхъ меропріятій на пользу церкви, а случан проявленія обычной власти митрополитовъ, именно-случан суда митрополитами епископовъ. Мы уже предваряли выше, что они извъстны весьма плохо. Первый случай: въ 1055-мъ г. быль оклеветанъ предъ митрополитомъ Ефремомъ Новгородскій епископъ Лука Жидята однимъ изъ своихъ холоповъ; вызванный митрополитомъ въ Кіевъ, онъ быль осуждень имъ и просидъль въ заключения три года, послъ чего успълъ оправдаться и снова возвратился на свой столъ, а клеветника постигла жестокая казнь 1). Какъ совершаемъ быль судъ,-что знать было бы для насъ главное, т. е. по каноническимъ правиламъ соборно съ епископами или вопреки этихъ правилъ единолично, на это, къ сожаленію, вовсе не намекается. Во всякомъ случае для насъ замечательно туть то, что епископъ подвергается казни заточенія, которая, если не ошибаемся, есть казнь неканоническая, и что клеветникъ подвергается духовною властью гражданскому кровавому наказаніюуръзанію носа и объихъ рукъ (впрочемъ, можеть быть, быль подвергнуть наказанію не духовною властію, а гражданскою, по представленію первой и по собственному суду). Второй случай: въ 1156-мъ г. Андрей Боголюбскій, желая удалить съ своей Ростовской каседры епископа Нестора, прислалъ его въ Кіевъ на судъ къ митрополиту Константину 1-му съ какими-то на него обвиненіями. На этотъ разъ судъ, окончившійся оправданіемъ епископа, какъ сообщаеть источникъ о немъ говорящій, но въ показаніи о процессв суда не особенно впрочемъ надежный <sup>2</sup>), производимъ былъ соборно, причемъ дёло подвер-

<sup>1)</sup> Новгородск. 1-я итл. по Академ. сп. въ Продолж. Вивліов. І, 345, Новгородск. 2-я итл. и Софійск. Временн. подъ 1055-мъ г. говорять: "(Въ) семъ же итл клевета бысть на епископа Луку оть своего холопа Дудики, и изыде изъ Новгорода и иде къ Кіеву, и осуди (его) митрополить Ефремъ, и пребысть тамо три итла". Никоновская итлопись и за нею Тверская дополняють: "оть своего холопа Дудики въ неподобныхъ ръчехъ" и "осуди митрополить Ефремъ по Дудикинымъ ръчемъ и замхъ его друговъ Демьяна и Козмы клеветамъ". Первыя итлописи подъ 1058-мъ г.: "архіепископъ (sic) Лука прія свой столъ въ Новгородъ и свою волость, Дудицъ же холопу оскомины—уръзаща ему носа и объ руцъ и бъма въ Нъмпы". Вторыя:... "въ Нъмпы, сице же и его лукавымъ совътникамъ Козмѣ и Домьяну достойное воздаща злодъянію ихъ".

<sup>\*)</sup> Посланіе Константинопольскаго патріарха Луки Хризоверга въ Андрею Боголюбскому, — Никон. летоп. II, 182 и у преосвящ. Макарія т. 3. изд. 2. стр. 299. Мы называемъ посланіе въ показаніи о процессь суда источникомъ не особенно надежнымъ потому, что патріархъ, можетъ быть, говорить объ этомъ процессь суда со словъ самого Нестора. Лаврентьевская летопись говорить подъ

галось продолжительному и тщательному изследованію, иначе сказать, судъ производимъ быль сообразно каноническимъ о немъ постановленіямъ і).

Итакъ, за цѣлыя двѣсти пятьдесятъ лѣтъ, за цѣлый періодъ времени мы не имѣемъ совершенно никакихъ свѣдѣній о церковно-правительственной дѣятельности нашихъ митрополитовъ. Это, конечно, въ высшей степени прискорбно; однако необходимо надлежащимъ образомъ смотрѣть на предметъ и не спѣшитъ дѣлатъ выводовъ, которые дѣлатъ было бы несправедливо. Нѣкоторые, смотря съ предубѣжденіемъ на господство у насъ Грековъ, отъ этого рѣшительнаго отсутствія въ лѣтописяхъ извѣстій о дѣятельности митрополитовъ спѣшатъ заключать къ рѣшительному отсутствію сколько-нибудь замѣчательныхъ совершенныхъ ими дѣлъ, и затѣмъ спѣшатъ заключать о крайней или, по меньшей мѣрѣ, несомнѣнной ихъ - митрополитовъ Грековъ недоброкачественности. Спеціальную рѣчь объ этомъ мы будемъ вести нѣсколько ниже, а здѣсь пока ограничимся однимъ простымъ замѣчаніемъ, что подобное заключеніе далеко не основательно.

Мы сказали выше, что по каноническимъ правиламъ митрополиты обязаны были ежегодно собирать къ себъ на соборъ подвъдомыхъ имъ епископовъ для разсужденія о нуждахъ церкви и для ръшенія дъль, подававшихся на аппелляцію къ ихъ — митрополитовъ суду отъ суда епископовъ. Къ величайшему сожальнію надлежитъ думать, что наша Русская церковь съ самаго древняго времени подлежитъ укору въ несоблюденіи этого весьма важнаго предписанія каноническихъ правилъ о митрополичьихъ ежегодныхъ соборахъ. Необходимо думать, что въ періодъ до-монгольскій епископы собирались къ митрополиту въ Кіевъ гораздо чаще, нежели какъ это стало впослъдствіи, и что со-

<sup>1156-</sup>мъ г., что "на туже зиму иде епископъ Несторъ въ Русь и лишиша ѝ епископъи"; но Никоновская лѣтопись дополняеть, что Несторъ, осужденный было митрополитомъ въ 1156-мъ г., быль оправданъ имъ послѣ новаго испытанія его дѣла въ слѣдующемъ въ 1157-мъ г.. Она называетъ обвинителями его или, какъ она говоритъ, клеветниками на него "своихъ домашнихъ"; но изъ посланія патріарха къ Боголюбскому видно, что обвинителемъ былъ не кто иной, какъ самъ князь и что домашніе епископа были только свидѣтелями (и—по увѣренію Никон. лѣт.—подвергались наказанію отъ митрополита за лжесвидѣтельство).

<sup>1)</sup> Еще извъстны два случая проявленія митрополитами своей власти надъ епископами, именно — митр. Климентомъ надъ епископомъ Новгородскимъ Нифонтомъ и митр. Константиномъ 2-мъ надъ Ростовско-Суздальскимъ епископомъ Өеодоромъ или Өеодорцемъ. Но они суть случаи не столько суда, сколько личной расправы митрополитовъ съ епископами; о нихъ скажемъ ниже.

боры не ежегодно регулярные и необязательные были устрояемы митрополитами сравнительно довольно нередко. Со всею вероятностію следуеть предполагать, что въ продолжение этого періода въ отношеніяхъ мигрополитовъ къ епископамъ было значительно болве простоты и духа братства, гораздо менве духа высокаго начальства съ одной стороны и духа чиновничьей субординаціи съ другой, нежели какъ то стало потомъ на Москвъ. При этой предполагаемой со всею въроятностію относительно того времени простоть отношеній следуеть полагать, что безъ дальнихъ и безъ всякихъ формальностей епископы обращались къ митрополиту и лично являлись въ Кіевъ всякій разъ, какъ это находили почему-нибудь нужнымъ. Но за всемъ симъ необходимо думать, что у насъ не было введено и не существовало въ до-монгольскій періодъ обычая ежегодно и регулярно собирать предписанныхъ каноническими правилами соборовъ митрополіи или иначе всей Русской церкви, которая представляла изъ себя митрополію, ибо на существованіе обычая такихъ ежегодныхъ соборовъ мы не находимъ ръшительно никакихъ указаній ни въ льтописяхъ ни въ какихълибо памятникахъ до-монгольскаго періода. Нельзя винить въ этомъ однихъ митрополитовъ; по всей въроятности, они виноваты были даже всъхъ менъе. Мы знаемъ, что и въ Греціи епископы весьма неохотно являлись на эти соборы, которые слишкомъ ограничивали ихъ власть 1); твиъ болве это должно было случиться у насъ, гдв въ дальности епископій отъ митрополіи существоваль, до нівкоторой степени, основательный предлогь уклоняться оть сихъ соборовъ, и гдв, какъ положительно свидетельствуеть намъ митрополить Іоаннъ 2-й въ такъ называемомъ Правилъ черноризду Іакову, епископы уклонялись отъ соборовъ и не ежегодныхъ и не срочныхъ, а созывавшихся митрополитами по требованію нуждъ і). Эти послёдніе виновны только тёмъ, что не настаивали, во что бы то ни стало, на точномъ исполнении

<sup>1)</sup> Лаодикійск. соб. пр. 40, 4-го всел. соб. пр. 19, 6-го всел. соб. пр. 8 fin. (Кареагенск. соб. пр. 53 по пространному чтенію у *Раміи* и *II.*, III, 433). Относительно времени, соотв'єтствующаго нашему періоду домонгольскому, см. патр. Алекс'єм у *Раміи* и *II.*, V, 27).

<sup>2)</sup> Въ Памятникахъ древне-русскаго каноническаго права, изданныхъ А. С. Павловымъ и составляющихъ VI томъ Русской Исторической библіотеки, соl. 18, § 31: "иже не послушають епископи своего митрополита совокуплятися призываеміи отъ него сборъ сотворити, иже (такъ какъ) злѣ творящая, посварити ихъ отеческимъ наказаніемъ". Разумѣть эти слова митр. Іоанна о правильныхъ ежегодныхъ соборахъ мы не находимъ основательнымъ, ибо самый образъ выраженія показываетъ, что туть разумѣются соборы не ежегодные, а созываемые по мѣрѣ нужды.

каноническихъ требованій относительно помянутыхъ соборовъ. Весьма прискорбно это, отъ чего бы ни случившееся, опущеніе не столько по отношенію къ самому періоду до-монгольскому, сколько по отношенію къ послідующему времени. Въ періодъ до-монгольскій митрополиты Греки, послідуя добрымъ обычаямъ своей родины, нітъ сомнітнія, и при отсутствіи сихъ регулярныхъ соборовъ въ достаточной степени поддерживали духъ коллегіальности и братства между епископами и духъ совіщательности въ общецерковномъ управленіи. Но посліт перенесенія канедры митрополіи въ Москву, въ иныхъ людяхъ и подъ иными вліяніями, начался тоть духъ разъединенія и разобщенія, которому могли бы воспрепятствовать только помянутые соборы. Если бы Москва наслідовала отъ Кієва обычай ежегодно совіщаться о дівлахъ церкви, то віроятно весьма много хорошаго напридумывала бы она на пользу сей послідней...

Въ періодъ московскій наши митрополиты имѣли обычай изрѣдка обращаться къ духовенству и къ мірянамъ митрополіи съ своими учительными окружными посланіями. Хотя отъ митрополитовъ нашего періода неизвѣстно ни одного такого посланія, однако мы имѣемъ основанія полагать, что обычай ведеть свое начало отъ нихъ (основанія укажемъ во 2-мъ томѣ).

Что касается до путешествій нашихъ митрополитовъ въ Константинополь, къ патріарху, то намъ изв'єстно н'єсколько, весьма немного, частныхъ случаевъ того, что митрополиты находились въ Константинопол'є; но какъ именно часто предпринимали они путешествія, это остается намъ совершенно неизв'єстнымъ 1).

Въ числѣ митрополитовъ періода до-монгольскаго, какъ мы сказали, двое были не Греки, а природные Русскіе, избранные и поставленные въ самой Россіи. Такъ какъ обычный порядокъ былъ тотъ, чтобы митрополиты избирались и посвящались въ Константинополѣ, то само собою предполагается, что эти два случая представляли собою событія исключительныя.

<sup>1)</sup> Частные извъстные случаи и всего ограничиваются числомъ четырехъ: при патр. Іоаннъ Ксифилинъ (1064—1075) присутствоваль на патріаршемъ соборъ не называемый по имени русскій митрополить, см. выше стр. 280; въ 1073-мъ году митр. Георгій, по свидътельству нашей лътописи, находился въ Греціи; на одномъ изъ соборовъ, бывшихъ при патр. Николаъ Граммативъ (1084—1111) присутствовалъ не называемый по имени Русскій митрополить, —выше стр. 281; на соборъ 1171-го годъ присутствовалъ русскій митрополить Михаилъ, —выше стр. 282.

Первый случай имълъ мъсто при второмъ христіанскомъ государъ нашемъ, при Ярославъ Великомъ. Лътопись говорить, что въ 1051-мъ г. Ярославъ, собравъ епископовъ, поставилъ въ св. Софіи митрополитомъ Иларіона, который быль предъ тімь священникомъ при церкви находившагося подъ Кіевомъ великокняжескаго села Берестова <sup>1</sup>), который отличался весьма строгой, подвижнической, жизнію <sup>2</sup>) и который быль челов'вкъ необыкновенно умный, в'вроятно отлично по своему времени образованный и блистательно, изъ ряду вонъ, красноръчивый, о чемъ скажемъ ниже. Лътопись ни единымъ словомъ не говорить, что заставило Ярослава поставить Иларіона, т. е. поставить митрополита у себя дома и своими епископами, безъ всякаго сношенія съ Греками з), и следовательно-остается делать только догадки. Одна изъ поздивишихъ летописей, именно--- Никонов-ская, а вслёдъ за нею и нёкоторые изъ новыхъ изслёдователей, предполагають, что причиной была война Ярослава съ Греками. Но предположение это не можеть быть признано основательнымъ: Ярославъ нивлъ войну съ Греками въ 1043-мъ г.; чрезъ три года, следовательновъ 1046-мъ г., быль заключенъ миръ и отъ него до поставленія Иларіона прошли цълые пять льть. За симь, остается предполагать, какъ и предполагаеть большинство новых в изследователей, что Ярославъ быть недоволенъ существовавшимъ порядкомъ избранія и поставленія митрополитовъ, по которому мы должны были получать Грековъ, притодившихъ изъ Константиноноля, и что онъ хотёлъ ввести новый порядовъ ихъ избранія и поставленія — изъ природныхъ Русскихъ и въ самой Россіи. Предположеніе само по себ'в представляется весьма естественнымъ и въроятнымъ. Если мы припомнимъ то, что говорили више о полученной нами сначала автокефаліи, то оно будеть казаться еще болье въроятнымъ, именно -- тогда можно будеть объяснять дъло такъ, что Ярославъ хотель возвратить эту данную намъ и тотчасъ же отнятую автокефалію. Какъ однако, повидимому, ни въроятно предполагать все это, мы съ своей стороны весьма и крайне сомнъваемся, чтобы и на самомъ дълъ предполагать это было должно. Что Ярославъ могь стать недоволенъ существовавшимъ порядкомъ, что онъ могъ вивть мысль и желаніе ввести новый порядокь, а тёмь более возвра-

<sup>1)</sup> Въ мъстности Печерскаго монастыря.

<sup>2)</sup> О жизни летопись подъ 1051-иъ г.

<sup>•)</sup> Вся рѣчь кѣтописи о поставленіи Иларіона состоить въ слѣдующемъ: "въ кѣто 6559 постави Ярославъ Ларіона митрополитомъ Руси въ святѣй Софъи, собравъ епископы".

тить порядокъ первоначальный (автокефалію), это, повторяемъ, само по себъ весьма возможно. Но нъть совершенно никакихъ положительныхъ признаковъ думать, чтобы это и на самомъ деле было такъ. Ярославъ быль отець, память котораго свято чтили его дети. Если бы онъ имълъ помянутую мысль, то онъ, конечно, завъщаль бы ее симъ последнимъ; а если бы это было такъ, то необходимо было бы ожидать, что сыновья его будуть настаивать на введенномъ имъ новомь порядкв и будуть стараться его отстаивать. Никакихъ следовъ ничего подобнаго однако мы вовсе не видимъ. Правда, что лътописныя извъстія, которыя мы имъемъ за то время, чрезвычайно скудны и неполны; но если бы не нарочными рѣчами, то по крайней мѣрѣ какой-нибудь обмолькой и какимъ-нибудь случайнымъ замечаніемъ летопись дала бы знать, что была после Ярослава борьба за введенный имъ новый порядокъ; но никакихъ и подобныхъ случайныхъ намековъ вовсе неизвъстно. На другой годъ послъ смерти Ярослава мы находимъ на канедръ митрополичьей Грека Ефрема 1). Если бы было извъстно, что онъ пришелъ еще при немъ, то это положительно и прямо значило бы, что Ярославъ, ставя Иларіона, не думалъ вводить никакихъ новыхъ порядковъ. Но предположимъ, что Ефремъ пришелъ не при немъ, а уже послъ его смерти. На другой годъ послъ смерти отца дъти принимають митрополита Грека: въроятнъйшее отсюда заключеченіе, конечно, есть то, что отець не завъщаль дътямь не принимать Грековъ. Мы полагаемъ, что поступокъ Ярослава гораздо въроятиъе понимать просто какь отдельный поступокь, при которомь не имелось въ виду ничего общаго и ничего дальнъйшаго, а также и ничего прежняго. Ярославу очень понравился Иларіонъ, который, сколько мы знаемъ о немъ, дъйствительно заслуживалъ самой полной любви. Желая видъть его митрополитомъ, онъ и приказаль епископамъ поставить его-не потому, чтобы имъть въ виду начать имъ рядъмитрополитовъ

<sup>1)</sup> Что Ефремъ былъ Грекъ, положительнымъ образомъ этого намъ неизвъстно, но, какъ говорили мы выше, это есть въроятнъйшее предполагать. Видъть въ Ефремъ самого Иларіона подъ монашескимъ именемъ, представляется намъ совершенно не основательнымъ: лътописецъ называетъ Иларіона тъмъ именемъ, которое онъ носилъ въ митрополитахъ, слъдовательно—это имя и есть монашеское, а какъ назывался онъ въ міру, лътописецъ этого не сообщаетъ (въроятно, потому, что не знаетъ). Отъ самого Иларіона сохранилось исповъданіе въры, данное имъ письменно предъ принятіемъ сана митрополичьяго, и подъ этимъ исповъданіемъ онъ подписался: "мнихъ и прозвитеръ Иларіонъ", см. Прибавлл. къ Творр. свв. Отщи. ч. П, 1844-го года, стр. 255.

изъ природныхъ Русскихъ, а потому только, что именно его хотелъ видеть митрополитомъ. Ярославъ зналъ Иларіона, который, весьма возможно, быль его духовникомъ, какъ человвка строго-подвижнической жизни, блестяще талантливаго и высоко образованнаго, и ему могло казаться обиднымь для русской чести, чтобы, обходя такое свътило, посылать за митрополитомъ въ Грецію. Изъ-за одного человіка, повидимому, не стоило решаться на то, чтобы входить въ ссору съ Греками. Но Ярославъ быль такой государь, который нисколько не стёснялся Греками, -- захотёль и сдёлаль, не обращая никакого на нихъ вниманія 1). Что поступокъ Ярослава долженъ быть понимаемъ именно такъ, какъ мы его понимаемъ, въ пользу этого говорять и нъкоторыя, положительно извъстныя намъ, обстоятельства. Если бы Ярославъ, ставя Иларіона въ митрополиты, котель начать съ него новый порядокъ, то это означало бы разрывъ церковнаго союза съ Греками, а виъстъ съ симъ послъднимъ и вообще вражду его къ нимъ. Съ другой стороны и Греки, если бы дёло действительно имёло себя такъ, воспылали бы той же враждой къ Ярославу. Между темъ, или предъ самымъ поставленіемъ или посл'я самаго поставленія Иларіона Ярославъ женилъ своего любимаго сына Всеволода на греческой царевић 1). Если бракъ имћиъ мъсто до поставленія, то онъ свидътельствуеть, что не было вражды съ Греками у Ярослава; если послъ поставленія, то онъ свидітельствуеть, что не было таковой вражды у Грековъ къ нему. Сейчасъ указанное обстоятельство располагаетъ насъ думать, что поставленіе Иларіона не им'вло своимъ сл'вдствіемъ даже и кратковременнаго недоразумвнія и неудовольствія съ Греками, что, поставивъ его, потому что хотълъ поставить его именно, Ярославъ тотчасъ же затемъ вошель въ сношенія и объясненія съ последними. Представивъ и объяснивъ имъ, что случившееся поставленіе

<sup>1)</sup> Относительно поздивитало времени мы знаемъ, что Греки очень не торопились съ замвиненемъ канедры русской митрополіи, когда она упраздиялась. Если это было такъ и въ древнее время, то можно предполагать, что Ярославъ быль разсерженъ и оскорбленъ медленіемъ Грековъ и что, не желая ждать, онъ и поставилъ митрополита въ самой Россіи. Когда митрополить былъ поставленъ, Греки могли извиниться передъ нимъ, а такимъ образомъ и дѣло могло быть улажено.

<sup>2)</sup> На какой-то близкой родственницѣ Константинопольскаго императора Константина Мономаха (1042—1054), но не на его дочери, нбо Константинъ, сколько извъстно, дочерей не имълъ (отъ сего и старшій сынъ Всеволода Владимиръ прозванъ Мономахомъ). Въ какомъ году женатъ былъ Всеволодъ, мы не знаемъ, но первое дитя у него (помянутый сейчасъ сынъ Владимиръ Мономахъ) родилось въ 1053 г.

должно быть понимаемо какъ отдёльный и исключительный случай, не долженствующій имёть никакихь дальнёйшихь послёдствій, онъ этимъ вполнъ ихъ и удовольствовалъ, заставивъ признать совершившійся фактъ, а такимъ образомъ по поводу поставленія не быль нарушаемъ и миръ церковный. Считаемъ нужнымъ прибавить къ сему еще нъчто, что беремъ изъ области только вероятнаго. Въ 1055-мъ г., какъ мы говорили выше, имъль мъсто судь митр. Ефрема надъ Новгородскимъ епископомъ Лукой Жидятой. Новгородскія летописи не указывають причинъ суда, но летопись Никоновская утверждаеть, что епископъ быль оклеветань предъ митрополитомъ «въ неподобных» речехъ». Согласившись признать это дополнительное сообщение Никоновской лѣтописи, согласившись за темъ думать, что неподобныя речи относились къ самому митрополиту, весьма въроятно будетъ понимать дъло такъ, что Лука Жидята природный Русскій высказываль свое недовольство твиъ, что после митрополита изъ Русскихъ (Иларіона) снова явился на канедру Грекъ. Но если мы согласимся на все это, то туть же будемъ имъть и доказательство, что князья нисколько не раздъляли негодованія епископа: нисколько не защищенный последними, Лука быль суждень и осуждень митрополитомь, и пробыль въ Кіевь (въ большемт, или меньшемъ заключеніи), пока не успълъ такъ или иначе оправдаться, три года.

Второй случай имель место черезь сто леть после Ярослава, въ половинъ XII въка. Въ 1145-мъ году, въ правление великаго князя Всеволода Олеговича (изъ рода князей Черниговскихъ, внука Святослава Ярославича), митрополить Михаиль, занимавшій канедру впродолжение 16-14 леть (см. выше), оставиль Кіевь и удалился въ Константинополь къ патріарху. Въ 1147-мъ году преемникъ Всеволода († 1146) великій князь Изяславъ Мстиславичъ (изъ племени Мономаховичей, родоначальникъ линіи князей Волынскихъ, внукъ Владимира Мономаха) поставилъ преемника Михаилу, митрополита Клима или Климента, изъ природныхъ Русскихъ и въ самой Россіи безъ сношеній съ патріархомъ. Къ этимъ краткимъ извістіямъ літописи, къ сожальнію, не прибавляють совершенно никаких комментаріевь относительно вопросовъ: почему и что. Само собою, конечно, разумъется, что Михаилъ оставилъ Кіевъ и удалился въ Константинополь по какимъ-нибудь неудовольствіямъ; можно разумёть туть, какъ обыкновенно разумъють, неудовольствія на междуусобія князей, которыя были особенно сильны въ княжение именно Всеволода, такъ какъ онъ, по

своимъ личнымъ цълямъ, нарочито возбуждалъ и поддерживалъ ихъ 1); но въроятиве разумъть какія-нибудь личныя, неизвъстныя намъ, неудовольствія съ великимь княземь, ибо въ періодъ до-монгольскій междуусобія князей были такъ обычны, что если бы митрополиты хотёли оставлять изъ-за нихъ престоль, то ни одинъ изъ нихъ не остался бы на немъ до смерти. По той или другой причинъ удалился Михаиль, но представляется затёмь вёроятнёйшимь думать, что Изяславъ ръшился поставить преемника ему въ самой Руси не въ гнъвъ на его поступовъ, а въ гивей на поведение патріарха Константинопольскаго послъ его поступка, именно-на медленіе послъдняго дать Русскимъ митрополита. Михаилъ удалился не при немъ, а при его предшественникъ, съ которымъ онъ не имълъ ничего общаго и къ которому, за его поведеніе по отношенію къ себъ, не могъ питать и сохранять иныхъ чувствъ, кромв чувства вражды (Всеволодъ устраниль было Изяслава отъ великокняжескаго престола, желая передать его своему брату Игорю Олеговичу); следовательно - весьма сомнительно, чтобы онъ могь наследовать оть перваго гневъ на поступокъ митрополита, та или другая была причина последняго. Что касается до патріарха, то этоть, вслідствіе жалобь Михаила на Русскихь, могь медлить назначениемъ новаго митрополита съ цёлію изъявить имъ свое неудовольствіе и наказать ихъ, что и могло возбудить гнввъ Изяслава, которому досталось, такъ сказать, въ чужомъ пиру похмёлье, т. е. приходилось нести наказаніе за вину другихъ 1). Лівтопись сообщаеть 3), что Михаилъ, удаляясь изъ Кіева, оставилъ епископамъ рукописаніе о томъ, «яко не достоить имъ безъ митрополита въ святъй Софьи (т. е. Кіевской митрополичьей) служити». Такъ этому надлежало быть и по правиламъ каноническимъ 4); твиъ болве нарочитое подтвержденіе

<sup>1)</sup> Cfr Соловъева Исторіи Россіи т. 2, изд. 4 стрр. 110, 112 и 114.

въ 1145-мъ году патріархомъ Константинопольскимъ быль Михаилъ Оксить или Куркуя; въ слёдующемъ 1146-мъ году его смёнилъ Козма Аттикъ, который низложенъ быль въ Февралё 1147-го года и послё котораго престолъ оставался празднымъ до конца Декабря 1147-го года, когда занялъ его Николай Музалонъ. Очень можетъ быть, что эти смёна патріарховъ и незамёщенность канедры, а не что нибудь другос, и были причиной медленія въ поставленіи Русскаго митрополита.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ипатская подъ 1147-мъ годомъ.

<sup>4)</sup> По которымъ епископъ не можеть дёлать ничего архісрейскаго, а въ томъчислё и совершать служеній въ храмахъ, безъ дозволенія мёстнаго епископа, см. прр. Апост. 35, 6 Всел. соб. 20 и Антіох. соб. 13 и 22, и толкованія на нихъ (если отсутствуеть дозволяющій, то не можеть быть дано и получено дозволенія).

правиль митрополитомъ долженствовало произвести то, чтобы ихъ нарушеніе казалось преступленіемъ. Михаиль оставиль свое рукописаніе, нъть сомнънія, съ цълію наказать Всеволода Олеговича лишеніемъ архіерейскаго служенія въ главномъ храмь его столицы; но за смертію Всеволода, вследствіе медленія патріарха назначить новаго митрополита, наказаніе приходилось нести Изяславу. Лишеніе архіерейскаго служенія само по себ' не было обстоятельствомъ первостепенной важности, но оно должно было сильно оскорблять гордость и щекотливость великаго князя, ибо чрезъ это, къ унижению передъ другими князьями, онъ представлялся какъ бы находящимся подъ эпитиміей и подъ запрещеніемъ. Между тъмъ Изяславъ Мстиславичъ, одинъ изъ выдающихся по своему характеру князей періода домонгольскаго, быль вовсе не изъ числа тъхъ людей, которые имъють наклонность териъливо сносить оскорбленія своей гордости. По той или другой причинъ Изяславъ ръшилъ избрать и поставить преемника Михаилу въ самой Россіи, не обращансь из патріарху, но главный вопросъ здісь состоить въ томъ, что имъль онъ при семъ въ виду? Хотъль ли поставить митрополита подобнымь образомъ только на этотъ одинъ разъ или же хотыть установить новый способъ избранія митрополитовъ вообще на будущее время? Извъстно, что считается имъющимъ положительное свидетельство въ свою пользу второе. Однако, это положительное свидътельство относится не къ самому поставленію Климента, а къ дальнъйшему, и, какъ увидимъ ниже, не имъетъ никакого значенія и смысла. О поставленіи Климента говорять літописи Лаврентьевская и Ипатская, первая весьма кратко, вторая довольно подробно, и объ говорять такъ, что обходять совершеннымъ молчаніемъ нашъ вопросъ, именно — одна кратко сообщая, а другая довольно подробно разсказывая о немъ, какъ о событіи случившемся въ такомъ-то году, и ни единымъ словомъ не касаются того, какъ его понимать. Вся рвчь Лаврентьевской летописи есть следующая: «Въ лето 6655 (1147) Изяславъ постави митрополита Клима, калугера Русина, особь съ шестью епископы, мъсяца Іюля въ 27, на память святаго Пантелеимона». «Въ то же (1147-е) лъто, — пишеть Ипатская льтопись, — постави Изяславъ митрополитомъ Клима Смолятича, выведъ изъ Заруба», затемъ разсказываеть объ обстоятельствахъ поставленія, о протеств противъ него некоторыхъ епископовъ и только. Если бы мы имъли передъ собою ръчи людей, у которыхъ въ обычай говорить определенно и обстоятельно, тогда было бы для насъ несомивино, какъ понимать это совершенное умолчание о смыслъ события: умалчивается, обыкновенно, то, что само собою подразумввается и чего по этой причинъ разсказывающему не приходить на умъ замъчать нарочито; следовательно, тогда было бы для насъ несомненно, что случай, о которомъ намъ повъствуется безъ всякаго замъчанія и поясненія, какъ понимать его, долженъ быть понимаемъ какъ случай единичный, нбо при подобномъ образв повъствованія это подразумъвается само собой, а что-либо другое никакъ не можетъ подразумъваться, или иначе сказать — подразумъвается только это, а не что-либо другое. Но наши летописцы въ отношении къ церковнымъ деламъ, какъ мы уже давали знать много разъ выше, вовсе не могуть быть признаны людьми, имъющими наклонность говорить опредъленно и обстоятельно; а следовательно, и обычный способъ пониманія людскихъ речей не можеть быть приложень къ ихъ указаннымъ рвчамъ (потому что въ отношеніи къ ихъ ръчамь о церковныхъ дёлахъ никогда не будеть для насъ несомивничнъ, чтобы недосказанное было то, что само собою должно быть подразумъваемо, а не то, что они по своему обычаю просто не досказывають). Когда невозможно толковать людей съ увъренностію, то остается толкованіе въроятное. Это послъднее, конечно, есть то, что въ другомъ случав, т. е. въ приложении въ другимъ людямъ, было бы несомнённымъ. Такимъ образомъ, рёчи лётописцевъ о поставленіи Климента Изяславомъ представляется в вроятнайшимъ понимать такъ, что последній въ одинъ данный разъ хотель поставить митрополита въ Россіи и не имъль намъренія навсегда ввести новый порядокъ избранія митрополитовъ. Считать наиболіве вівроятнымъ первое, а не второе, заставляеть и собственное поведеніе Изяслава. Поставивъ Климента въ митрополиты, онъ не входилъ въ сношенія съ патріархомъ, чтобы испросить у него митрополиту признаніе законности, — это мы знаемъ положительно і). Следовательно, если предполагать, что Изяславъ, ставя Климента, имълъ намърение ввести новый порядокъ поставленія митрополитовъ, то нужно будеть понимать его поведение такъ, что онъ хотъль сдвлать это самовольно, не ища согласія патріарха. Но сдёлать это значило произвести схизму и расколь между Русскою церковію и Греческой: чтобы різшился на последнее Изяславъ Мстиславичъ или вообще какой бы то ни было Русскій князь XII в., это представляется намъ весьма сомнительнымъ. Другое дело поступовъ единичный: разгиеванный патріархомъ князь

<sup>1)</sup> Изъ рѣчей Клименту епископа Новгородскаго Нифонта, Ипатск. лът. подъ 1147-мъ и 1159-мъ годами.

могъ отметить первому тъмъ, что на одинъ разъ восхитилъ у него его право ставить митрополитовъ и произвель временную схизму. За личное оскорбленіе, которое Изяславъ находиль въ поведеніи патріарха по отношенію къ себ'в, онъ могь им'єть желаніе и во гнівв'є ръшимость отистить тъмъ же личнымъ оскорблениемъ; но идти далъе, внести постоянную смуту въ церковь, — это въ виду всегдашней благоразумной умеренности нашихъ князей, которымъ никогда не былъ присущъ дукъ крайняго радикализма, представляется весьма маловъроятнымъ. Но если бы мы вопреки того, что представляется въроятнъйшимъ на основании лътописей и на основании истории самаго дъла, какъ мы ее знаемъ, все-таки захотели представить его себе такъ, что Изяславъ не только въ одинъ данный разъ хотелъ поставить митрополита въ самой Россіи, а вообще ввести новый порядокъ ставленія митрополитовъ, то и въ этомъ случав обычныя представленія, будто таково было желаніе всей Руси, сильно будто бы оскорблявшейся и тяготившейся властью митрополитовъ Грековъ, были бы далеко невърны. Лаврентьевская летопись говорить, что Изяславъ поставиль Климента въ митрополиты «особь съ шестью епископы». Это «особь» значить то, что Изяславъ поставилъ Климента не по совъту и соглашенію съ другими князьями, а безъ нихъ и вопреки имъ, одинъ самъ собой, и следовательно — те или другія мысли были у него при поставленіи Климента, прочіе князья не раздёляли ихъ и не сочувствовали имъ. До какой степени между прочими князьями было мало противниковъ власти митрополитовъ Грековъ, если только самъ Изяславъ вообще быль имъ, видно изъ того, что къ нимъ не принадлежаль родной брать Изяслава, находившійся съ нимъ въ наилучшихъ братскихъ отношеніяхъ — Ростиславъ Смоленскій (какъ увидимъ ниже). Въ этомъ случав оставалось бы вврнымъ только то, что большинство Русскихъ епископовъ было противъ власти митрополитовъ Грековъ или по крайней мъръ не за нее.

Въ 1147-мъ г. въ Россіи было 10 или 11 архіерейских в канедръ 1), изъ нихъ одна была праздною 2); слёдовательно всёхъ епископовъ

<sup>1)</sup> Десять: Черниговская, Переяславская, Владимиро-Волынская, Бѣлгородская, Юрьевская, Туровская, Полоцкая, Новгородская, Ростовская и Смоденская; одиннадцатая — Галичская открыта неизвѣстно вогда до 1165-го г. и весьма возможно, что въ 1141-мъ г. (см. ниже въ приложеніи къ этой главѣ: Частиѣйшія извѣстія объ епархіяхъ).

<sup>3)</sup> Туровская, епископъ который въ 1146-мъ г. удаленъ быль съ каоедры Изяславомъ по причинамъ политическимъ, Лаврент. и Ипат. гътт.

было 9 или 10. Изъ этихъ 9-ти или 10-ти епископовъ явились къ Изяславу на соборъ въ Кіевъ для избранія и поставленія митрополита въ самой Россіи, по свидетельству Лаврентьевской летописи, шестеро. а по свидетельству Ипатской летописи, какъ кажется, въ данномъ случав болве вврному, пятеро 1). Изъ остальныхъ епископовъ двое не явились на соборъ потому, что были противъ поставленія митрополита въ Россіи, а о мысляхъ прочихъ ничего неизвъстно и очень можеть быть, что они уклонились отъ собора не по собственнымъ волъ и намеренію, а по причинамъ независящимъ, т. е. потому, что не желали ихъ участія въ соборъ ихъ удъльные князья 2). Изъ двоихъ епископовъ, прямо заявившихъ свое несогласіе на поставленіе Климента и протестовавшихъ противъ него, одинъ былъ Грекъ; следовательно изъ всьхъ Русскихъ епископовъ, которые были родомъ Русскіе, протестовалъ только одинъ з). Передавая часть или же вообще сущность соборныхъ разсужденій, Ипатскій летописець пишеть, что епископь Черниговскій, или старшій по столу между присутствовавшими, или болье другихъ авторитетный лично, говориль: «я знаю, что епископы, составивъ изъ себя соборъ, имъютъ право поставить митрополита ')....

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ипатскій явтописець, вообще обнаруживающій въ себв человъка болье близко знакомаго съ дъломъ о поставленіи Климента, прямо перечисляєть епископовь, присутствовавшихъ на соборъ, именно—по нему они были: Черниговскій, Переяславскій, Владимирскій, Бългородскій и Юрьевскій.

<sup>2)</sup> Ипатская явтопись какъ будто представляеть двло такимъ образомъ, что епископы, несогласные на поставленіе Климента, протестовали на соборѣ. Но Новгородская 1-я явт., весьма подробная о своемъ Новгородскомъ епископѣ Нифонтѣ, бывшемъ противъ поставленія Климента, ничего не говорить объ его путешествіи въ Кієвъ въ 1147-мъ г., и слова, съ которыми Ипатск. явтопись заставляеть Нифонта обращаться къ Клименту какъ бы на соборѣ, могли быть говоримы только уже послѣ него (когда Клименть былъ посвященъ). Само по себѣ непонятно, зачѣмъ епископы, несогласные на поставленіе Климента, прибыли бы на соборъ (и даже—какъ были бы пущены на него), и Нифонть, если бы былъ на немъ, долженъ былъ попасть въ заточеніе тотчасъ послѣ него (Впрочемъ, если въ лѣтописи, въ данномъ мѣстѣ, измѣнить пунктуацію и въ перечисленіи епископовъ, присутствовавшихъ на соборѣ, послѣ "Володимерьскии Федоръ" поставить не запятую, какъ въ печатномъ, а точку: то и она не будеть говорить, что епископы несогласные присутствовали на соборѣ).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Что касается до епископа Полоцкаго, то его считать протестовавшимъ, на основании Ипат. дът. подъ 1156-мъ г. (2-го изд. стр. 333), нътъ никакого достаточнаго основания,—онъ могъ быть только человъкомъ гибкимъ.

<sup>4) &</sup>quot;Азъ свъдъ, яко достоить сшедшеся епископомъ митрополита поставити". Можно понимать не совсъмъ опредъленнаго лътописца и такъ, что епископъ говориль это Изяславу до собора, т. е. что послъдній, желая поставить митрополита

я знаю, что мы имъемъ право поставить; къ тому же у насъ есть глава святаго Климента: какъ Греки ставять (патріарховъ) рукой святаго Іоанна, (такъ и мы поставимъ митрополита» 1). «Такъ порвшили», говорить лътописецъ, и 27 Іюля 1147-го г. былъ поставленъ въ митрополиты главою св. Климента избранный вел. княземъ кандидатъ—Климъ или Климентъ, монахъ и схимникъ, т. е. монахъ великаго образа, по отзыву того же лътописца, который мы приводили уже выше, «книжникъ и филосовъ такъ, яко(ва) же въ Русской земли не бяшеть» 2).

Два епископа, прямо протестовавшіе противъ поставленія митрополита въ Россіи, были Нифонтъ Новгородскій и Мануилъ Смоленскій. Мануилъ былъ родомъ Грекъ, и этимъ помимо всего дальнъйшаго объясняется его протестъ 3). Но Нифонтъ, по всей въроятности, былъ природный Русскій 4). Предполагая, что при поставленіи Климента

въ самой Руси, предварительно совътовался съ епископомъ, можно ли это сдълать, и епископъ отвъчалъ утвердительно.

<sup>1) &</sup>quot;Якоже ставять Греци рукою святаго Ивана". Что разумьть подъ этими словами, до сихъ поръ не разыскано; но что у Грековъ что-то такое дъйствительно было, объ этомъ необходимо заключать изъ словъ Новгородскаго архіепископа Антонія, который въ своемъ Константинопольскомъ Паломникъ говорить, что въ св. Софіи Константиноп. находится "Германа рука, ею же ставятся патріарси" (по изд. Савваимова, Спб. 1872, стр. 56; тутъ же см. примъч. 8-е ученаго издателя).

<sup>2) &</sup>quot;Постави Изяславъ митрополитомъ Клима Смолятича, выведъ изъ Заруба". "Смолятича" обывновенно понимають такъ, что Климентъ быль родомъ Смолянинъ, изъ Смоленской области; но весьма возможно и то, что оно было родовымъ его прозваніемъ. Выведъ изъ Заруба, т. е. приведши изъ монастыря, который быль въ Зарубь. Зарубовъ извъстно два: Кіевскій, находившійся на той сторонъ Днѣпра противъ впаденія въ него съ этой стороны р. Трубежа (часто упоминаемый въ лѣтописяхъ; точное опредѣленіе его мѣста въ Книгѣ большому чертежу стр. 93, въ настоящее время деревня Зарубинцы), и Смоленскій, точнымъ образомъ неизвѣстно гдѣ находившійся (Дополн. въ Авт. ист. 1, 6 и Инатск. лѣт. 2 изд. стр. 364). Вѣроятиѣе разумѣть первый, о существованін въ которомъ монастыря извѣстно положительно.—Замѣчательно, что при избраніи кандидата въ митрополиты было отступлено отъ обычаевъ греческихъ: въ Греціи не ставили въ епископы монаховъ велика го образа или схимниковъ, каковъ былъ Клименть (см. ниже).

<sup>3)</sup> Епископъ Владимирскій Өеодоръ по Лаврентьевск. лѣт. (подъ 1137-мъ г.) быль (какъ и Мануиль, ibid.) скопець. На этомъ основаніи гораздо вѣроятнѣе считать его Грекомъ, чѣмъ Русскимъ. А если такъ, то странно и замѣчательно, что онъ не протестовалъ (бывъ епископомъ собственной области Изяслава, въ случаѣ протеста онъ рисковалъ престоломъ и по этой причинѣ не протестовалъ?).

Относительно національности Нифонта мы не имѣемъ прямыхъ свѣдѣній и ясныхъ указаній. Если бы онъ быль Грекъ, то Новгородскій лѣтописецъ, непосредственный его современникъ (и, можеть быть, священникъ, имъ поставленный,

имѣлось въ виду навсегда установить порядокъ избранія и поставленія митрополитовъ въ самой Россіи, находять страннымъ, что противъ этого могь протестовать Русскій, и объясняють поведеніе Нифонта частными интересами Новгородской каеедры, для которой было болѣе выгодно, чтобы митрополиты были изъ Грековъ и поставленные въ Греціи. Но, во-первыхъ, далеко для насъ неясно, какимъ образомъ для епископовъ Новгородскихъ послѣднее могло быть болѣе выгоднымъ: послѣ Изяслава остался старый порядокъ поставленія митрополитовъ, и мы знаемъ, что епископы Новгородскіе не извлекли изъ него для своихъ интересовъ никакихъ выгодъ. Если разумѣютъ право апелляціи къ патріарху (при предположеніи, что поставляемые въ Россіи митрополиты остались бы въ подчиненіи послѣднему), то напротивъ для епископовъ Новгородскихъ былъ бы болѣе выгоденъ новый порядокъ, чѣмъ старый, ибо тягаться въ Константинополѣ съ митрополитомъ изъ Русскихъ можно было съ надеждой на успѣхъ, тогда какъ

Новгор. 1-я лът. подъ 1144-мъ г.), говорящій о немъ много и обстоятельно, кажется, должень бы быль это заметить (у него о поставлени Нифонта: "въ се же жьто (1130) отвержеся архіеписковъ (sic, по позднайшей поправка переписчиковъ) Іоаннъ Новагорода, и поставиша архіепископа Нифонта, мужа свята и зѣло боящася Бога, и приде Новугороду мъсяца Ливаря въ 1 день, на святаго Василья, въ объднюю"). Въ своихъ отвътахъ Кирику Нифонть ссылается на церковные обычан Царьграда и всей Греческой земли и области (у Калайд. стрр. 176 и 178); но это можеть значить не то, что онь быль родомь Грекъ, а то, что онь путешествоваль на Востокъ для повлоненія св. містамъ или по другой причині (cfr ниже), н что онь пробыль тамъ довольно долго (чтобы узнать обычан всей земли); объ обычаяхъ онъ сообщаеть для сведенія и для соображенія, но пе для исполненія, какъ бы того сябдовало ожидать оть Грека. Когда въ 1156-мъ г. Нифонть собранся идти въ Кіевъ, то, по словамъ Новгородскаго летописца, "пнін мнози глаголаху, яко, полунивъ святую Софію, пошоль Царюграду"; но слухъ этотъ могь распространиться объ Нифонть не потому, чтобы онъ быль родомь Гревъ, а по его особеннымь отношеніямь къ патріарху (о которыхъ ниже). Свидітельство о Нифонті пов'ясти Патерика Печерскаго, составленной въ XV в. (Ключевск. Древне-русскія житія святыхъ, стр. 261), повторяемое въ его житін, составленномъ въ XVI в. (Памятни. старинной русской литерат. гр. Кушелева-Безбородко, IV, 1), что онъ быль постриженникъ Печерскаго монастыря, не имветь авторитета; но весьма бодьшое право предполагать это даеть Ипатская явтопись (подъ 1156-мъ г.), по которой въ бывшемъ Нифонту виденіи преп. Өеодосій Печерскій называль его: "брате сыну". А во всякомъ случать, по свидетельству той же летописи (ibid.), Нифонть "бе имен велику любовь къ святъй Богородици (Печерской или къ ся монастырю) и къ отцу Өеодосью". Постриженникъ или только усердный почитатель Печерскаго монастыря, это, конечно, весьма решительнымъ образомъ говорить за то, что Нифонть быль не Гревъ, а природный Русскій.

тягаться съ митрополитомъ изъ Грековъ было дело безнадежное. Вовторыхъ, когда говорять объ интересахъ Новгородской каеедры, то забывають, что Нифонть быль еще не природный Новгородецъ, какъ и всъ его предпественники пришлый человъкъ и что въ его время интересы Новгородской каседры были еще вовсе не то, что въ послъдствіи, -- Нифонть быль еще, по отношенію къ своей паствъ, не последующій владыка Новгородскій, безъ котораго Новгородъ не дедаль шагу въ своихъ гражданскихъ дёлахъ (какъ впрочемъ по настоящему смотръть на великое политическое значение последующихъ владыкъ Новгородскихъ, объ этомъ ниже), а просто епископъ, какъ и всъепископы. Если нъть основаній предполагать личныхъ интересовъ, тоостается предполагать искреннее убъждение и особые взгляды. По исиреннему убъжденію Нифонть находиль діло, сділанное Изяславомь, незаконнымъ; допуская, что оно состояло въ томъ, чтобы ввести новый порядокъ избранія митрополитовъ и следовательно-допуская, чтовопросъ быль тугь не только въ законности дъла (какъ при единичномъ случав), но и въ его пользв и желаемости, мы должны будемъ понимать поведение Нифонта такимъ образомъ, что онъ находиль дъло не только незаконнымъ, но и неполезнымъ и нежелаемымъ. Думающіе объ этомъ предметв противное сему, полагають и увърены, что именно согласно съ ними всё думали въ древнее время, но, какъ мы сказали и указали выше, они весьма ошибаются: никто изъ князей не сочувствоваль намеренію Изяслава поставить Климента и следовательно никто изъ нихъ не сочувствовалъ мысли Изяслава ввести новый порядокъ поставленія митрополитовъ, если только такая мысль была у него. Если никто изъ свътскихъ, изъ мірянъ, не сочувствоваль указанной мысли Изяслава, то нъть ничего удивительнаго, что нашелся и епископъ, который быль противъ нея, и мы съ своей стороны должны не удивляться этому, а принимать это къ свёдёнію: такой компетентный судья лучшаго и худшаго, какъ Нифонть, быль решительно за старый порядокъ; следуетъ отсюда заключеніе, что этоть порядокъ не быль такъ нехорошъ, какъ это иные думають представлять.

Но, какъ мы говорили выше, болъе чъмъ въроятно, что при поставленіи Климента дѣло шло не о новомъ способѣ избранія митрополитовъ, а только объ одномъ случав поставленія (т. е. его—Климента). Слъдовательно, Нифонтъ возставаль не противъ того, что считають русскими интересами, а только противъ одного поступка-Русскихъ или точнѣе поступка Изяслава съ половиною Русскихъ епископовъ. Лътописи Ипатская и 1-я Новгородская, согласно передающія ') протесты Нифонта, увъряють, что онъ не возставаль противь избранія кандидата въ митрополиты изъ среды самихъ Русскихъ и самими Русскими епископами, но, во-первыхъ, противъ его самовольнаго посвященія послъдними безъ благословенія патріарха, и во-вторыхъ—противъ того, что посвященный митрополить не искаль вступить въ общеніе съ патріархомъ и оставался внъ союза и въ расколъ съ нимъ. Если это върно, то Нифонтъ, показывая въ себъ человъка, знающаго правила церковныя, какимъ онъ намъ и извъстенъ, быль совершенно правъ. Патріархи Константинопольскіе присвоили себъ право избранія митрополитовъ (и въ томъ числъ Русскаго) противъ правилъ каноническихъ; но право посвященія митрополитовъ принадлежало имъ на основаніи этихъ правилъ. Митрополить, находившійся внъ общенія съ своимъ патріархомъ, конечно, былъ митрополить, производящій расколь и находящійся въ расколь съ нимъ.

Протестовавшихъ епископовъ Климентъ старался примирить съ собою, добивался склонить къ признанію своей законности и власти. Относительно Мануила Смоленскаго, который не имълъ никакого особеннаго авторитета ни по каоедръ, ни лично (какъ слъдуетъ думать), и протесть котораго, вследствие его греческаго происхождения, должень быль казаться пристрастнымь, хотя бы даже и не быль таковымъ, и поэтому терять свое значеніе, митрополить, въроятно, безпокоился не особенно много. Но совсёмъ другое дёло быль Нифонть. Епископъ одной изъ главныхъ и видныхъ каоедръ, человъкъ весьма авторитетный лично и притомъ авторитетный именно со стороны знанія каноновъ церковныхъ, въ которыхъ была здёсь вся сила <sup>2</sup>), онъ представляль съ своимъ непризнаніемъ митрополита такое для всёхъ возраженіе противъ его законности, безъ устраненія котораго посл'ідняя вовсе не могла считаться безспорною. Поэтому онъ употребиль всъ усилія заставить Нифонта признать себя. Однако все было напрасно, и Нифонть остался непреклонень. Послё двухгодичных тщетныхъ стараній, или какъ выражается Ипатская летопись 3)—«мученій» съ Нифонтомъ, митрополить ръшился наконецъ прибъгнуть къ силъ: при содъйствін вел. князя епископъ Новгородскій быль приведень въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Первая подъ 1147 и 1156 гг., вторая подъ 1149 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Къ Нифонту обращались съ спросами другіе епископы (у Кирива: "Климъ вопроша нашего епископа отъ Полотьскаго епископа", Калайд. стр. 181, т. е. Климъ спращивалъ Нифонта по порученію Полотскаго епископа).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подъ 1156 г.

Кіевъ и посаженъ въ заключеніе въ Печерскій монастырь, въ которомъ впрочемъ находился весьма недолго,—въ томъ же въ 1149-мъ году, въ которомъ онъ былъ посаженъ, Юрій Долгорукій согналъ съ престола великокняжескаго Изяслава, а съ послъднимъ удалился изъ Кіева и Климентъ 1). Ту же силу хотълъ употребить митрополитъ и съ Мануиломъ и, въроятно, гораздо ранъе, чъмъ съ Нифонтомъ; но не наклонный къ славъ страдальца за правду Грекъ спасался отъ рукъ митрополита тъмъ, что бъгалъ отъ него и укрывался 2).

Не признавая законности и власти митрополита, Нифонтъ ставилъ себя чрезъ то въ непосредственную власть патріарха 3). И патріархъ дъйствительно посившиль принять его въ свою непосредственную власть. Оть Сентября 1148-го года сохранился до настоящаго времени документь, въ которомъ Нифонть называеть себя архіепископомъ '): имя архіепископа не было въ то время почетнымъ титуломъ (какъ у насъ теперь), а обозначало (какъ уже мы говорили) такого епископа, который, не находясь въ подчинении своего окружнаго митрополита, зависълъ непосредственно отъ патріарха; такимъ образомъ это имя, употреблямое Нифонтомъ, несомнънно показываеть, что онъ формально быль принять патріархомъ въ свое непосредственное вѣдѣніе. Тотъ или другой смысль имело поставленіе Климента и зналь ли патріархъ хорошо, какой оно им'вло смысль, но во всякомъ случав, и какъ поступокъ единичный, оно долженствовало быть ему ненавистнымъ, потому что представляло собою опасный прецедентъ. Поэтому онъ настоятельно поощряль Нифонта къ борьбъ съ Климентомъ, я, по свидътельству Ипатской лътописи 5), «присла къ нему грамоты, блажа (его) и причитан къ святымъ ).

<sup>1)</sup> Долгорукій вошель въ Кіевъ 23 Августа; насколько ранѣе посаженъ быль Нифонть, неизвѣстно.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ипатск. лът. подъ 1156 г., 2-го изд. стр. 333 fin..

<sup>3) &</sup>quot;Не могу съ тобою служить, говориль Нифонть Клименту, ни вспоминати тебе въ святьй службь, но поминаю патріарха". Ипатек. льт. подъ 1156 г.

<sup>4)</sup> Антиминсъ съ подписью последняго, см. въ Археологическ. описании церковныхъ древностей въ Новгороде архим. *Макарія*, І, 254, также въ Древнихъ памятникахъ Русскаго письма и языка *И. И. Срезневскаго*, Сиб. 1863, стр. 30 (сfr ниже въ главе о просвещении сочинение Кирика Новгородскаго: "Ученіе, имъ же ведати человеку числа всёхъ лётъ", въ которомъ онъ называетъ Нифонта архіепископомъ).

<sup>5)</sup> Подъ 1156 г.

<sup>•)</sup> Одна изъ грамотъ въ житіи Нифонта XVI вѣка, которое напечатано въ Памятни. Русск. Литерат. *Кушелева-Безбородко*, IV, 5, и отдѣдьно у преосекци. Манарія, т. 3, изд. 2, стр. 297.

Клименть быль поставлень Изяславомь въ митрополиты въ Іюл'я мъсяцъ 1147-го года. На третій годъ послъ поставленія, въ Августъ мъсниъ 1149-го года, Изяславъ былъ согнанъ съ великокняжескаго престола, какъ мы сказали выше, своимъ дядей Юріемъ Долгорукимъ. Вивств съ княземъ долженъ быль удалиться изъ Кіева и митрополить, что значить-во-первыхъ, то, что будучи личнымъ твореніемъ Изяслава, онъ, хотель или не хотель, имель быть врагомь его враговъ, во-вторыхъ и главное,-что Юрій не признаваль законности его поставленія <sup>1</sup>). Въ продолженіе следующаго 1150-го года Изиславъ дважды сгоняль съ престола Юрін и столько же разъ возвращался съ нимъ въ Кіевъ митрополить. Возвратившись во второй разъ, онъ оставался на каседръ въ теченіе пяти льть до 1155-го года, когда Юріж послъ смерти Изяслава († 13 Ноября 1154-го года) окончательно занялъ великое княженіе. Его удаленіе съ каоедры въ 1155-мъ году, при этомъ окончательномъ занятіи Юріемъ великокняжескаго престола, было вмёстё и послёднимъ его съ нея удаленіемъ.

Клименть занималь каеедру митрополичью сь небольшими перерывами въ продолжение девяти лъть (1147—1155). Такъ какъ онъ не признаваль власти патріарха, а патріархъ не признаваль его законности, то значить, что въ его правленіе Русская церковь находилась въ схизмѣ и расколѣ съ церковью Греческою. Слѣдовательно, за періодъ до-монгольскій мы имѣемъ девятилѣтній эпизодъ раскола между Русскою и Греческою церквами.

Здёсь бы собственно должна была кончаться исторія Климента, которая могла им'єть тоть или другой смысль по нам'єренію Изяслава и которая на дёлів, во всякомъ случаїв, им'єла смыслъ единичнаго поступка. Но вмізшался въ исторію составляющій, такъ сказать, злую судьбу новыхъ изслідователей почтенный В. Н. Татищевъ, и она продолжается гораздо даліве.

Юрій, какъ мы сказали, два раза не надолго занимавъ престолъ великокняжескій при жизни Изяслава, окончательно заняль его послів его смерти. Въ первые два раза онъ такъ номалу сидівль на престолів, что вовсе не могь иміть времени позаботиться о новомъ митрополитів въ замівнъ не признаваемаго имъ Климента. Но, избавившись отъ соперника, онъ сіль наконець на немъ твердо и теперь хлопоты о митрополитів были однимъ изъ первыхъ его дівль. Ни сколько не думая

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Что видно изъ его последующаго поведенія: после 1155 г. онъ, не поставивъ новаго митрополита, какъ Изяславъ Климента, послаль за митрополитомъ въ Грецію (митр. Константинъ 1-й).

ставить въ митрополиты другаго Русскаго изъ собственныхъ стороннивовъ, что онъ долженъ быль бы сдёлать, если бы при поставленіи Климента, какъ это думають, решено было то, чтобы начать имъ рядъ митрополитовъ изъ природныхъ Русскихъ, Юрій послаль за митрополитомъ къ патріарху. Въ Константинополь, гдь-весьма возможнопонимали дело о поставлении Климента въ самомъ худомъ и опасномъ видь, т. е. какъ попытку начать поставление митрополитовъ въ самой Россіи, поспъшили поставить и отправить на Русь требуемаго митрополита 1). Прибывъ въ Кіевъ въ 1156-мъ году или на другой годъ посл'я занятія престола великокняжескаго Юріемъ, митрополить этотъ,— Константинъ 1-й, началъ съ того, что запретилъ всехъ священниковъ, поставленныхъ Климентомъ и предалъ проклятію, не знаемъ-въ какой формъ произнесенному и совершонному, умершаго Изяслава Мстиславича, -- священники впрочемъ скоро были разрешены, давъ митрополиту рукописаніе противъ Климента. Не долго однако сидёлъ Константинъ на своей канедрв. Призвавшій его Юрій Долгорукій умерь въ 1157-мъ г. (15 Мая)<sup>2</sup>, т. е. на другой годъ послѣ его прибытія, и престоломъ великокняжескимъ овладели сыновья покойнаго Изяслава съ темъ. чтобы передать его дядъ своему Ростиславу Мстиславичу Смоленскому. При первомъ вступленіи въ Кіевъ Изяславичей (весной 1158-го года) Константинъ, виновный предъ ними въ проклятіи ихъ отца, долженъ быль спасаться бъгствомь 3). Изяславичи хотьли возвратить на каеедру поставленнаго ихъ отцомъ Климента; но его ръшительно не хотъль Ростиславъ, считавшій незаконнымъ его поставленіе, и когда племянники послали звать его въ Кіевъ, то онъ прежде всего посиб-

<sup>1)</sup> Юрій послів смерти Изяслава (и по устраненіи сопернивовь—Ростислава Смоленскаго и Изяслава Давидовича Черниговскаго) занять престоль великокняжескій о вербниці 1155 г. (Новгор. 1-я літ.), а новый митрополить быль поставлень до 26-го Января 1156 г., см. выше стр. 290 прим.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По Ипатск. лът. ошибочно 15 Мая 1158 г.

<sup>3)</sup> Бѣжалъ въ Черниговъ, гдѣ въ слѣдующемъ 1159 г. и умеръ. Объ его смерти въ Лаврентьевской лѣтописи читается: "Бысть же смерть его сица: яко умирающу ему призва къ собѣ епископа Черниговьскаго Антонья (преемника Онуфріева, родомъ Грека), заклять и, глаголя сице: яко по умертвіи моемъ не погребешь тѣла моего, но ужемь поверзше (повязавше?) за нозѣ мои извлечете мя изъ града и поверзѣте мя исомъ на расхытанье; по умертвіи же его епископъ то все створи повелѣная ему имь, народи же вси дивишася о смерти его; на утрій же день Святославъ князь, здумавъ съ мужи своими и съ епископомь, вземше тѣло его, и похоронища въ церкви у Святаго Спаса". Константинъ причисленъ къ лику нашихъ святыхъ и память его—5 Іюня.

шиль заявить имъ это нехотеніе свое иметь Климента митрополитомъ: «се вы являю, —сказаль онъ имъ чрезъ своего посла, — не хочу Клима у митропольи видети, зане не взяль благословенія отъ святыя Софіи н оть патріарха > 1). Такъ какъ сыновыя Изяслава ни подъ какимъ видомъ не хотели Константина, потому что онъ проклиналь ихъ отца, то между дядей и племянниками вышло упорное преніе, которое наконецъ уладили темъ, чтобы не брать ни Климента, ни Константина, а просить новаго митрополита изъ Греціи. Этотъ новый митрополить, по имени Өеодоръ, прибывшій въ 1161-мъ году, жилъ весьма не долго и умерь въ 1162-мъ или 1163-мъ году (см. выше въ каталогѣ митрополитовъ). Между темъ въ это время Клименть успель какимъ-то образомъ войти въ расположение Ростислава (въроятно, при содъйствии племянниковъ последняго, помянутыхъ Изяславичей), и когда Өеодоръ умеръ, то онъ отправилъ посольство въ Константинополь съ просьбой, чтобы тамъ признали Климента законнымъ митрополитомъ. Но его посолъ встрътился на дорогъ и воротился назадъ съ новымъ митрополитомъ, который уже шелъ изъ Греціи, т. е. патріархъ, по всей въроятности, узнавъ о перемънъ мыслей Ростислава, возможно поспъшилъ поставленіемъ и отправленіемъ митрополита, чтобы не дать занять престола Клименту, котораго онъ, разумвется, не хотвль. Зная о перемънъ мыслей Ростислава и ожидая его сопротивленія принять новаго митрополита, изъ Константинополя отправили съ симъ последнимъ нарочнаго императорскаго посла и богатые дары. Когда прибылъ митрополить, Ростиславь действительно сначала сопротивлялся принять его, но потомъ... потомъ, прежде чёмъ былъ принять новый митрополить, было еще что-то такое, но что именно-остается неизвъстнымъ, потому что во всъхъ спискахъ Кіевской лътописи, которая говорить о прибыти митрополита, въ данномъ мъстъ пропускъ. Татищевъ увъряетъ, что Ростиславъ согласился принять митрополита, но будто онъ сказалъ при этомъ следующее знаменитое, въ чемъ вся сущность второй половины исторіи о Климентв и изъ-за чего эту вторую половину мы досказываемъ: «я сего митрополита за честь и

<sup>1)</sup> Ипатск. хѣт. подъ 1159 г., 2 изд. стр. 345. Преосвящ. Макарій говорить, т. 3, изд. 2 стр. 19, что Ростиславъ не хотѣлъ Климента, "поддавшись внушенію своего епископа Мануила Грека", но не знасиъ на какомъ основаніи. Что Ростиславъ дѣйствовалъ не по чьему либо внушенію, а по собственному убѣжденію, это показываетъ дальнѣйшее его поведеніе (признаніе Климента подъ условіємъ). А первое княженіе Ростислава послѣ смерти Изяслава, на которое семлается преосвящ. Макарій, продолжалось всего одну недѣлю (Новгор. 1-я лѣт. подъ 1154 г.).

за любовь царскую нынѣ пріиму, но впредь ежели патріархъ, безъвѣдома и опредѣленія нашего, противно правилъ святыхъ апостолъ (!), въ Русь митрополита поставить, не токмо не пріиму, но и законъ сдѣлаемъ вѣчный избирать и постановлять епископамъ Русскимъ съ повелѣнія великаго князя» 1).

Что въ летописяхъ въ нашемъ месте пропускъ намеренный, это не невъроятно; слъдовательно, возможно предполагать, что Ростиславъ дъйствительно говорилъ послу императора что-то такое нехорошее, что последующие усердные цензора сочли за необходимое изгладить. Но сказаль ли онъ именно то, что заставляеть сказать его Татищевъ? На Руси послъ поставленія Климента принимали уже двухъ митрополитовъ, присыланныхъ изъ Греціи (Константина и Өеодора), и принимали не только безъ всякаго сопротивленія, но и сами нарочно посылавъ просить ихъ; за вторымъ изъ митрополитовъ — Өеодоромъ посылаль именно самь Ростиславь, который решительно не хотель Климента, «зане не взяль благословенія оть святыя Софіи и оть патріарха». Посл'є двухъ митрополитовъ нарочно прошенныхъ, посл'є ръшительныхъ настояній въ одномъ случать самого Ростислава, чтобы митрополить быль взять отъ патріарха, этоть послёдній присылаеть третьяго, — и вдругь будто бы Ростиславъ говорить то, что заставляеть его говорить Татищевъ. Какой смысль будуть иметь его слова, т. е. какую невозможную безсмыслицу они собой представляють? Ростиславъ весьма могъ сердиться на то, что въ Константинополъ намъренной посившностію отняли у него возможность посадить на митрополію Климента; онъ могъ сорвать сердце въ накихъ-нибудь нехорошихъ или даже и очень нехорошихъ словахъ, касавшихся чести императора и патріарха; но чтобы онъ сказаль то, что онъ говорить у Татищева, это совершенно невъроятно. Дъло тутъ было исключительно въ одномъ Климентъ и ни въ чемъ больше, т. е. Ростиславъ хотъль посадить его только на митрополію и вовсе не думаль о томъ, чтобы и всёхъ послё него митрополитовъ ставить изъ Русскихъ. Ему мъщають въ этомъ, и вдругь онъ говорить: «ну такъ за это мы не станемъ вообще брать у васъ митрополитовъ». Раздражительный ребенокъ, у котораго отнята игрушка, конечно, можеть дать такой отвъть; но отъ человъка взрослаго, при всей взбалмошности, какую бы мы въ немъ ни предположили, онъ невозможенъ. Ростиславъ могъвесьма сопротивляться, могь весьма сердиться; но сопротивляться не

<sup>1)</sup> Ист. III, 142.

тому, чтобы Греки вообще давали намъ митрополитовъ, а только тому, чтобы принять отъ нихъ митрополита въ данномъ случав, -- сердиться не на то, что вообще Русская церковь находилась въ зависимости оть Греческой, а только на то, что въ данномъ случав эта зависимость мізшала исполниться его желанію. Весьма странно, какъ щитники приведенныхъ словъ Татищева не видятъ, что онъ ръшительно опровергаются поведеніемъ Ростислава именно въ данную минуту. Онъ хочеть посадить или возвратить на митрополію Климента, но онъ желаеть сдёлать это не иначе, какъ испросивъ ему признаніе и благословеніе у патріарха, для чего и отправиль было въ Константинополь посла: могь ли человъкъ, поступавшій такъ, сказать въ то же время слова, которыя заставляеть говорить его Татищевъ? Съ какой стати этотъ последній влагаеть въ уста Ростислава приведенныя слова, это объясняется очень просто. Съ той стати, что онъ вообще писалъ Русскую исторію не такъ, какъ она была, но какъ хотъль онь представлять ее самь, и что онь собственное, къ великому сожальнію и къ ведичайшему несчастію поздныйшихъ историковъ, ни малейше не стеснялся выдавать за почерпнутое въ источникахъ 1).

Итакъ, въ періодъ до-монгольскій было два случая поставленія митрополитовъ Кіевскихъ изъ природныхъ Русскихъ и въ самой Россіи, — первый при Ярославѣ, второй черезъ сто лѣтъ при Изяславѣ. Весьма вѣроятно или даже болѣе чѣмъ вѣроятно, что ни тотъ ни другой случай не имѣлъ значенія попытки ввести новый порядокъ ставленія митрополитовъ и что оба представляють собою единичные случаи восхищенія у патріарховъ ихъ права ставить нашихъ митрополитовъ. Но допустимъ общепринимаемое мнѣніе, что они имѣли значеніе указанныхъ попытокъ. Попытки, говорять, означають то, что Русскіе недовольны были властію митрополитовъ-Грековъ, а изъ этого слѣдуетъ, что они были плохаго мнѣнія о доброкачественности этой власти. Однако, — во-первыхъ, на цѣлый періодъ только двѣ попытки:

<sup>1)</sup> О Татищевѣ, человѣкѣ собственно весьма почтенномъ и историкѣ не только весьма, но и замѣчательно, талантливомъ, лишь отличавшимся указаннымъ весьма дурнымъ обычаемъ, общимъ впрочемъ его времени, чего не хотятъ взять въ разсчетъ новые изслѣдователи, мы будемъ вести нарочитую рѣчь въ особомъ приложени. "Законъ сдѣдаемъ вѣчный избирать и поставлять (митрополитовъ) епископамъ Русскимъ съ повелѣнія великаго князя", — Татищевъ могъ говорить въ свое время такъ грозно, но вѣрить, чтобы это могло быть сказано въ XII вѣкѣ, было бы очень легкомысленно.

конечно, нельзя сказать, что заявленіе недовольства было слишкомъ ръшительное и настоятельное. Во-вторыхъ, первая попытка имъла мъсто такъ рано, что власть митрополитовъ-Грековъ еще вовсе не могла обнаружить своего качества, и следовательно туть протесть быль не противъ этого последняго (а предполагая, что действительно быль протесть — независимо отъ него противъ подчиненія Русской церкви власти церкви Греческой). Въ половинъ XII въка, къ которому относится второй случай, Русскіе, конечно, уже имели возможность судить и составить себё понятіе о качестве власти митрополитовъ-Грековъ. Но при этомъ второмъ случав мы видимъ, что противъ митрополитовъ - Грековъ были далеко не всъ: большинство епископовъ было за митрополита изъ Русскихъ или по крайней мерт не противъ него, всъ же князья, за исключеніемъ самого виновника попытки (предполагая, что случай имёль значеніе попытки), были за митрополитовь-Грековъ. Мы вовсе не имвемъ данныхъ, чтобы положительно сказать, на чьей сторонъ было мнъніе большинства; но, во-первыхъ, если относительно епископовъ, людей заинтересованныхъ, можеть быть подоэрвваемо, что они желали видеть во главе своей митрополита изъ природныхъ Русскихъ по причинамъ стороннимъ, не имъющимъ ничего общаго съ благомъ церкви, то ничего подобнаго нельзя предполагать о князьяхъ. Во-вторыхъ, епископа Новгородскаго Нифонта, который стояль на сторонъ князей, льтопись, и именно льтопись Кіевская, а не Новгородская, не только не укоряеть, но и называеть поборникомъ всей Русской земли и ревнивымъ по божественемъ і).

Если не ошибаемся, общепринятое митніе, что Русскіе до-монгольскаго періода были недовольны властію митрополитовъ-Грековъ, значительно основывается на томъ, что до-монгольскіе предки наши питали весьма мало симпатіи къ національному характеру Грековъ, какъ народа, что они за нікоторыя черты ихъ народнаго характера столько же презирали ихъ, какъ древніе Римляне классическихъ Эллиновъ 1). Но если такъ, то туть несправедливое обобщеніе: націо-

<sup>1)</sup> Ипатск. подъ 1156-мъ годомъ, 2-го изд. стр. 332 fin..

<sup>2)</sup> Грекъ есть китрецъ, обманщикъ, скаредъ и трусъ — вотъ представленіе, которое имѣли русскіе о Грекахъ съ дурной стороны. "Суть бо Греци льстивы и до сегодни", говоритъ лѣтописецъ, разсказывая какъ они котѣли было обмануть Святослава (весьма возможно впрочемъ, что говоритъ не самъ лѣтописецъ, какъ обыкновенно думаютъ, а одинъ изъ его читателей, замѣтка котораго, сдѣланная на полѣ, внесена быма потомъ въ текстъ, и замѣчательно, что въ Ипатск. лѣт. виѣсто льстивы стоптъ: мудры). Повѣствуя о вѣроломномъ поступкѣ одного епи-

нальныя черты характера Грековъ, за которыя Русскіе презирали ихъ, нисколько не препятствовали быть хорошими правителями митрополитамъ-Грекамъ, и это презръніе, которое питали Русскіе къ нъкоторымъ чертамъ греческаго характера, само по себъ, было бы совстви несправедливо принимать за доказательство недовольства недоброкачественностію власти митрополитовъ-Грековъ. Такимъ образомъ, это общепринятое митене, что Русскіе недовольны были властію митрополитовъ-Грековъ, по причинъ ея дурнаго качества, на что указывають какъ на доказательство дъйствительной ея недоброкачественности, становится весьма и весьма сомнительнымъ.

Допуская, что случан поставленія митрополитовъ въ Россіи им'вли значение попытокъ ввести новый порядокъ ихъ ставления (не избрания только, но и ставленія), можно понимать дело еще такъ, что Русскіе желали этого новаго порядка не по нерасположенію къ власти митрополитовъ-Грековъ по причинъ ея недоброкачественности, а по желанію освободить церковь Русскую оть зависимости церкви Греческой. что было оскорбительно для національнаго самолюбія. Не видимъ нужды и цъли отвъчать на вопрось: насколько это въроятно 1), но во всякомъ случай единственнымъ законнымъ путемъ туть для Русскихъ было то, о чемъ въ продолжение періода до-монгольскаго, не подверган сомнѣнію греческаго ученія о пяти патріархатахъ для всей вселенской церкви, несомивнию не думали, т. е. искать и требовать независимости Русской церкви. Пока же Русская церковь оставалась и признавала себя митрополіей Константинопольскаго патріарха, дотол'в и право поставленія митрополитовъ принадлежало ему законнымъ и безспорнымъ образомъ.

Прежде чёмъ обращаться къ собственной рёчи о томъ, какъ смотрёть на господство у насъ митрополитовъ-Грековъ въ продолжение періода до-монгольскаго — какъ на благо или какъ на зло, считаемъ нужнымъ указать еще одно обстоятельство, которое относится къ исто-

свопа, родомъ Грека, дътописецъ въ объяснение просто прибавляеть: "бяте бо родомъ Гречинъ". Народныя пословицы говорять о лживости и китрости Грековъ: "Торопчанина обманетъ Цыганъ, Цыгана — Жидъ, Жида — Грекъ, а Грека — чортъ"; "Грекъ скажетъ правду однажды въ годъ"; объ ихъ скаредности: "Грекъ за злато себъ очи выдупитъ"; объ ихъ трусости и инчтожествъ: "ракъ не рыба, а Грекъ не человъкъ".

¹) Относительно Ярослава, который можеть быть представляемъ челов'вкомъ еще не усп'явшимъ помириться съ подчиненностію Русской церкви, это не нев'яроятно; относительно Изяслава это возможно, но безъ прямыхъ указаній никакъ не можеть быть считаемо в'яроятнымъ.

ріи поставленія нашихъ митрополитовъ. Страннымъ и возбуждающимъ вопрось образомъ выражается Лаврентьевская летопись о появленіи на каседръ предпослъдняго нашего митрополита въ періодъ до-монгольскій — Кирилла 2-го. Она говорить: «въ лето 1224-е поставленъ бысть митрополитомъ въ святей Софьв (въ) Кіевв блаженный Кириллъ Гречинъ, мъсяца Генваря въ 6, въ праздникъ Богоявленья. Дело въ томъ, что о всехъ другихъ митрополитахъ-Грекахъ летописи употребляють выражение не поставлень, а приде, и что о приходъ ни одного изъ нихъ не записано съ такою такъ сказать тщательностію. Оба эти обстоятельства не мало располагають понимать лівтописца такъ, что Кириллъ быль посвященъ въ самой Россіи. Если бы это было такъ, то мы бы имъли еще случай поставленія митрополита въ Кіевъ и притомъ замъчательный случай — поставленія не Русскаго, а Грека. А если бы это последнее было такъ, то затемъ рождались бы вопросы: какъ и отъ чего это случилось — съ дозволенія или безъ дозволенія патріарха и не скрывается ли туть цілой исторіи. Считая напраснымь гадать что-нибудь, пока самое обстоятельство, вызывающее на гаданія, только заставляеть предполагать себя, мы считаемъ нужнымъ отметить его для сведенія, въ надежде на возможность того или инаго разъясненія въ будущемъ 1).

Обращаемся къ указанной рѣчи о томъ, какъ намъ самимъ смотрѣть на господство у насъ въ продолженіе періода до-монгольскаго митрополитовъ-Грековъ. О правахъ мы уже говорили выше, именно — мы уже говорили, что Греки не имѣли ни малѣйшаго дѣйствительнаго права на то, чтобы подчинять себѣ Русскую церковь. Но отстраняя право, о которомъ рѣчь рѣшонная, какъ смотрѣть на самый фактъ? Это обстоятельство, что въ продолженіе двухвѣковаго съ половиной домонгольскаго періода митрополитами нашими были Греки, было благомъ или зломъ для Русской церкви?

Не только либералы, которые ео ipso обязаны быть о дёлё самаго худаго мнёнія, но даже и консерваторы, которые весьма бы не желали говорить о Грекахъ слишкомъ не хорошо, находять себя вынужденными сознаться, что господство ихъ у насъ не можеть быть признано для насъ благомъ. Вопреки тёмъ и другимъ и рискуя прослыть

<sup>1)</sup> Надобно впрочемъ имѣть въ виду Новгородскую 1-ю лѣтопись, въ которой о Кириллѣ сообщается такъ, что не возбуждается никакихъ недоумѣній и вопросовъ; подъ 1233-мъ годомъ въ ней записано: "томъ же лѣтѣ преставися блаженный митрополитъ всея Руси Кыевскый именьмъ Кюрилъ; родомъ Грьцинъ бѣ, приведенъ бысть изъ Никѣя".

за слишкомъ большаго оригинала, мы того мивнія, что господство Грековъ не было для насъ большимъ и решительнымъ зломъ ни въ какомъ отношеніи и что наобороть въ некоторыхъ отношеніяхъ оно было положительнымъ и величайшимъ благомъ.

Начиная съ техъ, кого мало заботить качество власти митрополитовъ Грековъ и которые только весьма недовольны будто бы оставшимися въ Русской жизни следами отъ продолжительнаго господства у насъ и надъ нами Грековъ, мы должны сказать, что эти Греки служать для насъ въ нашей исторіи козломъ отпущенія. Сравнивая себя съ людьми западно-европейскими, мы находимъ въ себъ кое-что не совствить хорошее; самолюбіе не дозволяеть намъ винить въ недостаткахъ нашихъ самихъ себя; подъ руками Греки, — ославленная западной Европой Византія, и мы спешимъ взвалить вину на нихъ, все разръшая однимъ словомъ: византійщина. Народъ нашъ слишкомъ вившие понимаеть ввру, полагая ее главнымъ образомъ въ томъ, чтобы какъ можно крвиче класть кресты на груди и какъ можно сильнъе бить лбомъ объ полъ: византійщина. Священникъ у насъ съ трепетомъ входитъ въ прихожую къ своему архіерею и растягивается ему въ ноги: византійщина. Дьяконы наши съ своими знаменитыми басами вмёсто раздёльной и разумной человёческой рёчи дають намъ наслаждаться безсмысленнымь ораніемь и гудініемь: византійщина. Въ живописи нашей безобразный типъ: византійщина. Однимъ словомъ, все у насъ, надъ чемъ самъ Русскій порядочный человъкъ долженъ пожимать плечами, есть византійщина. И однако все это совершенно и решительно несправедливо. Когда западная Европа называеть средневъковыхъ Грековъ презрительно Византіей, то она разумветь ихъ известные недостатки, но это вовсе не значить, чтобы она разумъла тъ самые недостатки, которые мы находимъ въ самихъ себъ и чтобы это давало намъ право, окрещивая недостатки именемъ Византіи, спешить взваливать вину за нихъ на Грековъ. У средне-въковыхъ Грековъ были свои недостатки, называемые общимъ нменемъ византіизма, но не тъ, которые мы находимъ въ самихъ себъ и за которые мы хотимъ винить ихъ. Шестнадцатый въкъ всеми считается такимъ временемъ, когда посъвы византіизма разцвъли у насъ во всемъ блескъ: и однако извъстный знаменитый Максимъ Грекъ, прибывъ въ Москву, до такой степени мало узналъ въ нашей Руси свою Византію, что оказался въ первой челов'вкомъ какъ бы совс'вмъ изъ другого міра. Но если не виноваты въ нашихъ недостаткахъ Греки, то кто же виновать въ нихъ? Этоть наивнъйшій вопросъ можно слышать оть людей вовсе ненаивныхъ. Отвъть, однако, простъ: если

въ вашихъ недостаткахъ не виноватъ никто другой, то, очевидно, виноваты въ нихъ вы сами. Кромъ византизма есть еще нашъ московитизмъ, которымъ мы не обязаны никому, кромъ самихъ себя (и, разумъется, обстоятельствъ). Этотъ-то послъдній мы несправедливо в смъшиваемъ съ первымъ. Ниже намъ придется не одинъ разъ возвратиться къ ръчи о сей предполагаемой винъ Грековъ въ нашемъ такъ называемомъ византизмъ и мы возвратимся къ нему еще и нарочитымъ образомъ. А здъсь ограничимся краткимъ указаніемъ того, какъ несправедливо винить въ немъ Грековъ. Западная Европа начала свою культурную жизнъ съ запасомъ изъ прошлаго не большимъ того, который мы могли заимствовать изъ Византіи. Если посъвъ съмянъ одного и того же качества тамъ принесъ одни плоды, а у насъ совсъмъ другіе, то ясно, что виноваты не съмяна, а почва и еще что-нибудь другое.

Митрополиты родомъ Греки, говорять люди, держащіеся худаго мивнія о качествв ихъ власти, не могли такъ же усердно заботиться о дёлахъ Русской церкви, какъ усердно заботились бы о нихъ митрополиты изъ природныхъ Русскихъ. Это совершенная правда, которой никто не будеть отрицать, какъ никто не будеть оспаривать того общаго положенія, что урожденный свой человінь или человінь собственной народности всегда и вездѣ лучше иностранца (подразумъвается, если будеть съ нимъ совершенно равнокачественнъ). Изъ этого несомнънно слъдуеть то, что митрополиты-Греки не составляли безусловнаго блага для Русской церкви, противъ котораго нельзя было бы сдёлать совсёмь возраженій. Но спрашивается: такъ ли велико могло быть проистекавшее отсюда зло, чтобы его должно было считать положительнымъ и большимъ зломъ? Превосходство человъка своей національности передъ иностранцемъ заключается въ томъ, что первый имбеть патріотизмъ, который есть расположеніе жертвовать собой для отечества, а второй его не имветь. Патріотизма невозможно вдохнуть въ иностранца, потому что онъ есть свойство прирожденное; а такъ какъ бывають случаи, гдв патріотизмъ является совершенно необходимымъ, то изъ сего следуетъ, что бываютъ случан, когда иностранецъ никоимъ образомъ не можетъ замвнить человвка своей національности. Но устраните эту патріотическую необходимость жертвовать собой, въ случав которой человекъ своей національности не можеть быть замёнень иностранцемь, и различіе между первымъ и вторымъ окажется вовсе не такое большое, какое можно было бы предполагать. Человъть находится на службъ въ чужой странъ; ожидать, чтобы для чужой страны онъ захотёль жертвовать собой, было бы напрасно и неосновательно; но если онъ честный человъкъ, то онъ будеть исполнять свои обязанности усердно и добросовъстно, и следовательно-тамъ, где не будуть требоваться патріотическія жертвы, онъ совсемъ заменитъ собою человека собственной національности. Митрополиты наши родомъ Греки были именно чиновники, служившіе въ чужой странъ. Патріотизма, охоты жертвовать собой за наше отечество мы, конечно, напрасно стали бы съ вихъ спращивать, и когда представлялись къ тому немногіе случаи, его дійствительно у нихъ не оказывалось; но затёмъ ничто не мёшало имъ быть совершенно добросовъстными и возможно усердными чиновниками или исполнителями своихъ обязанностей. Не отрицаемъ, что и въ обыкновенномъ положеніи чиновникъ своей національности все-таки лучше чиновника иностранца, ибо всякое, даже и самое пустое, дело требуеть душевнаго участія, котораго у своего всегда найдется больше, чёмъ у иностранца, но повторяемъ, что разность не такая большая, чтобы могла быть рвчь о великомъ злв.

Періодъ митрополитовъ-Грековъ, говорять, ознаменованъ такою скудостію д'яль на пользу церкви, что о нихъ совершенно ничего не говорять л'втописи. Посл'яднее совершенная правда, но изъ этого, какъ мы уже давали знать выше, вовсе не следуеть, какъ необходимый выводъ, первое. Положимъ, что митрополиты-Греки совершенно ничего не делали; несомненно однако, что каждый изъ нихъ приходиль и каждый умираль. Но и объ этихъ приходахъ и объ этихъ смертяхъ лътописи говорять далеко не всъхъ митрополитовъ: значить ли это, что иные митрополиты являлись кь намъ не приходя и что иные митрополиты исчезали не умирая? Летописи, действительно, ничего не говорять о діятельности митрополитовь, и это заслуживаеть величайшаго сожальнія; но это вовсе не значить непремыню того, чтобы не было самой деятельности, а можеть означать только то, что лътописи, по тъмъ или другимъ причинамъ, не считали своею обязанностію и задачею и вообще не имѣли наклонности и охоты говорить о деятельности митрополитовъ, какъ вместе съ митрополитами-Греками они ровно ни слова не говорять о деятельности и двухъ митрополитовъ природныхъ Русскихъ. Тъ, которые заключають отъ молчанія о дівтельности къ ея отсутствію, полагають, что літописи много говорять о діятельности митрополитовь послідующаго времени. Они совершенно ошибаются: о дъятельности митрополитовъ послъдующаго времени лътописи говорять совершенно столько же мало, а если угодно, то и еще менте. Если, несмотря на то, о последующихъ митрополитахъ мы знаемъ более, такъ это потому, что отъ нихъ дошли до насъ акты и грамоты. Отъ митрополитовъ періода до-монгольскаго не дошло до насъ никакихъ ни актовъ ни грамоть. Но не говоримъ о совершенной возможности предположенія, что акты и грамоты пока еще не открыты и могуть быть открыты впоследствіи, — кто знаетъ, до какой степени памятники письменности до-монгольскаго періода истреблены, найдеть ли тоть невозможнымъ предполагать, что могли безвозвратно погибнуть и требуемые нами акты и грамоты ')? Следовательно, и это отсутствіе актовъ и грамоть, будучи весьма печальнымъ фактомъ, не будеть давать места ровно никакимъ положительнымъ выводамъ.

Наконець, предполагающіе скудость діятельности митрополитовь-Грековъ смело полагають, что если бы на ихъ месте были природные Русскіе, то они надълали бы Богь знаеть чего. Смълость ихъ однако ни на чемъ не основана и только свидетельствуеть объ ихъ наивности. Замъчательныя дъла вовсе не составляють такихъ пустяковъ, которыми должна кишть каждая страница исторіи, и люди, дълающіе что-либо необычное и особенное, являются вовсе не такъ часто, чтобы послё двоихъ таковымъ долженъ быть третій. Послёдующая исторія Русской церкви именно и доказываеть намъ, что мы были бы несправедливы, непременно требуя отъ періода до-монгольскаго замъчательныхъ дълъ и замъчательныхъ людей. Вотъ какъ имъють себя замѣчательныя дѣла въ послѣдующее время: въ 1274-мъ году Владимирскій соборъ митрополита Кирилла 3-го; въ 1503-мъ году, т. е. чрезъ пространство времени немного неравное періоду до-монгольскому, въ Москвъ соборы при митрополитъ Симонъ, а въ промежутовъ замечательнаго ровно ничего. Что васается до замечательныхъ людей, то періодъ Московскій продолжался почти четыреста літь п однако на всемъ пространствъ его мы знаемъ между митрополитами и патріархами только двухъ изъ ряду вонъ выдающихся церковныхъ дъятелей — митрополита Макарія и патріарха Никона, и при томъ последняго принимая за таковаго только съ величайшими оговорками. Следовательно, если даже согласимся допустить, что въ періодъ домонгольскій совсёмь не было ни замізчательныхь дівль ни замізчательныхъ деятелей, то и изъ этого еще не будеть следовать заключенія объ его особенной недоброкачественности.

<sup>1)</sup> См. нъсколько ниже, въ этой же главъ.

Возражають и еще противъ митрополитовъ Грековъ періода домонгольскаго. Но у насъ нъть охогы опровергать возраженій по совершенной ихъ несостоятельности.

Итакъ, митрополиты-Греки періода до-монгольскаго ни въ какомъ отношеніи не составляють положительнаго, а тѣмъ болѣе — великаго зла. Но, какъ сказали мы выше, въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ они составляють величайшее благо, —до такой степени величайшее, что мы не только должны примириться съ совершенно ни на какомъ правѣ не основаннымъ притязаніемъ Грековъ подчинять себѣ въ церковномъ отношеніи другіе православные народы, но и благодарить Бога, что они имѣли подобное притязаніе.

Вообразимъ, что, имъя въ періодъ до-монгольскій митрополитовъ не изъ Грековъ, а изъ природныхъ Русскихъ, мы имъли бы въ нихъ не ангеловъ, а такихъ же людей со страстями и слабостями, какъ и всё люди, и затёмъ обратимся къ тогдашнимъ политическимъ обстоятельствамъ Руси. Тогдашняя система наслёдованія престола великокняжескаго, состоявшая не въ наслъдованіи отцу старшаго сына, а совствиь въ другомъ, вствиь известномъ, порядкъ, отчасти сама по себъ, отчасти вслъдствіе злоупотребленій, которыя она вызывала и допускала, имъла своимъ слъдствіемъ то, что если не всегда, то большею частію на престол'в великокняжескомъ сменяли врагь врага. Но эта смвна враговъ врагами на престолв великокняжескомъ какія могла бы имъть послъдствія для митрополіи, въ случав если бы митрополиты наши ставимы были у насъ дома? Она необходимо имъла бы своимъ последствиемъ то, что въ митрополіи происходили бы тё же самыя замъщательства и скандалы, которые происходили въ великокняженіи. что въ дълахъ церкви произошель бы величайшій и крайне соблазнительный хаосъ, что достоинство митрополита могло бы быть совершенно уронено и что вообще церковь наша пришла бы въ такое состояніе, что представляла бы изъ себя самое печальное зрълище. Вообразите, что на престолъ великокняжескомъ въ не особенно продолжительномъ времени преемствують три или четыре князя другь другу враги, каковые случаи бывали. Первый князь оставляеть своего митрополита; второй сгоняеть его и ставить своего; третій сгоняеть и этого и еще ставить своего; четвертый сгоняеть, наконець, и этого и еще ставить своего, такъ что за разъ будуть четыре митрополита. Каждый изъ согнанныхъ митрополитовъ, разумвется, не считаетъ себя законно лишеннымъ престола и снова домогается получить его или поставить его вновь гдв-нибудь внв Кіева; епископы Русскіе раздвляются между

четырьмя митрополитами на четыре партіи, и начинается борьба четырехъ враговъ, представляющихъ изъ себя не два, а именно четыре лагеря... Всякій, немного им'вющій воображенія, читатель представить себъ, какое бы вышло изъ этого величайшее зло и какой бы произошель оть сего невообразимый соблазнь. Можеть быть, читатель наивно воображаеть, что митрополиты изъ природныхъ Русскихъ не захотели бы доводить дела до соблазновъ и вели бы себя какъ святые. Увы, изъ последующаго времени мы знаемъ одинъ случай, когда Русскимъ епископамъ представилось показать себя, — это послъ смерти св. митрополита Алексія: и они показали себя людьми ни малейше не дучшими другихъ людей... Но то, что мы сказали выше, есть еще не все. Русь до-монгольская состояла изъ многихъ удёльныхъ княженій. Великіе князья, сміняя другь друга, сміняли бы и митрополитовь; но кромъ того при избраніи каждаго митрополита въ лагеръ каждаго великаго князя изъ удъльныхъ князей, принадлежавшихъ къ его сторонъ, составлялись бы отдъльныя партіи, между которыми происходили бы изъ-за избранія митрополитовъ еще свои внутренніе раздоры и смуты. Кто имветъ понятіе о двлахъ патріархіи Константинопольской после взятія Константинополя Турками, кто немного знаеть самыя худшія времена этого періода ея, тоть составить себ'в понятіе о льлахъ Русской до-монгольской церкви-каковы онъ были бы въ случав избранія митрополитовь изъ природныхъ Русскихъ, если мы скажемъ, что онъ представляли бы то же, что эти дъла патріархіи Константинопольской въ ея помянутыя худшія времена.

Въ самомъ началѣ настоящаго отдѣла мы сказали, что въ Х в., когда мы приняли христіанство, и въ послѣдующее время патріархи Константинопольскіе поставляли митрополитовъ не совсѣмъ согласно съ правилами церковными,—что патріархамъ принадлежало собственно только ихъ посвященіе, но не избраніе, которое должны были пронзводить соборы епископовъ каждой митрополіи. Если бы Русскіе хорошо знали правила церковныя и рѣшительно настояли на томъ, чтобы по отношенію къ нимъ было поступаемо вполнѣ согласно съ сими правилами, то, повидимому, тогда дѣло могло бы имѣть себя наилучшимъ образомъ. Съ одной стороны, Русскіе имѣли бы своихъ митрополитовъ изъ природныхъ Русскихъ, а съ другой стороны, такъ какъ ихъ посвященіе производилось бы не дома, а въ Константинополѣ, предотвращалась бы опасность того появленія заразъ многихъ митрополитовъ и тѣхъ смутъ на митрополичьей каеедрѣ, о которыхъ мы сказали сейчасъ выше. Мы съ своей стороны держимся рѣшительнаго убѣж-

денія, что и это незнаніе Русскими правиль церковных было счастіемъ для Русской церкви. Дъло въ томъ, что и при посвящении митрополитовъ въ Константинополъ, въ случав если бы они избирались дома, опасность смуть и соблазновь въ митрополіи нисколько бы не устранилась. На престолъ великокняжескомъ смъняеть врагь врага; вмъстъ съ соперникомъ онъ изгоняеть и митрополита, который былъ его сторонникомъ, затъмъ избираетъ своего сторонника и посылаетъ его въ Константинополь съ тяжкими обвиненіями на предшественника, какъ на человъка совершенно недостойнаго канедры: что дълать патріарху? Положимъ, что онъ судиль бы и судиль самымъ безпристрастнымъ образомъ: но какой соблазнъ производили бы въ Русской церкви и эти суды, въ которыхъ объ стороны-и обвиняющая и обвиняемая не остановились бы ни предъ какими взаимными клеветами? Но такъ какъ патріархи Константинопольскіе и всё им'євшіе у нихъ вліяніе на дъла были тоже не ангелы, то они не судили бы, а вышло бы совствиь другое, еще гораздо худшее, чтить при посвящении митрополитовъ въ самой Россіи. Патріархи ставили бы Русскимъ митрополитовъ въ такомъ множествв, какого бы они требовали, и въ то же время открылось бы мёсто самыхъ широкихъ размёровъ подкупу, — тому въ высшей степени соблазнительному подкупу, котораго примъръ мы видимъ въ помянутое нами время послъ смерти св. митрополита Алексія. Очень можеть быть, что зам'вщеніе канедры Русской митрополіи Греками производилось въ Константинополів не безъ грізка. Русская митрополія, совершенно исключительная въ числъ другихъ митрополій Константинопольскаго патріархата, какъ чрезвычайно лакомый кусокъ, нътъ сомнънія, сильно манила всъхъ; весьма въроятно поэтому, что при ея замъщении имъли мъсто и интриги и подкупъ и вст неблаговидныя средства. Но по крайней мтрт ничего этого Русскіе не знали...

Итакъ, вотъ наше мивніе о томъ обстоятельствв, что въ продолженіе періода до-монгольскаго митрополитами нашими были не природные Русскіе, а Греки изъ Константинополя. Это господство митрополитовъ-Грековъ не было и не можетъ бытъ признано безусловнымъ благомъ, поколику таковымъ вообще не можетъ быть господство иностранцевъ. Но вовсе не было оно и положительнымъ, а твмъ болве великимъ зломъ, въ нвкоторыхъ же отношеніяхъ было положительнымъ и величайшимъ благомъ. Въ періодъ до-монгольскій, по тогдашнимъ политическимъ обстоятельствамъ Руси, митрополитами нашими и долженствовали быть Греки. Будучи иностранцами, они не замѣняли собой вполнѣ и не могли замѣнить природныхъ Русскихъ; но за то, не принесши всего добра, которое бы принесли природные Русскіе, они предохранили Русскую церковь отъ опасности такихъ великихъ золъ, что послѣднее самымъ безусловнымъ образомъ перевѣшпваетъ собою первое.

Послъ всего сказаннаго у насъ остается еще нъкоторая ръчь о митрополитахъ-Грекахъ. Доселе мы отвечали на вопросъ: какъ смотръть на то обстоятельство, что митрополитами нашими въ періодъ до-монгольскій были Греки, а не природные Русскіе. Но за этимъ, что думать о нашихъ митрополитахъ-Грекахъ періода до-монгольскаго независимо отъ сего: худы или хороши они были сами по себв, не бывъ въ состояни вполнъ замънить природныхъ Русскихъ и оставаясь иностранцами, т. е. худы или хороши они были какъ иностранцы? Положительныхъ данныхъ для отвъта на вопросъ, какъ мы уже говорили выше, нътъ совершенно никакихъ, и остается дълать только предположенія. Что же предполагать? Если не имбемъ положительныхъ данныхъ, то вся справедливость и все сознаніе долга быть безпристрастными требують, чтобы мы держались въ предположеніяхъ золотой середины. Мы не имъемъ права и основанія утверждать, чтобы всв митрополиты-Греки были на выборъ люди самые хорошіе, въ роді Іоанна 2-го и Кирилла 2-го; но въ то же время мы не будемъ имътъникакого права и основанія утверждать и противное,---чтобы они представляли собой какой-нибудь исключительный подборъ людей мало способныхъ и мало достойныхъ, въ родъ Іоанна 3-го: наши митрополиты-Греки были люди какъ люди, не исключительно хорошіе, но и не исилючительно худые, — воть справедливайшее, что должно о нихъ думать. Мы говорили выше, что предки наши не питали ни малайшаго уваженія къ національному характеру Грековъ, -- что они представляли ихъ какъ бы олицетвореніемъ лести. Положимъ, что предки наши были совершенно правы; было бы однако въ высшей степени несправедливо и неладно полагать, будто эта напіональная черта характера Грековъ, антипатичная сколько нашимъ предкамъ, столько же и кому бы то ни было, дълала ихъ людьми ни на что негодными. Всякій народъ имбеть свои особенные національные недостатки; эти недостатки болбе или менбе отпечативнаются на всей его двятельности и болве или менве дають ей свой характерь: но подъ ограничивающимъ условіемъ этихъ недостатковъ каждый народъ болве или. менъе способенъ ко всему хорошему, и что касается именно до Грековъ, то мы знаемъ, что они были народъ способный къ сему по-

следнему более, чемъ какой-либо другой народъ. Такимъ образомъ, изъ сказаннаго следуеть только то, что деятельность нашихъ митролитовъ-Грековъ, имъя недостатки, должна была отпечатлъвать на нихъ и выражать въ нихъ болбе или менбе національный греческій характеръ; но затъмъ ничто не препятствовало ей имъть всъ добрыя качества. Не имъя права и основанія, какъ мы уже сказали выше, предполагать исключительный избытокь этихъ качествъ, ны въ то же время не имбемъ права и основанія предполагать и исключительный ихъ недостатокъ или исключительную ихъ скудость, т. е. иначе сказать, мы имъемъ въроятивищимъ предъ собою то, чтобы быть о митрополитахъ-Грекахъ средняго и обычнаго добраго мивнія. Но митрополиты эти управляли Русскою церковію въ продолженіе целыхъ двухъ сотъ леть съ половиной и при томъ управляли въ такое время, когда она росла и устроялась, т. е. въ такое время, когда сравнительно требовалась все-таки большая дъятельность. Слъдовательно, заключительнымъ правоучениемъ будетъ то, что митрополиты эти по всей справедливости должны быть поминаемы въ нашей исторіи нікоторымъ добрымъ словомъ. Ниже еще мы возвратимся къ нимъ. Не имъ совершенно никакихъ положительныхъ сведеній объ ихъ деятельности церковно-правительственной, мы имбемъ нокоторыя сведения объ ихъ деятельности государственной: въ этой послёдней, какъ увидимъ ниже, они явили себя самымъ достойнымъ образомъ (тамъ мы увидимъ, какъ мало пользы, если не иного зла, было бы и для государства, если бы митрополитами нашими были природные Русскіе, а не Греки).

Выше мы видёли, что при поставленіи Климента половина Русскихъ епископовъ была за митрополита изъ Русскихъ, а рёшительное большинство ихъ по крайней мёрё не противъ него. Послё сейчасъ сказаннаго позволительно думать, что желаніе епископовъ видёть на каседрё митрополичьей человёка изъ природныхъ Русскихъ имёло своей причиной не заботы о благё церкви, а что-либо другое, стороннее. Можно думать, что причиной было то же, по чему чиновникамъ никакого нашего присутственнаго мёста не можеть нравиться, чтобы предсёдателемъ у нихъ былъ постоянно Нёмецъ. Нёмецъ требуеть отъ Русскихъ нёмецкой аккуратности и усидчивости и вообще всего нёмецкаго, и не хочеть знать, что многое, что для Нёмца: вздоръ, пустяки, совсёмъ въ русской натурё и въ русской крови... Подобное, т. е. несходство народными характерами могло быть причиной и того, что епископы Русскіе не долюбливали своихъ митрополитовъ-Грековъ (Грекъ—человёкъ тонкій и дипломать, а Русскій — человёкъ простой

и нѣсколько аляповатый: естественно, что одному тяжело и не совсѣмъ по себѣ было водиться съ другимъ...).

Есть еще особый взглядь на дёло, о которомъ мы должны сказать въ заключеніе всего. Нёкоторые думають, что митрополиты-Греки были совершенно необходимы для Русской церкви въ періодъ до-монгольскій, что безъ нихъ она не могла бы существовать. Съ этимъ митеніемъ, представляющимъ противоположную крайность тому, которое мы разбирали выше, также нельзя совсёмъ согласиться. Въ самое первое время, конечно, необходимы были Греки; но было бы странно думать, будто мы до такой степени были безталанны, чтобы не могли обходиться безъ нихъ цёлыя сотни лётъ. Положимъ, что примёръ Иларіона, который, бывъ и всего третьимъ нашимъ митрополитомъ, былъ однимъ изъ самыхъ лучшихъ митрополитовъ за весь періодъ домонгольскій, есть исключеніе. Но несомитено, что если не всё сряду Иларіоны, то вообще люди способные и достойные занимать каеедру митрополичью нашлись бы и въ достаточномъ количествъ.

Первоначально, въ продолжение лътъ 50-ти, митрополиты наши имъли свою каеедру не въ Кіевъ, а въ Переяславлъ, именно-въ томъ Переяславлъ, по древнему-Русскомъ или Кіевскомъ, который въ настоящее время есть Полтавскій, и который находится на нашей или лъвой сторонъ Диъпра въ 941/2 верстахъ внизъ отъ Кіева, лежа не на самомъ Днъпръ, а въ 81/4 отъ него верстахъ, при сліяніи ръкъ Альты и Трубежа (или при впаденіи первой въ последнюю). Этоть факть первоначальнаго существованія или нахожденія каоедры митрополита не въ Кіевъ, а въ Переяславлъ, не подлежить сомнънію. Оть перваго митрополита нашего Леона или Льва сохранилось до настоящаго времени греческое сочиненіе, которое надписывается: Λέοντος μητεοπολίτου (άργιεπισγόπου) της έν Ρωσία Πρεσθλάβας; προβριτά нашъ лътописецъ подъ 1089-мъ г. свидътельствуетъ, что «бъ преже въ Переяславли митрополья», а говоря о построеніи Ярославомъ св. Софін, даетъ знать, что въ Кіевъ каеедра митрополитовъ явилась только при сей церкви, построенной чрезъ 50 лътъ послъ учрежденія нашей митрополіи. Но что могла быть за причина, что канедра митрополіи первоначально учреждена была не въ Кіевъ, столицъ государства, а въ Переяславлъ? Недавно сдълано предположение, что въроятно въ Кіевъ съ самаго начала не нашлось для митрополита удобнаго помъщенія, а въ Переяславл'є такое нашлось, и что в'вроятно поэтому они и были поселены тамъ на время до приготовленія въ Кіевъ помъщенія. Съ этимъ предположениемъ, которое, очевидно, не можетъ быть признано состоятельнымъ и само въ себъ, нельзя согласиться потому, что канедра митрополіи оставалась въ Переяславлів цівлыя 50 лівть. Если бы митрополить первоначально помъщень быль въ Переяславлъ за неимъніемъ дома для него въ Кіевъ (допустимъ это странное предположеніе), то онъ быль бы переведень въ последній года черезъ два-черезъ три, а во всякомъ случай къ тому времени, какъ построена была Десятинная церковь, ибо если ему предназначалось собственно жить въ Кіевъ, то очевидно, что эта церковь долженствовала бы служить и его каеедральною церковію. Построивъ эту церковь, Владимиръ не перевелъ однако къ ней митрополита: ясно, что по его мысли Переяславль навсегда назначался быть местомъ канедры последняго. Не находя возможнымь отвечать что-либо удовлетворительное на нашъ вопросъ, мы пока принуждены довольствоваться отвётомъ только не прямымъ, а именно — что намерение Владимира поместить митрополита не въ столицъ государства, а отдъльно, въ особой резиденціи, не представляеть собою примъра единственнаго въ своемъ родъ, - что такъ было и у многихъ другихъ 1). Изъ Переяславля въ Кіевъ перевель митрополитовъ Ярославъ, который учредиль ихъ каоедру при построенной имъ церкви св. Софіи. Епископы, см'внившіе собою въ Переяславлъ митрополитовъ, нъкоторое время продолжали именоваться митрополитами, представляя собою митрополитовъ титулярныхъ (каковые бывали и у Грековъ, см. ниже). Что касается до отношеній митрополитовъ къ Кіеву, пока они им'єли пребываніе въ Переяславлъ: то должно думать, что именно онъ признавался и быль ихъ престольнымъ городомъ въ собственномъ и строгомъ смыслѣ этого слова (тогда какъ Переяславль составляль только ихъ резиденцію) 2.

<sup>1)</sup> У Болгаръ въ періодъ перваго царства до 1019 г. столицей государства быль Переяславль, а кабедра митрополита-патріарха, по всей въроятности, находилась въ Доростоль; у Сербовъ во все время существованія ихъ государства кабедра архієпископовъ-патріарховъ была врознь съ столицами государства (см. нашу книгу: Краткій очервъ исторін православныхъ церквей Болгарской, Сербской и Румынской). Такъ было у нъкоторыхъ, если не у многихъ, и на Запаль. — Можно предполагать, что Владимиръ, поселяя митрополита въ Переяславль, отдаль ему этотъ городъ въ полную власть и собственность, чтобы такимъ образомъ сдълать его своего рода княземъ, а Ярославъ перенесъ митрополію въ Кісвъ-во-первыхъ, потому, что нашель это неудобнымъ, а во-вторыхъ, затъмъ, чтобы придать болье блеска столицъ государства.

<sup>2)</sup> Сfr патріаршее соборное дівніе 1354-го г. о перенесеніи казедры русской митрополін (собственно: резиденціи митрополитовь) изъ Кієва во Владимирь въ Асta Patriarchat. Constantinop. Миклошича I, 351, и въ Памятни. канонич. права, изд.

Составляеть вопросъ собственная епархіальная область нашихъмитрополитовъ. Объ этомъ скажемъ ниже, когда будемъ говорить объепархіяхъ епископовъ.

Въ періодъ до-монгольскій была у насъ сдёлана одна попыткаучредить въ Россіи другую митрополію кром'є Кіевской, именно — въполовин'є XII в'єка Андреемъ Боголюбскимъ.

Андрей Боголюбскій, второй удёльный князь Суздальскій, наслёдовавшій на удёлё своему отцу Юрію Долгорукому, успёль и съумёль создать себъ на своемъ Съверъ такую силу, что ръшительно возвысился надъ упадавшими князьями Кіевскими и открылъ собою рядъ великихъ князей на новомъ мъстъ. Чтобы окончательно сдълать свой Владимиръ Кляземскій столицей великаго княженія, Боголюбскому естественно было имъть желаніе видъть въ немъ митрополита. Такъ какъ въ его время Владимиръ еще не быль единой столицей великаго княженія, перем'вщенной изъ Кіева, а быль новой и другой столицей рядомъ съ послъднимъ, и столицей еще только de facto, но не de jure, то онъ не могъ поступить такъ, чтобы перевесть прежняго митрополита изъ Кіева во Владимиръ, и долженъ былъ искать учрежденія второй или новой митрополін. Въ 1162-мъ году і), послів приготовленія для будущаго митрополита канедры въ великольшномъ храмъ Успенія Божіей Матери и им'вя уже готоваго кандидата въ нівкоемъ Өеодоръ или Өедорцъ, о которомъ скажемъ ниже, по совъту съ своими боярами, онъ отправиль посольство съ просьбой объ отделеніи области Суздальской отъ епархіи Ростовской и объ учрежденіи во Влади-

Навл., втораго счета соl. 63 (Свидътельство Дитмара, что кафедральною церковію митрополитовъ въ Кіевѣ была Десятинная Владимирова церковь, см. во 2-й половинѣ тома стр. 87 (по 1 изд.); Несторъ въ житіи Бориса и Глѣба, въ разсказѣ объ одномъ изъ чудесъ, говорить о "кафоликании клисиа", т. е. о кафедральной церкви (καθολική ἐκκλησία) митрополитовъ до ихъ переселенія изъ Переяславля въ Кіевъ, но не называетъ ес по имени и не указываетъ, гдѣ она была).

<sup>1)</sup> Лѣтопись Никоновская, повѣствующая о попытвѣ Боголюбскаго (II, 179) относить его посольство въ Константинополь къ 1160-му г. Но, во-первыхъ, оно было при митр. Өеодорѣ, а сей послѣдній по Ипатской лѣтописи пришолъ въ Августѣ 1161-го г.; во-вторыхъ, другія событія, о которыхъ говорить Никоновская лѣтопись подъ симъ 1160-мъ г. (возвращеніе Боголюбскимъ епископа Леона и изгнаніе имъ братьевъ) Ипатская лѣтопись относить къ 1162-му г. Впрочемъ извѣстно, что и хронологія Ипатской лѣтописи далеко не надежна (Если принимать, какъ это представляется вѣроятнымъ, что Боголюбскій началь хлопотать объ учрежденіи у себя во Владимирѣ особой митрополіи по окончаніи стройкой своего знаменитаго Владимирскаго собора, то послѣдній освященъ былъ осенью 1161-го г., см. 2-ш половины тома стр. 98, по 1-му изданію).

мир'в митрополіи къ Константинопольскому патріарху Лук'в Хризовергу. Но его желанію не суждено было исполниться. Патріархъ созваль соборъ, обсудиль на немъ просьбу и въ своей грамоть 1) прислаль отвъть, въ которомъ содержался ръшительный отказъ. Раздъляя одинъ оть другаго вопросы о пользъ и о правъ, мы не знаемъ, что отвъчать на первый,—очень можеть быть, что учреждение второй митрополіи не послужило бы къ государственной польз'в Россіи; очень можеть быть даже, что оно не послужило бы и къ пользъ церковной. Но что касается до втораго вопроса, то патріархъ, собственно говоря, не имълъ никакого права отказать Боголюбскому въ его просьбъ. Патріархъ мотивируеть свой отказъ твмъ, что каноны церкви запрещають нарушать установленные предълы митрополій и епископій и что посему онъ не можеть отделить область Суздальскую оть епархіи Ростовской и учредить въ Россіи вм'ясто одной митрополіи дв'я; но патріархъ софистически примъняеть туть къ Русской церкви каноны, которые относятся къ митрополіямъ греческимъ: эти последнія обнимали собою гражданскія греческія губернів, и каноны дійствительно запрещають раздълять одну гражданскую губернію на двъ церковныя митрополіи или на нъсколько митрополій чрезъ возведеніе въ митрополиты (настоящіе, а не титулярные только) епископовъ увздныхъ городовъ (4-го всел. соб. пр. 12). Что же касается до Русской церкви, то къ ней имъли отношение другие каноны, а именно — что «распредъление церковныхъ приходовъ (округъ) да послъдуетъ гражданскому порядку» (4-го всел. соб. пр. 17 и 6-го всел. соб. пр. 38), по которымъ каждый губернскій городъ въ Греціи долженъ былъ имъть своего митрополита. Если въ Греціи каждая гражданская губернія ео ірзо была митрополіей, то Боголюбскій (равно какт и всякій другой нашъ удёльный князь) имъль право требовать, чтобы сдъланъ быль митрополіей его удълъ, ибо наши удълы, конечно, уже равнялись греческимъ губерніямъ. Подобно Владимиру онъ не зналъ своихъ правъ, иначе онъ учредиль бы у себя митрополію самь, безь спроса у патріарха, ибо это было его правомъ, какъ государя, и по современнымъ ему воззрѣніямъ греческимъ (см. у *Рамми и П.* II, 262, и VI, 275, — хотя впрочемъ туть вопрось, кого считать высшей государственной властью по отношению къ Русской церкви, о чемъ ниже). Объ истинной причинъ отказа мы скажемъ послъ, когда будемъ досказывать исторію попытки

<sup>1)</sup> Она въ Никон. лёт., а въ болёе первоначальномъ видё у преосв. Макарія въ т. 3, изд. 2 стр. 298.

Боголюбскаго доставить своему удёлу церковную независимость отъ Кіевскаго митрополита, не кончившуюся нашимъ исканіемъ получить себё митрополита (см. въ этой главе, въ дополненіи къ отдёлу: Пространство церковнаго суда и церковные законы).

## 11.

## Епископскія каведры, епископы и епархівльное управленіе.

Оть митрополитовъ переходимъ къ епископамъ.

Епископскія канедры были учреждены у насъ тотчасъ по прибытін къ намъ нашего перваго митрополита, каковое учрежденіе было его первымъ деломъ по прибытии. Это учреждение канедръ, по свидетельству летописей 1), имело место въ одномъ и томъ же году съ самымъ прибытіемъ, именно 991-мъ, что будетъ гретьимъ годомъ послѣ похода Владимирова на Корсунь и вторымъ послъ приступа къ общему крещенію народа. Мы уже неоднократно давали знать выше, какъ у Грековъ малы были епископіи. Первоначально каждая отдёльная церковная община, какъ городская, такъ и сельская, или каждый приходъ (при чемъ каждый городъ, большой или малый, всегда составляль одну общину или одинъ приходъ) имълъ своего епископа; впослъдствіи уничтожили сельскихъ епископовъ и оставили только городскихъ, но этихъ последнихъ оставили всехъ, такъ что въ Греціи непременно и ео ipso каждый городъ имълъ своего епископа 2). Этотъ вопросъ о томъ или другомъ количествъ епархій не есть только вопросъ простой церковной статистики, но весьма важный вопросъ о самомъ духъ церковнаго управленія, ибо большее количество начальниковъ им'веть себя такъ, а меньшее количество совсвиъ иначе, ибо въ одномъ случав преобладаеть духъ простоты, а въ другомъ духъ власти; въ одномъ случав возможность большей близости епископовъ къ своимъ паствамъ, въ другомъ-меньшей. Россія наша, по своимъ условіямъ, по своему съ древняго до настоящаго времени подавляющему ее пространству, вовсе не могла быть раздёлена на епархіи въ томъ смыслё и такимъ образомъ, какъ это было въ Греціи. Тогдашняя собственная Русь

<sup>1)</sup> Тѣхъ, которыя считають первымъ митрополитомъ дѣйствительнаго перваго митрополита Леона, см. ихъ выше.

<sup>2)</sup> Номовановъ Фотія титя. 1, гл. 20 и титя. 8, гл. 1,—у Ралли и П. I, 57 и 143 fin...

была по ту сторону Дивпра, что въ настоящее время составляеть Россію западную, задн'впровскую; въ сравненіи съ безпред'вльной Россіей нашей, находящейся по сю сторону Дивпра, она представляется намъ весьма малой. Но и на пространстве той или тогдашней Россіи, если бы поставить задачею сдёлать епископовъ такъ же близкими во всякомъ смысле къ ихъ паствамъ, какъ это было въ Греціи, нужно было бы учредить епископій ни какъ не менье, какъ ста два. Но это было невозможно, ибо на огромномъ пространствъ у насъ было въ высшей степени ръдко население и весьма многимъ изъ епископовъ, такъ же близкихъ къ своимъ паствамъ, какъ это было въ Греціи, у насъ пришлось бы имъть въ своемъ завъдываніи деревни по двъ-по три, никакъ не болве. Если бы были учреждены у насъ епархіи во всвхъ городахъ, какъ это было въ Греціи, то хотя городовъ въ сравненіи съ последнею у насъ было ничтожное количество, однако относительнымъ образомъ всё-таки явилось бы у насъ епархій довольно значительное число. Но епископовъ нужно было содержать, а наибольшая часть городовъ тогдашней непромышленной Руси были тв же бъдныя деревни и носили название городовъ только въ смыслъ болъе или менте укрепленныхъ месть і). Вследствіе всего этого громаднъйшая Россія по необходимости имъла быть раздълена на такое малое количество епархій, что каждая наша епархія равнялась десяткамъ двумъ-тремъ епархій греческихъ, а нівкоторыя изъ нихъ (Новгородская, Ростовская) равнялись цёлымъ сотнямъ послёднихъ <sup>2</sup>). Это совсёмъ иное, чёмъ въ Греціи, разделеніе Россіи на епархіи, будучи деломъ простой необходимости, въ то же время, какъ мы сказали, должно было внести въ наше епархіальное управленіе значительно иной духъ, нежели какой быль въ Греціи: немногіе епископы огромныхъ территорій должны были явиться совсёмъ съ инымъ характеромъ, чёмъ весьма многіе епископы весьма малыхъ областей.

Сколько было на первый разъ учреждено Владимиромъ епархій, остается положительно неизвъстнымъ, ибо изъ льтописей, говорящихъ

<sup>1)</sup> Чтобы читателя не дивили укрѣпленныя деревни (древніе города), пусть онъ припомнить кавказскія укрѣпленныя станицы недавняго времени.

а) Въ самой Греціи для двухъ областей, населенныхъ, выражаясь по-гречески, народами варварскими и представлявшихъ тѣ же неудобства къ учрежденію въ каждомъ городѣ епископской кафедры, что и наша Россія, сдѣдано было исключеніе, чтобы всѣми городами той и другой изъ нихъ завѣдывалъ одивъ епископъ (области—такъ называемая Малая Скифія въ Европѣ и Исаврія въ Малой Азіи,—въ послѣдней впрочемъ всего два города. См. по цитатѣ втораго примѣч. выще).

о семъ учрежденіи, Новгородскія называють прямо только своего собственнаго епископа, а потомъ прибавляють: «и по инъмъ градомъ (постави митрополить) епискупы»; летопись Никоновская кроме Новгорода называеть прямо четыре города и потомъ прибавляетъ: «и по инымъ многимъ градомъ епископы (митрополить) постави» 1). Четыре города, прямо называемые последней летописью, суть: Черниговъ, Ростовъ, Владимиръ Волынскій з) и Бългородъ. Отправляясь искать другихъ епархій, открытыхъ при Владимиръ, кромъ указанныхъ пяти, мы находимъ, что изъ всвхъ епархій, существовавшихъ въ последующее время періода до-монгольскаго, только о трехъ неизв'єстно положительнымъ образомъ, что онъ открыты послъ Владимира, объ остальныхъ же всёхъ положительно извёстно, что оне открыты уже именно послів него; слівдовательно рівчь и можеть быть только объ этихъ трехъ епархіяхъ. Сін три епархіи суть: Туровская, Полоцкая и Тмутараканская. Если мы дадимъ въру словамъ Никоновской лътописи, что кромъ прямо названныхъ ею городовъ были открыты епархіи и въ другихъ городахъ, то изъ сейчасъ названныхъ трехъ мы, во всякомъ случать, открытіе которой нибудь должны будемъ усвоять Владимиру. Такъ какъ дать въру ея словамъ есть всъ основанія, ибо считать перво-открытыми только пять прямо названныхъ епархій было бы слишкомъ мало. при чемъ на за-дивировскую или собственную Русь приходилось бы и всего три епархіи; такъ какъ Туровъ и Полоцкъ принадлежали къ такимъ городамъ, въ которыхъ открытіе епархій есть вся вероятность усвоять Владимиру, а Тмутаракань наобороть была такимъ городомъ, въ которомъ нъть въроятности усвоять открытіе епархіи кому-либо послѣ него: то мы принимаемъ за самое вѣроятное, что всѣ три названныя епархіи были открыты при Владимиръ. Полоцкъ, въ настоящее время ничтожный и не столько русскій, сколько жидовскій, городишко, въ древнее время быль главнымъ городомъ особаго племени Полочанъ или Полоцкихъ Кривичей; въ правленіе Святослава или Ольги послъ Игоря прибывшій изъ-за моря варягь Рогвольдь основаль было въ немъ особое княжество варяжско-русское, которое уничтожилъ Владимиръ, побъдивъ и убивъ Рогвольда; что Владимиръ считалъ его въ числѣ важнъйшихъ городовъ своего времени, видно изъ того, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Владимира лѣтопись не называетъ Волынскимъ, а просто Владимиромъ. Но въ другомъ Владимирѣ—Кляземскомъ, котя бы онъ и былъ основанъ Владимиромъ Святымъ (а не Мономахомъ), что впрочемъ весьма сомнительно, епископская каседра учреждена только уже въ 1214-мъ году.

онъ отдаль его въ удёль старшему сыну отъ Рогнеды и второму по старшинству между всёми своими сыновьями (послё Святополка) Изяславу: по всему этому есть вся въроятность усвоять открытіе епархіи Полоцкой именно Владимиру. В вроятность эта усиливается еще болве тыть, что въ противномъ случай мы должны будемъ допустить, что цълый край, несомнънно крещенный при Владимиръ (область Полоцкая) быль оставлень безъ собственнаго епископа и вверенъ быль тому или другому епископу отдаленному. Туровъ, въ настоящее время даже и не городъ, а мъстечко 1), былъ главнымъ городомъ племени Дряговичей и хотя послъ Владимира въ періодъ удёловъ не игралъ значительной роли, но при немъ самомъ несомнвино, хотя и не совсъмъ понятно, занималъ между городами одно изъ самыхъ первыхъ мъсть, что видно изъ того, что Владимиръ отдаль его въ удъль самому старшему сыну Святополку (равно какъ и послъ него Ярославъ старшему сыну Изяславу): следовательно, и въ немъ такъ же совершенно въроятно усвоять основание епархии Владимиру, какъ и въ. Полоцив. Что касается до Тмутаракани, этой отдаленной и загадочной колоніи Русскихъ, находившейся на нынашнемъ полуострова Тамани, то въ ея недолговременное существование послъ Владимира настоящимъ удвльнымъ княземъ ея, -- каковые князья послв Владимира заботились о дальнъйшемъ открытіи епархій, быль и всего одинъсынъ его Мстиславъ, такъ что открытіе епархіи Тмутараканской можеть быть усвонемо только или ему или сему Мстиславу. Намъ представляется болъе въроятными усвоять ея открытіе ему, чъмъ Мстиславу: этоть последній, какъ показываеть его поведеніе, вовсе не смотръль на Тмутаракань какъ на такое мъсто, въ которомъ бы онъ желаль остаться навсегда 3), а поэтому не могь онъ иметь охоты заботиться и объ открытіи въ ней епархіи 3). Такимъ образомъ, кромъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Минской губернін, Мозырскаго уізда, на р. Приняти, на половині разстоянія между Мозырью и Пинскомъ.

<sup>2)</sup> Въ 1024 г., после неудачной попытки занять престоль великокняжескій, онь отняль у Ярослава заднепровскую Русь и сель въ Чернигове.

в) Собственно мы думаемъ, хотя и сносимъ свои мысли подъ черту, что епархія Тмутараканская существовала еще до Владимира. Тмутаракань, какъ это со всею въроятностію следуетъ думать, составляла часть той Руси Азовско-Таври-ческой, о которой мы говорили выше, по каковой именно причинъ Кіевскіе Русскіе, завоевавъ ее, и удержали ее за собой въ видъ колоніи. Таврическимъ Русскимъ далъ епископа патр. Фотій, и этоть-то епископъ, какъ у насъ есть ръшительная наклонность полагать, и есть нашъ позднѣйшій Тмутараканскій епископъ. Усвояя открытіе епархіи Тмутараканской Владимиру, мы будемъ имѣть передъ собою во-

пяти епархій, объ открытіи которыхъ Владимиромъ лѣтописи говорять положительно, со всею вѣроятностію должно усвоять ему открытіе еще трехъ епархій. Три епархіи, конечно, не составляють многихъ епархій, о которыхъ говорить Никоновская лѣтопись кромѣ пяти прямо ею названныхъ; туть одно изъ двухъ—или вскорѣ послѣ Владимира нѣкоторыя изъ епархій имъ открытыхъ были закрыты или выраженіе Никоновской лѣтописи «по инымъ многимъ градомъ» есть просто преувеличеніе; такъ какъ первое почти совсѣмъ невѣроятно, то слѣдуетъ думать послѣднее ¹).

Восемь епархій, а не считая Тмутараканской, семь епархій на всю Русь, -- это, конечно, весьма немного. Но такъ какъ усердіе Владимира къ христіанству и церкви не можеть подлежать сомнівнію, то следуеть думать, что открытіе большаго числа епархій не представлялось возможнымъ и удобнымъ 2). Сравнивая произведенное церковное дъленіе Россіи на епархіи съ ен гражданскимъ раздъленіемъ при Владимиръ, находимъ, что шесть епархій были открыты въ городахъ, которые были при Владимиръ удъльными, одна-въ городъ, который почемуто не быль при немъ удёльнымъ, но который быль самымъ старшимъ послѣ Кіева, и одна-въ городѣ, который не имѣлъ никакого гражданскаго значенія и учрежденіе канедры въ которомъ должно быть объясняемо причинами церковно-административными и еще, такъ сказать, личными. Города, бывшіе при Владимирѣ удѣльными, суть: Владимиръ Волынскій, Туровъ, Полоцкъ, Новгородъ, Ростовъ и Тмутаракань; городъ, не бывшій удёльнымъ при немъ, но самый старшій после Кіева-Черниговъ; городъ, не имъвшій никакого гражданскаго значенія— Бългородъ. Изъ городовъ, бывшихъ при Владимиръ удъльными, не

просъ, на который нельзя отвётить совершенно ничего сколько нибудь удовлетворительнаго, именно—зачёмъ Владимиръ открылъ эту спархію?

<sup>1)</sup> О митр. Михаилѣ Никоновская лѣтопись говорить, что онъ привель съ собою отъ патр. Фотія шесть епископовъ (1, 103). Если принимать, что эти слова должны быть перенесены съ Михаила на Леона, то это будеть значить, что при самомъ первомъ учрежденіи каеедръ ихъ было учреждено шесть и что остальным двѣ, которыя съ вѣроятностію должны быть относимы ко времени Владимира, были открыты при немъ, но не при первомъ учрежденіи каеедръ, а впослѣдствій времени.

<sup>2)</sup> Пихдеръ въ своей Geschichte der kirchlichen Trennung,—II, 502, ссыдаясь на Ренодота, котораго мы не имъемъ подъ руками, говоритъ, будто у Египетскихъ Коптовъ въ XII въкъ принималось, что 10 епископовъ могутъ сами поставить себъ патріарха. Если бы думать, что это принималось и у Грековъ въ X въкъ, то можно было бы подозръвать, что сами они сначала не хотъли открывать у насъ большаго количества епархій, нежели какое было открыто.

были открыты епархіи: въ неизвестномъ по имени главномъ городе области Древлянской и въ Муромъ. Древній Бългородъ въ настоящее время есть мъстечко Бългородка, находящееся въ 23 % верстахъ къ юго-западу отъ Кіева и составляющее первую станцію на почтовой дорогъ къ Житомиру: или онъ самъ составлялъ или въ немъ находилось одно изъ главныхъ имвній Владимира, ибо до принятія христіанства, по словамъ летописца, у него помещена была здёсь значительная часть его многочисленныхъ будто бы наложницъ (300 изъ 800); на третій годъ послів похода на Корсунь (991), візроятно, одновременно съ темъ, какъ водворять епископа, Владимиръ заложилъ въ Белгороде настоящій городъ или крівпость и значительно умножиль его населеніе посредствомъ вывода изъ другихъ мість, «біз бо, говорить лістописецъ, -- любя градъ съ». Впоследствіи, однако, онъ называется «градомъ малымъ» 1). Въ этомъ, не имъвшемъ въ гражданскомъ отношени совершенно никакого значенія, город'в Владимиръ учредилъ архіерейскую канедру, какъ следуеть думать, во-первыхъ-за темъ, что, назначивъ престольнымъ городомъ митрополита не Кіевъ, а Переяславль, онъ котель иметь въ епископе Белгородскомъ такого архіерея, который бы въ потребныя времена могъ совершать въ Кіевъ архіерейскія служенія и вообще быль для него-великаго князя архіереемь такъ сказать придворнымь, episcopus curialis, каковые бывали у другихъ государей; во-вторыхъ-за твиъ, чтобы дать въ немъ митрополиту какъ бы викарія и помощника. Въ неизв'ястномъ главномъ городів области Древлянской Владимирь не учредиль архіерейской каеедры, какъ необходимо думать, потому, что небольшая область эта была близка къ другимъ епархіямъ и въ частности, какъ можно предполагать, потому, что она назначена была въ епархіи епископу Б'ёлгородскому. Учредивъ епархію въ инородческомъ Ростовъ, Владимиръ не учредилъ ея въ инородческомъ Муромъ, въроятно, потому, что въ первомъ и его области была болье или менье значительная колонія настоящихъ Русскихъ и что самые инородцы его уже показывали большую или меньшую наклонность къ обрусвнію, а Муромъ напротивъ еще представляль изъ себя совсвиъ глухую и совсвиъ цвльную инородческую украйну, въ которой учреждение архіерейской каседры было бы совершенно безполезнымъ и оказывалось совершенно неудобнымъ.

Послѣ Владимира до нашествія Монголовъ было открыто въ Россіи еще ровно столько же епархій, сколько было открыто имъ, т. е.

<sup>1)</sup> Лаврент. лет. подъ 1097 г.: "Белгородъ градъ малъ у Кіева, яко 10 верстъ вдале" (въ Инатск. летон. ошибочно—Звенигородъ).

восемь, именно: Переяславская и Юрьевская при Ярославъ, Смоленская въ 1137-мъ году, Галичская до 1165-го года, Рязанская до 1207-го года, Владимиро-Кляземская въ 1214-мъ году, Перемышльская въ 1220-мъ году или прежде сего года и Угровская не задолго до нашествія Монголовъ. Всёхъ епархій къ нашествію послёднихъ должно было бы такимъ образомъ быть 16; но такъ какъ одна изъ нихъ-Тмутараканская, вмёстё съ самымъ своимъ княжествомъ, прекратила существованіе или въ конц'в XI или въ начал'в XII в'єка, то ихъ было 15. Само собою разумъется, что новыя епархіи послѣ Владимира были открываемы въ городахъ значительнъйшихъ, какъ это было при немъ самомъ и какъ это долженствовало быть по самому существу дъла. Значительнъйшими городами въ періодъ домонгольскій были у насъ стольные города удъльныхъ княженій, которыя раздълялись на два разряда, такъ сказать-на первичныя и вторичныя, именно: вся Россія разділилась на извістное количество уділовь, которые, представляя изъ себя въ свою очередь новыя особыя цёлыя, раздёлялись на удёлы частивншіе и боковые или такъ сказать подъудёлы. После Владимира учреждены были епископскія канедры во всёхъ стольныхъ городахъ главныхъ явившихся удёловъ и только въ весьма немногихъ стольныхъ городахъ удёловъ частивищихъ, а именно и всего въ одномъ-Перемышль, который быль частныйшимъ удыломъ Галича 1). Изъ епархій, открытыхъ Владимиромъ, одна представляла собою исключеніе противъ гражданскаго порядка (Білгородская); изъ епархій, открытыхъ послѣ Владимира, такое исключение представляли двѣ-Юрьевская и Угровская. Что касается до всёхъ вообще епархій періода до-монгольскаго, то въ отношении къ епархіямъ, открытымъ при Владимиръ, произошло посят него нъкоторое измънение въ гражданскомъ порядкъ, а именно: Черниговъ, который не быль при немъ удъломъ, сталъ таковымъ съ Ярослава, и наобороть — Ростовъ бывшій при немъ удъломъ, послъ него пересталъ быть таковымъ на долгое время. Такимъ образомъ, отношение всъхъ вообще епархій періода до-монгольскаго къ гражданскому или государственному порядку будеть: 10 епископскихъ каеедръ существовали въ стольныхъ городахъ главныхъ или первичныхъ удъловъ, именно: Черниговская, Переяславская, Владимиро-Волынская, Туровская, Полоцкая, Новгородская. Смоленская, Галичская, Рязанская и Владимиро-Кляземская; одна канедра

<sup>1)</sup> Перемышль собственно быль старше Галича, но въ половинѣ XII вѣка роли перемѣнились.

существовала въ стольномъ городв частивишаго удвла - Перемышльская, одна-въ городъ бывшемъ удъльномъ-Ростовская и три представляли собою исключение противъ гражданскаго порядка: Бѣлгородская, Юрьевская и Угровская. Особыхъ некоторыхъ речей требуютъ епархія Переяславская и дв'в сейчась названныя посл'яднія. Епископская каоедра въ Переяславив была открыта или была оставлена на мъсто канедры митрополичьей, которая послъ 1037-го года переведена была Ярославомъ въ Кіевъ къ построенной имъ св. Софіи і); въ воспоминаніе того, что епископія Переяславская наследовала митрополін, первые Переяславскіе епископы или, по крайней мірь, нікоторые изъ нихъ носили титулъ митрополитовъ 2). Епископія Юрьевская учреждена была Ярославомъ въ построенномъ имъ городъ Юрьевъ, который въ настоящее время есть мъстечко Бълая Церковь, находящееся на р. Роси въ 81 верств къ юго-западу отъ Кіева. Въ этомъ городв или городев, построенномъ въ великомъ княженіи, гдв при Ярославв были два епископа (самъ митрополитъ и епископъ Бългородскій), и которому не было придано Ярославомъ никакого политическаго значенія, епископская каседра, ніть сомнінія, учреждена была имь по одной изъ тъхъ причинъ, по которымъ была учреждена Владимиромъ каеедра Бългородская, именно-чтобы дать митрополиту втораго викарія или помощника, при чемъ частивние, какъ думаемъ, нужно разумъть то, что, давая митрополиту втораго викарія, Ярославъ хотыль доставить ему возможность безъ призыва другихъ архіореевъ производить посвящения епископовъ. Городъ Угровскъ или Угровескъ нахо-

<sup>1)</sup> Заложенной въ семъ 1037 г., но неизвъстно когда оконченной.

<sup>2)</sup> Называется митрополитомъ епископъ Переяславскій Ефремъ. Что этотъ Ефремъ не быль митрополитомъ Кіевскимъ или настоящимъ Русскимъ, какъ то думають нъкоторые, а быль епископомъ Переяславскимъ и носиль имя митрополита только титулярно, это не можеть подлежать сомнению. Летописець, во-первыхъ, прямо и ясно называеть Ефрема митрополитомъ именно Переяславскимъ (подъ 1089 г.), во-вторыхъ, -- называетъ его митрополитомъ подъ такимъ годомъ (темъ же 1089), когда въ Кіевъ быль настоящій митрополить (Іоаннъ 3-й), въ-третьихъ, назвавъ сначала митрополитомъ, послъ называетъ (подъ 1091 и 1123 гг.) просто епископомъ. Преп. Несторъ въ житін преп. Өеодосія говорить объ Ефремъ, который быль постриженникомъ Печерскаго монастыря, что онъ "поставленъ митрополитомъ въ городъ Переяславли" (митрополиты посвящались въ Константиноноль, а объ Ефремь, жившемъ предъ возведениемъ на ванедру въ семъ послъднемъ городъ, Несторъ ясно даетъ знать, что онъ быль призванъ домой и потомъ посвященъ). Наконецъ, и Симонъ въ Патерикъ, не думая причислять Ефрема къ митрополитамъ Кіевскимъ, называеть его епископомъ Переяславскимъ. О титулярныхъ митрополитахъ въ Греціи см. 4-го вселенскаго соб. пр. 12.

дился въ древней съверо-восточной Галици, въ нынъшней Люблинской губернін нашего бывшаго царства Польскаго, при впаденіи ріжи или ръчки Угеръ, отъ которой и получилъ названіе, въ Западный Бугъ (противъ городка или мъстечка Опалина, въ настоящее время селеніе Угрускъ). Изъ селенія въ городъ возвель Угровскъ великій князь галичскій Даніиль Романовичь, который хотёль было жить въ немъ вивсто своего стольнаго города Галича, столько извистнаго крамолами его бояръ, но который скоро избралъ послъ него имъ же построенный и весьма недалеко отсюда находившійся Холмъ. Въ Угровскі епископская каеедра была учреждена Даніиломъ, какъ это необходимо думать, по той личной причинъ, которая для Владимира была одною изъ причинъ учрежденія каседры въ Білгородів, именно-чтобы имість въ его епископъ своего епископа придворнаго (недолго существовавъ въ Угровскъ, каеедра переведена была Даніиломъ послъ нашествія Монголовъ въ Холмъ, въ который, какъ мы сказали, переселился изъ Угровска и онъ самъ).

Пятнадцать епархій на всю и на целую Русь. Въ сравненіи съ Греціей это было до последней степени мало. Если бы у насъ понятіе города, который у Грековъ необходимо и само собою предполагаль епископа, было приложено по крайней мере ко всемъ безъ исключенія стольнымъ городамъ удъльнымъ, т. е. какъ первичныхъ, такъ и вторичныхъ уделовъ, то епархій долженствовало бы быть открыто не менъе какъ вдвое. Кромъ того, послъ Владимира несомнънно явились н неудъльные такіе города, въ которыхъ бы могли существовать епископскія канедры. Такимъ образомъ, у насъ вообще могло бы быть открыто епархій если не приблизительно такъ же много, какъ было ихъ въ Греніи, то гораздо болве того, сколько ихъ было открыто на самомъ дълъ. Но Владимиръ, открывшій весьма малое количество весьма обширныхъ епархій по необходимости, положиль этимъ, такъ сказать, принципъ немногочисленности и общирности епархій. Весьма вероятно, что и князья не имъли особенной охоты учреждать епархій, ибо сін учрежденія должны были сопровождаться для нихъ весьма чувствительными расходами, -- на построеніе приличных ваеедральных соборовъ, на обезпеченіе каседръ землями и проч. Но несомивнно, что главнымъ образомъ и настойчиво противодействовали открытію новыхъ епархій уже бывшіе епископы, ибо для этихъ последнихъ сокращеніе ихъ существовавшихъ епархій было ни чёмъ инымъ, какъ пропорціональнымъ сокращениемъ ихъ доходовъ (о которыхъ ниже). Что главное препятствіе было именно въ епископахъ, а не князьяхъ, и что первые смотръли на открытіе новыхъ епархій съ величайшимъ неудовольствіемъ, на это мы имбемъ положительныя доказательства. Смоленскій князь Ростиславъ Мстиславичъ, въ 1137-мъ г. открывній епархію Смоленскую чрезъ отдъленіе отъ Переяславской, въ своей учрежденной грамоть епископін, составленной съ первымъ епископомъ Мануиломъ (тьмъ самымъ, о которомъ была ръчь выше), пишеть вмъсть съ послъднимъ: «(аще) епископъ который начнеть несыпством», котя ити въ Переяславль и сію епископью приложити къ Переяславлю, да буди ему клятва» 1). Немного выше мы видели, что патріархъ Константинопольскій Лука Хризовергъ софистически ссылался Андрею Боголюбскому на каноны, запрещающіе нарушать установленные предълы митрополій и епископій; н'вть сомивнія, что на эти каноны подобнымъ же образомъ весьма ссылались наши епископы. Какъ не торопились у насъ, по тъмъ или другимъ причинамъ, учреждать епископіи даже въ стольныхъ городахъ первичныхъ удёловъ, видно изъ того, что епископія Таличская учреждена лёть черезъ 60 после возникновенія удела, а Рязанская и Владимиро-Кляземская черезъ цёлое столетіе <sup>2</sup>).

Такимъ образомъ слишкомъ малое количество и слишкомъ большая обширность епархій стали навсегда отличительной характеристической чертой администраціи Русской церкви, внесши въ наше епархіальное управленіе значительно иной, чъмъ въ Греціи, духъ.

Наибольшая часть епархій сполна обнимали собою тѣ области или тѣ удѣлы, въ стольныхъ городахъ которыхъ находились епископскія канедры. Но три епархіи находились (совмѣщались) въ одной и той же области; эти епархіи были—самого митрополита и епископовъ Бългородскаго и Юрьевскаго. Епархія митрополита при первомъ ея учрежденіи была образована не изъ одной области великаго княженія,

¹) Дополн. къ Акт. Истор. т. I № 4, стр. 7 sub. fin.

<sup>2)</sup> Изъ отвътовъ митр. Іоанна 2-го Іакову черноризцу (о когорыхъ ниже) видно, что вопросъ о слишкомъ маломъ количествъ и о слишкомъ большой общирности нашихъ епархій занималъ наше древнее общество. Между другими отвътами читается слъдующій, къ сожальню, весьма неясно изложенный въ славянскомъ переводъ греческаго подлинника: "Иже участить епископью свою по земли тон, паче 
кдъ многъ народъ и людіе и гради, о нъмже се тщаніе и попеченіе (и) намъ дюбезно мниться се быти; боязньно же; но обаче и первому стольнику рускому изволить(ся) и сбору страны всея тоя, невъзбранно да будеть",—въ Русскихъ Достопаматни. 
І, 102-я, въ Памятни. канонич. права, изд. Павл. соl. 19. Въ весьма не ясно издоженномъ отвътъ ясно по крайней мъръ то, что митр. Іоаннъ былъ вовсе не противъ открытія новыкъ енископій и не думалъ ссылаться на каноническія правнда, 
будто бы запрешающія дъдать это.

къ которому принадлежало при Владимирѣ послѣдующее княжество Переяславское, но еще области Древлянской, присоединенной къ великому княженію при Ярославѣ, и въ то же время изъ области великаго княженія отъ нея взята была часть для образованія епархіи Бѣлгородской. За тѣмъ, послѣ перехода митрополитовъ изъ Переяславля въ Кіевъ на Переяславскую часть митрополіи поставленъ быль особый епископъ, а при учрежденіи каседры въ Юрьевѣ взята была отъ нея часть для образованія епархіи Юрьевской. Епархіи Бѣлгородская и Юрьевская, находившіяся въ одной и той же съ митрополією области великаго княженія, по всей вѣроятности, обнимали части этой области только весьма незначительныя. Имѣла ли первая епархія другіе города, кромѣ Бѣлгорода, не знаемъ; а ко второй, кромѣ самого Юрьева, принадлежалъ еще Каневъ ¹).

<sup>1)</sup> Подробныя свъдънія о вськъ епархіяхъ періода домонгольскаго сообщаемъ въ особомъ приложенін къ настоящей главъ.---Странно и невъроятно, по видимому, было бы предполагать, чтобы у насъ въ древнее время могла существовать область, которая не принадлежала бы ни къ какой епархіи и которая бы такимъ образомъ находилась какъ бы внъ церкви. А между тъмъ должно думать, что подобная оригинальная область действительно существовала и именно-какъ таковую область со всею вероятностію должно представлять себе небольшую область Вятскую (нынъшнюю губернію того же имени), которая, какъ маленькое независимое русское государство съ республиканскимъ правленіемъ, явилось въ земль финискихъ Вотяковъ, бывъ основано въ вонцъ XII въка Новгородскими выходцами, представлявшими изъ себя по своему характеру, нужно думать, тоже самое, что поздивний московские выходцы, изъ которыхъ образовалось Донское казачество (По мъстнымъ позднъйшимъ лътописямъ, которымъ весьма странно было бы усвоять совершенную достоверность, Вятка основана въ 1174-мъ году. Пересказъ местныхъ льтописей у П. Рычкова: въ Опыть Казанской исторіи древнихъ и среднихъ временъ, Спб., 1767, стр. 187 sqq, и въ Продолжени журнала или дневныхъ записовъ путешествія по развымъ провинціямъ Россійскаго государства... 1770-го г. Спб., 1772, стр. 29 sqq, см. также Карамзина т. III, соl. 22, н Костомарова Съверно-русскія народоправства, І, 241). Вятчане вовсе не признавали надъ собой государственной власти своей метрополіи—Новгорода и были людьми совершенно свободными и "самовластными"; но точно также необходимо думать, что они не признавали надъ собой и церковной власти Новгородскаго архіепискона. Это последнее необходимо думать потому, что когда въ XV веке Вятка покорена была Московскими великими князьями, она поступила подъ церковную власть митрополитовъ Московскихъ, а не оставлена за архіепископами Новгородскими, что было бы, если бы ова дотоль принадлежала архіепископамь (а чтобы она была перечислена при семъ изъ-подъ власти вторыхъ во власть первыхъ, на это нетъ никакихъ указаній). Какъ пріобретали себе Вятчане священниковъ, пока не находились подъ властію никакого епископа, остается неизв'ястнымъ; но по всей в'яроятности у нихъ было въ семъ отношенін такъ, какъ у раскольниковъ поповцевъ

Въ Греціи въ поздивищее время, по крайней мере съ импер. Льва Мудраго († 911-мъ, см. Вальсамона у Ралли и II. III, 516) каоедры митрополитовъ имъли свои опредъленныя степени старшинства и младшинства, вивств съ чвиъ и сами митрополиты опредвленныя мъста сосъданія. Не можемъ сказать, имъли или нъть эти степени канедры епископовъ, находившихся подъ митрополитами. Точно также не можемъ сказать, имъли или не имъли ихъ и наши епископіи въ періодъ до-монгольскій. Какъ кажется, -- нътъ. Во-первыхъ, если бы были эти степени, то летописи въ техъ случаяхъ, когда имъ приходится перечислять многихъ епископовъ, всегда ставили бы ихъ въ одномъ порядкв, а между твмъ этого въ нихъ не находимъ, -- въ разныхъ случаяхъ порядокъ разный. Во-вторыхъ, если бы были степени, то старшими долженствовали бы быть епископы: Новгородскій, какъ епископъ главнаго после Кіева города, Черниговскій, какъ епископъ старшаго города после Кіева въ южной Руси, и Переяславскій, какъ епископъ наследовавшій митрополитамъ. Епископа Новгородскаго не встрвчаемъ въ перечисленіяхъ вмёстё съ другими епископами, но епископы Черниговскій и Переяславскій не являются въ нихъ старшими 1). Не имън степеней, епископы наши, въроятно, сосъдали, на основании древняго обычая и правила <sup>2</sup>), по старшинству посвященія. Въ 1165-мъ г.

до появленія австрійскаго священства: отчасти они привозили себъ священниковъ изъ сосъдней Руси, отчасти изъ той же и изъ всякой Руси священники приходили и прибъгали въ нимъ сами. Послъднимъ мы хотимъ сказать, что, весьма въроятно, не только приходили къ нимъ священники законные или незапрещенные, но и прибъгали священники запрещенные и разстриженные и даже,-что нисколько не невозможно, — священники самозванцы. До какой крайней степени худо было у Вятчанъ христіанство передъ поступленіемъ ихъ подъ власть Москвы, это видно изъ посланій на Вятку митр. Іоны (Область или территорія Вятчанъ называлась Вятской землей и Ваткой, но городъ Вятка назывался не Ваткой, а Хлыновымъ, и первое название носить только съ 1780-го года. Хлыномъ называется человъкъ уклоняющійся, убъгающій оть чего вибудь, а хлынуть, отхлынуть значить удалиться съ поспешностію, убежать; такимъ образомъ, названіе города Хлыновъ весьма въроятно переводить на современный русскій языкъ: Бъгляковъ или Бъжецкъ, что, можеть быть, и действительно значить название другой Новгородской волонін-нынашняго Тверского Бажецка. Это даеть знать, какого рода Новгородскими выходцами была основана колонія). Мы возвратимся въ Вятчанамъ послів.

<sup>1)</sup> Въ Лаврентьевси. лътоп. подъ 1089-мъ г. епископы: Бългородскій, Ростовскій, Черниговскій, Юрьевскій; подъ 1091-мъ г.: Переяславскій, Владимирскій, Черниговскій, Юрьевскій. Въ Ипатской льтоп. подъ 1147-мъ г.: Черниговскій, Бългородскій, Переяславскій, Юрьевскій, Владимирскій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кареагенск. собора пр. 97-е (на греческомъ у Рамы и II., въ полномъ ведъ, 86-е).

епископъ Новгородскій получиль отъ митрополита титуль архіепископа (о чемъ ниже), и вм'єст'є съ этимъ несомн'єнно пріобр'єль старшинство между епископами (если только уже прежде не им'єль его).

Самые первые епископы наши, какъ это нужно думать, сполна всё или же почти всё были изъ Грековъ і). У насъ самихъ, можетъ быть, и находились люди, годные для избранія въ епископы, между священниками тёхъ христіанъ, которые существовали въ Кіевъ до Владимира, но, конечно, такихъ людей было немного і), а во всякомъ случав, при ненедостаткъ кандидатовъ въ епископы изъ Грековъ, что должно быть предполагаемо, едва ли бы на первое исключительное время захотъли поставить изъ нихъ многихъ епископовъ. Со второй смёны епископовъ должно было начаться ихъ ставленіе вмёсть съ Греками и изъ природныхъ Русскихъ. Одновременно съ учрежденіемъ канедръ имёли быть образованы при нашихъ епископахъ, для управленія еперхіями, особые соборы пресвитеровъ, которые назывались клиросами и члены которыхъ назывались клириками или клирошанами (обстоятельнёе говорить о нихъ будемъ ниже). Необходимо

<sup>1)</sup> Что касается до самаго поставленія епископовъ Грековъ, то можно думать двояко—или что всё они поставлены были въ Греціи и приведены въ Россію уже готовыми или что въ Греціи были поставлены только двое—трое, чтобы съ этими двумя—тремя митрополить могь въ самой Россіи поставить остальныхъ (для каковой, впрочемъ, цёли и безъ поставленія двоихъ—троихъ могли быть нарочно присыланы изъ Греціи съ митрополитомъ тамошніе епископы), а остальные поставлены въ самой Россіи и не только изъ лицъ, приведенныхъ митрополитомъ, но и изъ тёхъ Грековъ, которыхъ ранѣе привель изъ Корсуни Владимиръ. Обыкновенно предполагають первое, но существующія данныя болѣе за то, чтобы предполагать второе. Въ Новгородъ былъ поставленъ епископомъ Іоакимъ Корсунянивъ, т. е. родомъ изъ Корсуни. Если бы всѣ епископы были поставлены въ Константинополѣ, то ихъ не стали бы искать въ такихъ далекихъ мѣстахъ, какъ Корсунь; если Іоакимъ былъ поставленъ въ епископы, то самое вѣроятное предполагать, что онъ былъ изъ числа священниковъ, приведенныхъ Владимиромъ изъ Корсуни, а поставленъ прибывшимъ митрополитомъ въ Кіевѣ.

<sup>\*)</sup> Не невозможно предполагать, что могли найдтись они и между мірянами. А что касается до немедленнаго поставленія мірянь въ епископы, то извъстно предписаніе двукратнаго собора по поводу поставленія Фотіева, чтобы никто изъ мірянь не быль внезашно возводимь на высоту епископства (пр. 17), если бы оно и составляло препятствіе, въ виду исключительных обстоятельствь могло бы быть нарушено, въ дъйствительности же не составляло препятствія: время предварительнаго испытанія въ церковных степенях для избиравшихся въ епископы мірянь, точно не опредъленное соборомь, неписанный обычай Грековъ ограничиваль всего семью днями для каждой степени, см. Вальсамона въ толкованіи на указанное правило нашего собора,—у Ралли и ІІ. П, 703 fin.

думать, что при первыхъ же нашихъ епископахъ эти соборы пресвитеровъ были составлены не изъ однихъ Грековъ, но и изъ природныхъ Русскихъ; но между членами этихъ соборовъ изъ числа природныхъ Русскихъ, къ которымъ, что въроятно предполагать само по себъ и на что имъемъ и прямыя указанія, первые епископы относились какъ къ своимъ нарочитымъ ученикамъ и изъ числа которыхъ приготовляли себъ преемниковъ і), и должны были оказаться люди, способные быть избираемыми въ епископы. Въ болъе или менъе непродолжительное за симъ время въ этихъ епархіальныхъ пресвитерскоклирошанских соборах природные Русскіе имели составить такое рѣшительное большинство въ сравненіи съ Греками, что при крайней немногочисленности нашихъ первыхъ епархій, люди способные и достойные быть епископами несомивнно могли бы быть находимы и между ними одними, такъ что въ не особенно продолжительномъ времени отъ начала у насъ христіанства и отъ учрежденія у насъ каөедръ епископы могли бы быть ставимы у насъ и изъ однихъ природныхъ Русскихъ. Этого последняго впрочемъ не случилось, а случилось, какъ мы положительно знаемъ, то, что после появленія достаточнаго количества кандидатовъ въ епископы между самими Русскими, послёдніе начали быть ставимы преимущественнымъ образомъ изъ нихъ, но что вместе съ ними въ продолжение всего періода домонгольскаго до самаго его конца въ томъ или другомъ нъкоторомъ числъ ставимы были и Греки. Причиной сего было то, что въ продолжение всего періода митрополитами нашими были Греки. Собственные пресвитерско-клирошанскіе соборы ихъ, какъ таковыхъ, должны были постоянно состоять въ преобладающемъ или непреобладающемъ числъ изъ Грековъ, которыхъ они приводили съ собой изъ Константинополя: но они постоянно имели охоту ставить своихъ клирошанъ-Грековъ въ епископы.

Пресвитерско-клирошанскіе соборы должны были состоять изъ бѣлыхъ или мірскихъ священниковъ; но въ то время, какъ мы приняли отъ Грековъ христіанство, они, какъ кажется, состояли у нихъ не только изъ бѣлыхъ священниковъ, но отчасти и изъ монаховъ. Если это дѣйствительно такъ, то могло быть это и у цасъ еще до появленія монастырей, о каковомъ времени мы говоримъ, и именно—могло быть такъ, что иныя лица, избиравшіяся въ пресвитеры—клирошане, могли изъявлять желаніе принимать монашеское постриженіе, чтобы

<sup>1)</sup> Л'этописець Новгородских владыкь сообщаеть, что первый Новгородскій епископъ Іоакимъ приготовиль было преемника себ'я въ ученик'я своемъ Ефрем'я.

монашествовать безмонастырно и на должностяхъ приходскихъ священниковъ, чёмъ были пресвитеры-клирошане (на подобіе нынёшнихъ членовъ консисторій). Между клирошанами изъ бёлыхъ священниковъ могли быть и безжонные или холостые, ибо у Грековъ такіе священники всегда были. Что касается до препятствія къ избранію въ епископы тёхъ бёлыхъ женатыхъ священниковъ, которые имёли живыхъ женъ: то о немъ должно быть сказано, что въ дёйствительности оно было не такъ велико, какъ бы слёдовало по 48-му правилу Трульскаго собора, именно—что въ то время жоны избиравшихся въ епископы священниковъ, какъ это видно изъ одной новеллы импер. Исаака Ангела (1185—1195 гг.), не вступали обязательно въ удаленные отъ обитанія епископовъ монастыри, но оставались жить въ міру ').

Не можетъ подлежать сомивнію, что при крайней немногочисленности напихъ епархій и въ однихъ пресвитерско-клирошанскихъ соборахъ оказывалось достаточное количество способныхъ и достойныхъкандидатовъ въ епископы. Могутъ быть однако предполагаемы исключительные случаи избранія въ епископы и священниковъ рядовыхъ приходскихъ, къ чему не было никакихъ препятствій, а также и мірянъ, что у Грековъ тогда еще не совершенно вывелось, ибо между тъми и другими могли случаться люди исключительные, заставлявшіе предпочитать ихъ кандидатамъ обыкновеннымъ.

Епископскіе клирики или клирошане, изъ которыхъ должны были избираться у насъ епископы первое нъкоторое время, представляли собою у Грековъ одинъ классъ кандидатовъ въ епископы; другой классъ у нихъ составляли тогда монахи. У насъ этотъ другой классъ кандидатовъ въ епископы явился спустя летъ 50 после крещенія Владимирова. Когда съ наличностію кандидатовъ у насъ стало то же самое, что было у Грековъ, относительно дальнейшаго времени надлежало бы ожидать, что и избираемость кандидатовъ одного и другаго класса у насъ будеть приблизительно та же самая, какая была у Грековъ, т. е. что изъ одного и другаго класса кандидатовъ у насъ будуть избираемы епископы приблизительно въ такомъ же количествъ, какъ это было у нихъ. Но въ дъйствительности представляется гораздо въроятнъйшимъ принимать, что со времени появленія у насъ монаховъ дёло избранія у насъ епископовъ не пошло такъ, чтобы явиться болье или менье близкимь повтореніемь бывшаго у Грековь, а что напротивъ въ семъ случай мы разопілись съ ними или уклонились отъ нихъ.

<sup>1)</sup> У Рами и П. V, 321.

Два класса кандидатовъ въ епископы относились одинъ къ другому такъ, что влирики были кандидатами изначальными и имѣвішими свои права, такъ сказать, ео ірво, а монахи были кандидатами поздиве явившимися и постепенно пріобретавшими права путемъ усиленія обычая. Не знаемъ, какъ было въ наше время съ взаимнымъ отношеніемъ кандидатовъ въ Грепіи египетско-сиро-палестинской, въ патріархатахъ Александрійскомъ, Іерусалимскомъ и Антіохійскомъ, но что касается до Греціи малоазійско-оракійской, до патріархата Константинопольскаго: то, сколько можемъ судить по примъру замъщенія самой каоедры патріаршей и на основаніи изв'єстных в намъ свид'ятельствъ, монахи, ставъ главными кандидатами въ епископы вместе съ клириками, чтобы въ качествъ таковыхъ замъстить собою мірянъ, еще вовсе не взяли ръшительнаго перевъса надъ первыми, такъ что епископы были избираемы главнымъ образомъ изъ однихъ и изъ другихъ, но никакъ не болъе изъ монаховъ, чъмъ изъ клириковъ, при чемъ права клириковъ всёми признавались, а права монаховъ нисто прямо не выставляль і). Что же касается до нась, то изъ существующихъ дан-

<sup>1)</sup> Монахи начали быть ставимы въ епископы или, точиће говоря, изъ монаховъ начали быть ставимы енископы тотчась, какь явилось монашество, и весьма скоро это поставленіе ихъ въ епископы сділалось настоящимъ обычаемъ (Посланіе св. Аванасія Александрійскаго къ епископу Драконтію, нарочитое по отношенію къ нашему вопросу, которое написано въ 354-мъ или 355-мъ г. и въкоторомъ говорится, что до того или другого года уже многіе монахи поставлены въ епископы,--у Миня въ Патрол. t. XXV, сог. 532; 3-е и 6-е слова св. Гоанна Златоустаго о священствъ, въ воторыхъ говорится о поставлении епископовъ изъ монаховъ какъ объ обычать не только утвердившемся, но и успъвшемъ уже обнаружить свои темныя или отрицательныя стороны, именно-что иные епископы, поставленные изъ монаховь, вивсто того, чтобы посвящать себя всей той многообразной деятельности, которая оть нихъ требовалась, хотьли и на каеедрахъ оставаться тьми же самозаключенными аскетами, которыми были до епископства. См. затъмъ Кодексъ импер. М)стиніана, lib. I, tit. III, сарр. 48 и 53, и его новеллы 123-ю и 137-ю). Но что касается до патріаршей каседры Константинопольской, то до половины Х въка на нее поставляемы были влириви (изъ числа таковыхъ самой канедры) или міряне, а монахи (не разумъя при этомъ тъхъ мірянъ, которые постригались передъ самымъ поставленіемъ въ патріархи) только въ видь исключенія (первымъ таковымъ исключеніемъ быль Евтихій, поставленный въ 552-мъ г.). Съ половины Х въва начали быть ставимы на нее монахи въ замфну мірянъ, но за время нашего періода домонгольскаго отношение поставленных изъ нихъ къ поставленнымъ изъ клириковъ является половиной на половину. Что въ продолжение нашего времени въ предълахъ патріархата Константинопольсваго влириви признавались главными вандидатами въ опископы, а права монаховъ, какъ таковыя, еще открыто не предъявлялись, см. замъчаніе Скилицы по поводу поставленія въ 1075-мъ г. импер. Ми-

ныхъ следуеть заключать, что после того какъ явились у насъ монастыри и въ нихъ монахи, способные и достойные быть епископами, эти последніе стали у насъ решительно преобладающими кандидатами въ епископы. Правда, что существующія данныя не могуть быть признаны совершенно достаточными: мы вовсе не имъемъ полныхъ каталоговъ нашихъ епископовъ періода домонгольскаго и о тёхъ отдёльныхъ епископахъ, которыхъ знаемъ, не о всёхъ намъ извёстно, изъ кого они были избраны. Но тъмъ не менъе едва ли можно признать данныя недостаточными для того, чтобы сдёлать изъ нихъ сейчасъ указанное заключеніе: Симонъ Владимирскій свидетельствуєть въ своемъ посланін къ Поликарпу, что изъ монаховъ одного Печерскаго монастыря въ продолжение періода домонгольскаго было поставлено еписконовъ до 50-ти человъкъ; затъмъ, положительныя свъдънія объ отдёльных вепископахъ, изъ кого они были поставлены, насколько мы имьном этих сведеній, сводятся къ тому, что о всёхъ мы знаемъ, какъ о поставленныхъ изъ монаховъ, и только о четверыхъ или иятерыхъ, при чемъ въ томъ или другомъ числѣ одинъ случай совершенно исключительный, мы знаемь, какь о поставленныхь не изъ монаховъ. Но если мы примемъ заключение, то возникаетъ вопросъ: отъ чего у насъ въ періодь домонгольскій послі появленія у насъ монаховъ стало съ избраніемъ епископовъ значительно не такъ, какъ это было за данное время у Грековъ, и именно --- отъ чего у насъ явилось это ръшительное преобладание монаховъ надъ составлявшими первоначально единственныхъ нашихъ кандидатовъ въ епископы клирижами или клирошанами?

Въ отвъть на вопросъ нужно будеть предполагать, что у насъ иначе, чъмъ у Грековъ, стало съ замъщеніемъ коллегій епископскихъ жлириковъ или клирошанъ, именно—что онъ начали быть замъщаемы у насъ людьми не того общественнаго класса или не того мірскаго сословія, изъ котораго могли бы быть браты архіерен. Будучи выстими церковными правителями или администраторами, архіерен представляють собою духовныхъ бояръ и духовныхъ сановниковъ. А по этой причинъ съ весьма древняго времени стали выбирать ихъ у Грековъ преимущественнымъ образомъ изъ людей мірскаго сословія боярско-сановничьяго. Случиться этому или установиться этому обы-

хандомъ Дувою въ Константинопольскіе патріархи Іерусалимскаго монаха Козьмы,— у Le Quien'a I, 263 fin., и отв'яты Іоанна епископа Китрскаго Константину архівшископу - Диррахійскому, — у Ралми и ІІ. V, 406, cfr y Zhishman'a въ Die Synoden und die Episcopat - Aemter in der morgenländischen Kirche S. 212.

чаю, какъ всякій самъ легко пойметь, было совершенно естественнои необходимо: при совершенно одинаковой возможности избранія нашихъ духовныхъ бояръ и сановниковъ изъ всёхъ мірскихъ сословій, а это было именно такъ, съ какой стати, т. е. для какихъ цёлей и по какимъ побужденіямъ, хотёли бы выбирать ихъ изъ сословій низшихъ, а не изъ сословія боярскаго, иначе сказать — съ какой стати хотьли бы изъ крестьянъ создавать бояръ искусственныхъ, по существу-монструозныхъ, обходя бояръ естественныхъ? Делать первое при одинаковой возможности дълать второе, очевидне, могло бы придти людямъ въ голову только въ случав господствованія между ними какихъ-либо соціалистическихъ теорій. Установленію нашего обычая, чтобы епископы были избираемы преимущественно изъ людей высшаго мірскаго происхожденія, кром'в совершенной естественности и необходимости дела самого по себе, должны бы содействовать еще два нарочитыя обстоятельства. Во-первыхъ, епископы суть такіе правители, оть которыхъ по свойству ихъ должности требуется, чтобы они быди людьми по возможности хорошо образованными; а такіе люди были именно въ высшемъ сословін, а не въ низшихъ. Во-вторыхъ, съ весьма древняго времени, не поздиве какъ съ первой половины V ввка, ввелся въ Греческой церкви обычай, чтобы посвящаемые въ епископы платили своимъ посвятителямъ съ ихъ чиновниками, подъ именемъ хадебратикова и выдромаятикова, очень большія пошлины, простиравшіяся со всіми издержками посвященія, смотря по доходности епархій, до очень значительной суммы, -- до пяти тысячь нашихъ рублей, а очень можеть быть, что чуть и не до всёхть десяти: но для большинства людей изъ низшихъ сословій это, конечно, были пошлины непосильныя <sup>1</sup>). Если бы помимо прямаго занятія епископскихъ м'есть.

¹) О пошлинахъ, давая знать, что онѣ были очень значительны, говорять дѣянія 4-го вселенскаго собора, бывшаго въ 451-мъ г., см. Дѣянн. собб. въ русск. перев. т. IV, стрр. 208, 380 sqq. Импер. Юстиніанъ, желая пресѣчь злоупотребленія съ пошлинами, назначилъ опредѣленные ихъ размѣры, именно—чтобы, смотря по доходности епархій, онѣ были пяти классовъ и состояли изъ 28, 42, 120, 300 и 400 золотыхъ монетъ (пперпировъ), въ которыхъ полагаютъ цѣнности 20¹/а. нынѣшнихъ французскихъ франковъ,—новелла 123, гл. 3 (въ Іосифовско-Никоновской Кормчей гл. 42, § 32, л. 319). Но несомнѣнно, что назначенная императоромъ такса вовсе не искоренила злоупотребленій и что на самомъ дѣлѣ пошлины всегда болѣе или менѣе значительно превышали сейчасъ указанные ихъ размѣры (А что касается до другихъ издержекъ посвященія, то поклоны и подносы чиновникамъ посвятителей сверхъ пошлинъ и парадные обѣды для однихъ и для другихъ и вообще для всѣхъ, кто имѣлъ право на подобные обѣды, должны были обходиться не менѣе, какъ въ цѣлыя тысячи нашихъ рублей).

люди изъ боярско-сановничьяго сословія вовсе не шли въ духовное званіе, тогла при условіи избранія епископовъ изъ нихъ надлежало бы установиться обычаю избранія епископовъ преимущественнымъ образомъ изъ мірянъ. Но коллегіи клириковъ или клирошанъ при епископахъ представляли собою коллегін епархіальныхъ чиновниковъ, и эти коллегін если не при всёхъ епископахъ, которыхъ имель въ Грецін каждый городъ, то при митрополитахъ и при патріархахъ составлялись главнымъ образомъ изъ лицъ того же боярскаго происхожденія. А такимъ образомъ, были ставимы въ епископы главнимъ образомъ люди, принадлежавшіе къ боярскому сословію, бывъ избираемы отчасти изъ мірянъ, отчасти изъ клириковъ или клирошанъ. Когда явились монахи и когда вошло въ обычай избирать изъ нихъ епископовъ, последние также начали быть избираемы главнымъ образомъ изъ монаховъ мірскаго боярскаго происхожденія і). Въ патріархать Константинопольскомъ, сколько можно судить по примъру самой патріаршей каседры, съ этими тремя классами кандидатовъ въ епископы, по своему мірскому происхожденію принадлежавшихъ главнымъ образомъ къ боярскому сословію, какъ мы сказали, было такимъ образомъ, что до половины Х въка избираемы были клирики и міряне, а потомъ начали быть избираемы клирики и монахи, при чемъ въ продолжение нашего періода домонгольскаго последніе еще вовсе не взяли решительнаго перевъса надъ послъдними, а было между ними еще такъ, что одни и другіе были избираемы половина на половину. Если у насъ въ продолжение періода домонгольскаго послів того, какъ у насъ явились монахи, мы не видимъ того же самого, что было въ Греціи. т. е. собственно въ патріархать Константинопольскомъ; если у насъ, какъ мы должны думать, заключая оть существующихъ данныхъ, монахи стали ръщительно преобладающими кандидатами въ епископы, а примъры избранія въ епископы клириковъ или клирошанъ, которыхъ положительнымъ образомъ неизвъстно намъ ни одного, должны быть предполагаемы какъ исключительные случаи: то причиной сего должно быть считаемо следующее: у насъ, такъ же какъ и у Грековъ, по минованіи первых временть исключительных в начали быть избираемы въ

<sup>1)</sup> Что въ Греціи съ весьма древняго времени, какъ этому необходимо и надлежало быть, епископы были избираемы главнымъ образомъ изъ людей, принадлежавшихъ къ высшему мірскому сословію, это доказываетъ церковная исторія, насколько въ ней изв'єстно о происхожденіи епископовъ, и это доказываютъ житія святыхъ, насколько въ житіяхъ указывается происхожденіе нашего разряда святыхъ; cfr Сардикійскаго собора пррр. 10 и 12.

епископы главнымъ образомъ люди мірскаго боярскаго происхожденія,--что предполагать во всякомъ случав необходимо; но людей боярскаго происхожденія у насъ не было между клириками или клирошанами п они были только между монахами, иначе сказать-у насъ не повелось того, чтобы люди изъ высшаго сословія шли въ клирики или клирошане, а повелось только то, чтобы они шли въ монахи. Можеть быть съ въроятностію указываема и причина, отъ чего у насъ не повелось, чтобы люди изъ высшаго или боярскаго сословія шли въ клирики или клирошане. Причиной этой можеть быть считаемо то, что митрополитами нашими были Греки, а не природные Русскіе. Необходимо думать, что клирошанами у нихъ самихъ если не въ продолжение всего періода домонгольскаго, то по крайней мёрё первое довольно продолжительное время были главнымъ образомъ Греки, которыхъ они приводили съ собой изъ Константинополя: но при закрытости доступа для бояръ въ коллегію клириковъ самого митрополита у нихъ и могло явиться нежеланіе, чтобы поступать въ клирики только къ епископамъ (къ которымъ въроятно и въ самой Греціи поступали въ клирики только уже бояре самаго низшаго разбора, а можеть быть и совсемь не поступали никакіе бояре).

Итакъ, существующія данныя заставляють принимать, что у насъ въ продолженіе періода домонгольскаго, послѣ того, какъ явились у насъ монастыри и въ нихъ монахи, способные и достойные быть епископами, эти послѣдніе стали рѣшительно преобладающими кандидатами въ епископы и что поставленія въ епископы изъ другихъ кандидатовъ были только болѣе или менѣе немногочисленными исключеніями, каковыхъ исключеній въ дѣйствительности намъ извѣстно четыре или пять. Это о природныхъ Русскихъ. Затѣмъ, какъ уже мы говорили, намъ положительно извѣстно, что въ продолженіе всего періода до самаго его конца въ томъ или другомъ нѣкоторомъ числѣ ставимы были въ епископы Греки, въ которыхъ надлежить видѣть принадлежавшихъ къ бѣлому или черному духовенству клириковъ или клирошанъ самихъ митрополитовъ.

Что у насъ были ставимы епископы изъ монаховъ не какого бы то ни было мірскаго происхожденія, а главнымъ образомъ именно происхожденія аристократическаго, принадлежавшихъ по міру къ сословію боярскому, это необходимо предполагать уже на основаніи того,
что сказано нами сейчасъ выше. Если дійствительно у насъ было
такъ, что со времени появленія монастырей монахи стали рішительно
преобладающими кандидатами въ епископы: то подобное разногласіе

наше съ современной Греціей, --- собственно съ патріархатомъ Константинопольскимъ, можетъ быть объяснено единственно темъ, что указано нами выше, т. е. предположениемъ, что люди аристократическаго происхожденія, изъ которыхъ у насъ, такъ же какъ и въ Грецін, главнымъ образомъ были избираемы епископы, шли у насъ въ монахи и не шли въ епископскіе клирики или клирошане. Но во всякомъ случав, необходимо предполагать это и само по себв. Точно такъ же и относительно насъ невозможно допустить того противуестественнаго, какъ не было подобнаго въ Греціи, чтобы при одинаковой возможности избирать на мъста духовных сановниковъ, каковы архіереи, монаховъ мірскаго высокаго или низкаго происхожденія, стали избирать у насъ не первыхъ, а вторыхъ. И у насъ, такъ же какъ у Грековъ, требовалось отъ архіереевъ, чтобы они были людьми по возможности образованными (въ нашемъ смыслъ слова): а такіе люди и у насъ были и могли быть главнымъ образомъ между монахами изъ сословія высшаго, а не изъ сословій низшихъ, и у насъ образованность (въ нашемъ смыслъ слова) должна была зависъть отъ сословности еще гораздо болве, чвиъ у Грековъ (см. ниже, въ главъ о просвъщени). И къ намъ перешолъ отъ Грековъ обычай, чтобы посвъщаемые платили своимъ посвятителямъ тъ же большія пошлины, которыя существовали у нихъ. Наконецъ, мы положительнымъ образомъ знаемъ, что во времена послемонгольскія у насъ действительно было такъ, какъ за времена домонгольскія мы считаемъ необходимымъ представлять предположительнымъ образомъ. Первоначально люди высшаго мірскаго происхожденія стриглись у насъ въ монахи, конечно, безъ всякой мысли объ архіерействъ, а ихъ стали избирать у насъ въ архіерен потому, что они были людьми высшаго происхожденія. Но потомъ, какъ это весьма возможно и въроятно, начали стричься они и съ прямою мыслію объ архіерействъ (какъ въ настоящее время съ этою прямою мыслію стригутся въ монахи люди получившіе академическое образованіе). Въ предшествующихъ нашихъ рѣчахъ, говоря, что въ епископы избираемы были люди высшаго мірскаго происхожденія, мы постоянно прибавляемъ: главнымъ, преимущественнымъ образомъ, т. е. мы весьма допускаемъ возможность исключеній. Если гдв допустима эта возможность исключеній, то, конечно, въ нашемъ случав, потому что если гдв могли и должны были отдавать предпочтение личнымъ выдающимся достоинствомъ людей ихъ происхожденію, то при избранін на м'єста епископскія. Но такъ какъ худое всегда и вездів идетъ объ руку съ хорошимъ, то вмёсте съ примерами избранія въ епископы людей невысокаго происхожденія выдававшихся своими достоинствами должны быть предполагаемы примъры избранія людей невысокаго происхожденія и надъленных особенною ловкостію. Что касается до пошлинь, которыя должны были платить за свое поставленіе люди бъдные; то на вопросъ относительно ихъ можеть быть предполагаемо—или что платили ихъ за поставляемыхъ тъ князья, которые останавливались своимъ выборомъ на людяхъ бъдныхъ, или что онъ были уплачиваемы изъ суммъ подлежащихъ каеедръ, если послъднія имъли таковыя суммы, или наконецъ—что сами поставляемые дълали займы, чтобы потомь уплачивать ихъ изъ своихъ доходовъ.

Первый явившійся у насъ монастырь быль Георгіевскій монастырь, построенный Ярославомь въ 1037-мъ г. или непосредственно послѣ сего года въ качествѣ придворнаго великокняжескаго монастыря. Послѣ Ярослава начали строить монастыри частные люди и продолжали строить ихъ его дети и внуки. Что касается до этихъ последнихъ, то, съ одной стороны, они строили фамильные монастыри въ общей стодицъ ихъ Кіевъ, а съ другой стороны-придворные или вообще княжескіе монастыри въ самыхъ своихъ удёлахъ. Боярамъ естественно было стричься въ монахи въ княжескихъ монастыряхъ, а князьямъ естественно было избирать въ епископы монаховъ своихъ монастырей. Поэтому, вероятно думать, что изъ монаховъ княжескихъ монастырей были главнымъ образомъ избираемы кандидаты въ епископы. Однако, быль одинь монастырь, построенный не князьями, который, представляя собою ръшительное исключение, отчасти самъ непосредственно, отчасти черезъ посредство княжескихъ монастырей, далъ въ продолженіе періода домонгольскаго такое количество епископовъ, что возмъщаль, такъ сказать, всю группу частныхъ монастырей; это, какъ уже мы давали знать, -- знаменитый Печерскій монастырь преподд. Антонія и Өеодосія. По свидетельству Симона Владимирскаго въ посланіи къ Поликарпу, отчасти прямо изъ монаховъ этого монастыря, отчасти изъ игуменовъ княжескихъ монастырей, которые взяты были на игуменство изъ монаховъ Печерскихъ, было поставлено въ епископы въ продолженіе періода домонгольскаго не менве человъкъ 50-ти. Должно предполагать, что въ знаменитомъ Печерскомъ монастыръ вмъсть съ монастырями княжескими наиболее постригались въ монашество люди боярскаго происхожденія и что монахи этого монастыря, принадлежавшіе по своему происхожденію къ сословію боярскому, отличались особенною строгостію жизни и особеннымъ стремленіемъ къ книжности, составлявшей тогдашнее наше просвъщение, что выдвигало ихъ,

какъ кандидатовъ на епископскія міста. А могло быть и такъ, что монахамъ Печерскаго монастыря, происходившимъ изъ сословія боярскаго, была усвоена привиллегія кандидатуры въ епископы уже потому, что онъ быль исключительно знаменитый монастырь.

Послъ того, какъ явились у насъ монастыри и монахи стали ръшительно преобладающими кандидатами въ епископы, эти последніе кром'в монаховъ могли быть ставимы у насъ въ виде исключений изъ бълыхъ священниковъ, принадлежавшихъ къ епископскимъ клиросамъ, или же приходскихъ и изъ мірянъ. Какъ многочисленны были исключенія не можемъ сказать, но намъ прямо извъстно ихъ всего четыре или пять случаевъ. Эти случаи, въ которыхъ во всёхъ исключеніемъ являются бълые священники, суть: поставление Иларіона въ митрополиты въ 1051-мъ г., о чемъ говорили выше; поставление въ епископыархіепископы Новгородскіе: Іоанна въ 1110-мъ г., Илін въ 1164-мъ г. и Гавріила, родного брата и преемника Иліина, въ 1186-мъ г. 1), и еще, можеть быть, поставление въ епископы Ростовские Іоанна въ 1190-мъ г. . .). Изъ этихъ пяти или четырехъ священниковъ объ одномъ, именно Иларіонъ, мы положительнымъ образомъ знаемъ, что онъ не быль изъ числа священниковъ, принадлежавшихъ къ епископскимъ клирикамъ или клирошанамъ, а объ остальныхъ остается намъ неизвъстнымъ, принадлежали они къ этимъ клирикамъ или были изъ рядовыхъ приходскихъ священниковъ 3). Не ръшаясь сказать, какъ многочисленны

<sup>1)</sup> Гавріиль не называется прямо священникомь, но что онь быль дѣйствительно священникь, а не мірянинь, это дается знать въ разсказѣ объ его поставленіи (1-я Новгород. лѣт.), въ которомъ не упоминается, чтобы прежде посвященія въ епископы онъ проведенъ быль чрезъ низшія степени клира.

<sup>2)</sup> Въ 1214-мъ г. этотъ Іоаннъ отписался отъ епископы и постригся въ чернцы въ Боголюбовомъ монастыръ (Лаврент. хът.). Если постригся въ чернцы по удаленіи съ кафедры, то, повидимому, слъдуетъ, что поставленъ въ епископы не изъ чернцовъ. Но до поставленія въ епископы онъ былъ духовникомъ великаго князя (та же льтоп. подъ 1190-мъ г.) и такъ какъ духовники у князей наибольшею частію были изъ монаховъ: то можно понимать дъло и такъ, что онъ поставленъ былъ въ епископы изъ монаховъ малаго образа, а по удаленіи съ кафедры постригся въ великій образъ (хотя, съ другой стороны, о второмъ преемникъ Іоанновомъ Кирилъъ, поставленномъ изъ монаховъ малаго образа и по удаленіи съ кафедры постригшемся въ великій образъ, та же Лаврент. льтопись говорить прямо и точно).

<sup>8)</sup> Илія избранъ быть въ епископы Новгородскіе изъ приходскихъ священниковъ Новгородской церкви св. Власія. Но это не препятствуетъ считать его за священника, принадлежавшаго къ епископскому клиросу: священники - клирошане, какъ сважемъ ниже, были настоятелями приходскихъ церквей, на подобіе нынъшнихъ членовъ консисторій.

были исключительные случаи поставленія епископовъ не изъ монаховъ, мы однако думаемъ, что они не ограничивались только четырьмя или пятью, прямо намъ извъстными. Въ періодъ домонгольскій священники стольных княжеских городовь, и между сими священниками особенно принадлежавшіе къ епископскимъ клиросамъ, находились въ значительно близкомъ общеніи съ князьями, которые такимъ образомъ могли хорошо знать ихъ; а по этой причинъ, не отрицая въроятности того, чтобы между нашими священниками могли случаться хотя изрёдка люди незаурядные по своимъ достоинствамъ, можно думать, что и исключительные случаи ихъ избранія имели место не въ одномъ только Новгородъ. Предполагать тоже заставляеть и одно извъстное намъ свидътельство. Въ 1229-мъ г. Новгородцы оставались безъ архіепископа и тогдашній ихъ князь Михайло Всеволодовичь Черниговскій говориль виъ: «се у васъ нѣту владыки, а нельно быти граду сему безъ владыць, сочите (ищите) таковаго мужа въ попъхъ ли, въ игуменъхъ ли, въ череньцихъ ли» 1). Если бы до такой степени чрезвычайно редки были случаи избранія епископовъ изъ бълыхъ священниковъ, что ограничивались бы и всего извъстными намъ четырьмя-пятью, а за вычетомъ совсемъ исключительнаго случая избранія Иларіона въ митрополиты, тремя-четырьмя: то едва ли бы князь сказаль: «сочите въ попехъ ли». Но съ другой стороны нельзя предполагать и того, чтобы исключительные случаи были болье или менье многолисленны: обыкновенными кандидатами въ епископы были считаемы монахи, и поэтому первые могли быть избираемы не изъ нихъ, а изъ бълыхъ священниковъ, очевидно, лишь тогда, когда между последними оказывались люди слишкомъ выдающіеся своими постоинствами (или же по крайней мъръ надъленные совсъмъ необычайной ловкостью); но подобные люди вообще очень не часты. Что касается до избранія въ наше время епископовъ изъ мірянъ, то по всей в роятности и болве чемъ в роятно, что случаевъ такого избранія совсёмь не было, потому что и въ Греціи въ то время, о которомъ говоримъ, уже совствъ вышло изъ обычая избирать мірянъ 2).

Въ отношеніи къ поставленію въ епископы б'ёлыхъ священниковъ и мірянъ им'єть м'єсто вопросъ о предварительномъ постриженіи ихъ въ монахи. Постригать въ монахи б'ёлаго священника или мірянина передъ поставленіемь въ епископы и считать это постриженіе необхо-

<sup>1) 1-</sup>я Новгор. лет. въ Собр. летт. III, 45.

э) Последній патріархъ Константинопольскій, избранный изъ мірянъ, былъ Константинъ Лихудъ, поставленный въ 1059-жъ г.

димымъ для сего поставленія <sup>1</sup>), есть нёчто такое, что понять весьма не легко. Собственно и строго говоря, епископъ есть не монахъ, а именно епископъ, только взятый изъ сословія монаховъ и перестающій быть монахомъ съ минуты своего посвященія, поелику епископство и монашество, какъ дв'в противоположности, не совм'єстимы между собою <sup>2</sup>). Такимъ образомъ, если епископъ, поставленный и изъ

<sup>1)</sup> Т. е. разумѣемъ не то, когда бѣлый священникъ или мірянинъ самъ пострижется въ монахи и потомъ будеть поставленъ въ архіерен, а то, когда тотъ или другой постригается въ монахи передъ поставленіемъ въ архіерен и именно для сего поставленія.

<sup>2)</sup> Правило кановическое говорить: "аще который епископъ или кто иной архієрейскаго сана восхощеть снити въ монашеское житіе и стати на мъсто покаянія, таковой впредь уже да не взыскуеть употребленія архіерейскаго достоинства, ибо объты монашествующихъ содержать въ себъ долгь повиновенія и ученичества, а не учительства и начальствованія" (собора въ храмъ св. Софін пр. 2). Если архіерей, ставшій монахомъ, "лишаетъ себя архіерейскаго достоинства" и если "монашество прекращаеть архісрейство" (употребляемь выраженія Зонары и Вальсамона въ толкованіи на приведенное правило, у Рами и П. ІІ, 709 нач. и 710 нач.): то очевидно, что наобороть и монахъ, ставшій архіереемъ, перестаеть быть монахомъ, ибо — и + или + и — , конечно, одно и тоже (а "предсъдающій не можеть быть въ то же время покоряющимся и учащій учимымъ», Зонара ibid.). Cfr Іоанна Златоустаго о священств'в слово 6-е, въ которомъ именно изображается разность священства и монашества. Архіерен изъ монаховъ носять монашеское оділніе и соблюдають монашеское воздержание отъ извёстныхъ родовъ пищи (а въ древности и волосы на голов' носили по монашески, а не какъ мірскіе священники, о чемъ ниже). Не знаемъ, какъ ввелось это — посредствомъ ли прямаго предписанія первын или путемъ добровольнаго обычая (какъ будто гдѣ-то мы встръчали свидътельство, что первое, но, къ сожаленію, память въ настоящую минуту намъ не служить); это значить, что церковь предписываеть архіереямь, бывшимь монахамь или архіереямъ изъ монаховъ, удерживать и соблюдать то изъ монашескаго, что не несовивстимо съ архіерействомь (У насъ погребаемые архіерен отпіваются священническимъ, а не монашескимъ чиномъ; след., наша церковь не смотрить на архіереевъ, какъ на монаховъ. Издавна изущій обычай нашихъ архіереевъ носить цвътное одъяніе, ,, пестрое духовенство", , какъ нужно думать, имъеть своимъ основаніемъ ихъ взглядъ на себя вакъ не на монаховъ).—Священство не уничтожаетъ монашества въ јеромонахахъ, но последніе суть священники особаго рода, священники не для пастырства, а только для совершенія церковныхъ службъ въ монастыряхъ (cfr Вальсамона въ томъ же толкованіи ibid. р. 710).—Издатели греческаго Пидаліона, стоящіе за нынішній взглядь греческой церкви, что всякій, поставляемый въ архіерен, долженъ быть предварительно постригаемъ въ монахи, примм. къ 1 и 51 апостт. прр., въ то же время признають, что архіерейство и мо-**ΗΔΙΙΙ**CCTBO, ἐναντία ὄντα ἀναμεταξὺ τῶν, ἡνωμένα νὰ εὑρίσκονται εἰς τὸν αὐτὸν καιρὸν, фоύνατον έστι, - толк. на 2 пр. собора въ храмъ св. Софін: какимъ образомъ совершается туть у нихъ примирение, мы не понимаемъ.

самихъ монаховъ, перестаетъ быть монахомъ послъ поставленія, то постригать въ монахи бълаго священника предъ поставленіемъ въ епископы значить постригать его за твиъ, чтобы онъ тотчасъ же потомъ сложилъ съ себя монашество. А считать необходимымъ постриженіе въ монахи дли поставленія въ епископы значило бы ничто иное, какъ дъйственность богоучрежденнаго таинства, каково священство, поставлять въ зависимость отъ того, что имбеть происхождение просто человъческое, каково монашество. Но у Грековъ въ позднъйшее время вошло въ обычай требовать отъ бълыхъ священниковъ и мірянъ, поставляемыхъ въ архіерен, предварительнаго постриженія въ монахи. Какимъ образомъ и по какимъ побужденіямъ возникъ обычай, остается для насъ неяснымъ; но думаемъ относительно этого следующее: монахъ, поставляемый въ архіерен, перестаеть быть монахомъ, но съ него снимаются при семъ только тв монашескіе объты, которые несовиъстимы съ архіерействомъ, каковы объты-повиновенія и ученичества, неисходнаго пребыванія въ монастыряхъ съ невмішательствомъ ни въ церковныя, ни въ житейскія дёла (4-го всел. соб. пр. 4), но не снимаются ть монашескіе объты, которые совивстимы съ архіерействомъ, каковы объты — подвижничества въ жизни, цъломудрія и нестяжательности; а такъ какъ и отъ всякаго архіерея весьма желательны строгость жизни, цъломудріе и нестяжательность, то, чтобы ръшительнъе обязывать всъхъ ихъ къ соблюдению этихъ требований, и придумали достигать цёли по отношенію къ тёмъ изъ нихъ, которые поставлялись не изъ монаховъ, чрезъ предварительное постриженіе въ монахи: бълый священникъ и мірянинъ, постриженные въ монахи непосредственно передъ архіерействомъ, перестають быть монахами съ минуты поставленія въ архіерен, но при этомъ во всей силъ остаются на нихъ нарочито и торжественнно данные ими объты по отношенію къ сейчась указаннымъ требованіямъ. Какъ бы то ни было, но мы положительно знаемъ, что не только въ продолжение всего наmero періода до-монгольскаго, но и значительно далье, по крайней мъръ до первой половины XV въка, у Грековъ еще не было непремъннымъ и обязательнымъ образомъ требуемо, чтобы всъ не монахи, избиравшіеся въ архіереи, принимали передъ поставленіемъ монашеское пострижение '). Что касается до нашихъ четырехъ или цяти бъ-

<sup>1)</sup> Изъ патріарховъ Константинопольскихъ, поставленныхъ не изъ монаховъ, первый принялъ передъ поставленіемъ монашеское постриженіе Никифоръ I, Исповъдникъ (806—815), бывшій до избранія мірскимъ чиновникомъ. Живя въ мірѣ онъ имѣлъ намѣреніе постричься въ монахи, но прежде, чѣмъ привелъ намѣреніе въ

лыхъ священниковъ; поставленныхъ въ епископы въ продолжение періода до-монгольскаго: то Иларіонъ принялъ предъ поставлениемъ монашеское пострижение '), относительно Іоанна Новгородскаго не имѣ-

исполненіе, быль избрань въ патріархи; поэтому онь просиль императора, чтобы прежде поставленія ему дозволено было принять монашество: послѣ отказовъ отъпатріаршества изъявивъ наконецъ согласіе быль поставленнымъ, — онъ коі то нечσχήμα του λαϊκού πρός τὴν του μονήρους μεταμείψαι άγγελοειδή πολίτειαν τόν βασιλέα εύθύς παρητήσατο, τή άκριβεία τὴν άκρίβειαν, και τοῖς κολῶς προςδιανυθεῖσι πό**ν**οις έπιπονωτέραν προστιθείς τελειότητα, т. е. тотчасъ же испросияъ у императора дозводенія на то, чтобы образъ мірянина перемѣнить на ангеловидное состояніе монашескаго образа, приложивъ ревность къ ревности и къ хорошо совершоннымътрудамъ труднъйшее совершенство, житіе въ Acta SS. Болдандистовъ, Марта t. II, рр. 294 и 704. Послъ Никифора очень много патріарховъ было избираемо не изъмонаховъ; но о большей части этихъ избиравшихся мы не имъемъ положительныхъи прамыхъ свъдъній, какъ они поставлялись, съ предварительнымъ постриженіемъвъ монахи или безъ него. Что касается до этихъ положительныхъ свёдёній, то онъ, отрывочнымъ образомъ доходя до начала XIV въка, говорять, что непосредственный преемникъ Никифора Өеодотъ Мелиссенъ или Касситеръ, отдёляемый отъ него полустольтіемь Фотій и избранный въ 1283 г. Григорій ІІ, Кипрскій, были поставлены изъ мірянъ съ предварительнымъ постриженіемъ въ монахи, а что въ 1191 г. Георгій Ксифидинъ изъ бълаго клира и въ 1316 г. Іоаннъ Глика изъ мірянъ были поставлены безъ предварительнаго постриженія (см. въ Прибавлл. къ Творр. Свв. Отцц. 1862 г. ч. ХХІ, статью: О санъ епископскомъ въ отношенін къмонашеству въ церкви восточной, стрр. 348 fin., 352 и 356). Сумеонъ Солунский въ первой четверти XV въка съ одной стороны говорить объ обычат постригатьпредварительно въ монахи избираемыхъ въ епископы изъ немонаховъ, какъ объ обычай рёшительно господствующемъ, но съ другой стороны, даеть знать, что были допусваемы еще поставленія и безь постриженія, — De poenitentia cap. 266 и De sacerdotio, у Миня въ Патрол. t. 155, pp. 489 и 964, cfr сейчасъ указанную статью, стр. 358 (На Константинопольскомъ соборъ 879-880 г. восточные говорили посламъ папы по принятому чтенію діляній соборныхъ: είς την ανατολήν, εί μη έστε κεκαρμένος έν Χριστῷ, ἐπίσκοπος ή πατριάρχης οὐ γίνεται, τ. ε. Η ΒΟΟΤΟΚΕ, ΕСΙΗ ΕΤΟ не постриженъ во Христь, епископомъ или патріархомъ не бываеть (у Hergenröther'a въ сочинении Photius, Patriarch von Constantinopel, t. II, стр. 486), въ кавовыхъ словахъ издатели греческаго Пидаліона (въ прим. къ апостольск. пр. 51). видять положительное доказательство, что въ половинѣ XI вѣка у Грековъ никого не поставляли безъ предварительнаго постриженія въ монахи. Но въ приведенныхъ словахъ вмёсто ил должно поставить ису, ибо вся рёчь читается: сіс фустолую... ού γίνεται, ή δε δύσις και τους δντας μοναχούς κληρικούς ποιεί, τουτο δε ήμείς ού γνωρίζομεν. что будеть значить: на востокъ, если кто постриженъ во Христъ, не бываеть епископомъ или патріархомъ, а западъ дѣлаетъ клириками и сущихъ (настоящихъ, совершенныхъ) монаховъ, — сего мы не знаемъ. Такимъ образомъ, въ приведенныхъ словахъ говорится и содержится свидътельство, что на Востокъ не поставляли въархіерен монаховъ, постриженныхъ въ великій ангельскій образъ или схиму.

<sup>1)</sup> Оть митр. Иларіона, какъ мы упоминали выше, сохранилось испов'яданіе-

емъ прямыхъ свёдёній, Илія и Гаврінлъ не принимали постриженія '), а относительно Іоанна Ростовскаго, полагая, что онъ былъ поставленъ изъ бёлыхъ священниковъ, надлежало бы думать то же, что мы положительно знаемъ о двухъ послёднихъ.

Мы сказали, что Греки, бывъ избираемы, какъ это необходимо думать, изъ состоявшихъ при митрополитахъ клириковъ или чиновниковъ, были ставимы у насъ въ епископы вийсти съ природными Русскими въ продолженіе всего періода до-монгольскаго до самаго его конца. Едва ли можно сомивваться въ томъ, что митрополиты - Греки, каковыми они были всь, за исключеніемь двоихь, имьли большую наклонность ставить въ епископы своихъ клириковъ - Грековъ, были ли они изъ людей богатыхъ или бъдныхъ, при чемъ послъднихъ они могли посвящать въ долгь, подъ условіемъ, чтобы пошлины за посвященіе были выплачиваемы послъ посвященія изъ доходовъ епархій. Однако, нельзя думать и того, чтобы въ періодъ до-монгольскій у насъ слишкомъ много было епископовъ-Грековъ, ставленныхъ изъ этихъ митрополичьнхъ клириковъ. Греки пользовались у насъ слишкомъ незавидной репутаціей, и трудно допустить, чтобы князья наши, которые им'вли р'вшительное вліяніе на зам'вщеніе каседрь (о чемъ сейчась ниже), чувствовали особенную охоту видеть у себя епископовъ Грековъ. Была одна епархія, которую, всявдствіе ея особыхъ обстоятельствъ, Грекамъ удавалось замъщать особенно часто, такъ что они считали ее какъ бы своею епархіей и которую они, если вірить извістіямъ, до нъкоторой степени сдълали епархіей полугреческой. Это-епархія Ростовская. Въ Ростовъ послъ св. Бориса не было своего удъльнаго князя до начала XIII въка и онъ принадлежалъ до конца XI въка вивств съ Суздалемъ къ удвлу Переяславскому, а послв сего къ удълу Суздальскому. Князья Переяславскіе, имъя епископовъ Ростовскихъ вдали отъ себя, а князья Суздальскіе, им'я ихъ все-таки не при себъ, какъ можно думать, по этой причинъ давали свое согласіе митрополитамъ, чтобы канедра Ростовская была замещаема Греками 2).

въры, которое онъ письменно далъ епископамъ передъ своимъ поставленіемъ. Подъ этимъ исповъданіемъ онъ подписался: "минхъ и презвитеръ Иларіонъ".

<sup>1)</sup> Что Илія и Гаврінлъ не принимали постриженія и оба постриглись передъ смертью (первый съ именемъ Іоанна, второй—Григорія), объ этомъ ясно говорить имъющаяся современная запись, см. Опис. сунодд. ркпп. Горск. и Невостр. № 380 л. 189 об., Отд. III стр. 269 fin., сfr Ипатск. лът. подъ 1166.

<sup>2)</sup> Что васается до того, что Греки успѣли сдѣлать епархію Ростовскую до нѣкоторой степени полугреческою, то въ житін царевича Ордынскаго Петра, Ро-

По каноническимъ правиламъ, избраніе епископа должно быть совершаемо соборомъ епископовъ митрополіи, подъ предсъдательствомъ митрополита '), безъ всякаго участія гражданской власти, вмішательство которой положительно воспрещается и признается противуканоинческимъ 2). Какъ было дело въ семъ отношения у насъ въ Россіи, мы имбемъ положительныя сведенія только за вторую половину домонгольскаго періода и именно-свъдънія, состоящія въ томъ, что у насъ, вопреки канонамъ, избирали кандидатовъ въ епископы не митрополиты съ соборомъ епископовъ, а князья подлежащихъ удъловъ. Повелось ли это у насъ съ самаго начала или вошло въ обычай только съ теченіемъ времени и не вдругь, остается неизвъстнымъ, но есть основанія считать въроятивнимъ последнее. Въ Новгородь епископы были не избиранные самими Новгородцами, а присыланные изъ Кіева, до первой половины XII въка. Въ лътописяхъ не говорится прямо, отъ кого они были присыланы-оть великаго князя или отъ митрополита; но такъ какъ Новгородцы задолго до половины XII въка перестали принимать отъ великихъ князей и своихъ князей удёльныхъ (выбирая ихъ сами), то въроятнъйшимъ представляется думать, что оть последняго, а не оть перваго. Но если бы въ другихъ местахъ съ давняго времени установился обычай избирать епископовъ самимъ, то было бы совствы непонятно, какимъ образомъ и почему долгое время медлили послёдовать этому обычаю другихъ въ Новгороде, где были всв причины, чтобы онъ авился самъ собой и ранве, чвиъ у другихъ. Первое прямое изв'ястіе объ избраніи епископа уд'яльнымъ княземъ находимъ въ лътописи подъ 1126-мъ годомъ з); затъмъ онъ идутъ непрерывно до конца періода, при чемъ однако не мъщаеть замътить въ нихъ ту односторонность, что только указанное первое относится къ южной Руси, всъ же прочія къ Руси съверной или Владимирской. По одному поводу находимъ высказаннымъ въ летописяхъ общій взглядъ на дёло и состоявшій именно въ томъ, что право избирать епископа принадлежить не митрополиту, а князю и гражданамъ. Въ

стовскаго святаго, утверждается, что въ половинѣ XIII вѣка, когда Ростовская канедра уже давно перестала быть замѣщаема Греками, въ Ростовской соборной церкви на правомъ клиросѣ пѣли по-славянски, а на лѣвомъ по-гречески,—Правосл. Собесѣди. 1859, I.

<sup>1) 1</sup> всел. соб. пр. 4; 4 всел. соб. пр. 28 sub fin.; 7 всел. соб. пр. 3; Антіох. соб. прр. 19 и 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Апост. пр. 30, 7 всел. соб. пр. 3.

Марка въ Переяславль вняземъ Ярополкомъ Владимировичемъ, Лавр. лът.

1185-мъ году митрополить Никифоръ 2-й поставиль было епискономъ въ Росговъ безъ сношенія съ великимъ княземъ Всеволодомъ Юрьевичемъ нъкоего Николая Грека, но великій князь не приняль послълняго и принудиль митрополита поставить своего кандидата; по этому поводу авторъ одной летописи ') замечаеть отъ себя, что на святительскій чинъ достоннъ восходить только тоть, «кого князь восхощеть и людье, а другой лътописець 2) заставляеть великаго князя сказать митрополиту: «не избраща сего людье земли нашее». Впрочемъ, это нарушеніе нами каноновъ церковныхъ относительно избранія епископовъ не должно быть представляемо какъ собственное наше дело, а только какъ повтореніе нами или воспроизведеніе того, что прежде насъ сдёлано было въ Греціи: послё Юстиніановыхъ гражданскихъ законовъ, расходящихся въ своихъ предписаніяхъ относительно избранія епископовъ съ правилами каноническими, хотя и им'вющихъ въ виду не интересъ власти государственной з), въ началъ второй половины Х въка импер. Никифоръ Фока себъ самому присвоилъ право назначенія епископовъ, что и осталось потомъ на последующее время 4). Исторія нарушенія каноновъ у нась въ Россіи, віроятно, была такова, что сначала великіе князья усвоили себъ право указывать митрополитамъ кандидатовъ въ епископы 5) и что потомъ удёльные князья не желая быть въ зависимости отъ великихъ князей въ нашемъ отношенін, усвоили право избранія епископовъ себъ саминъ. Выше мы дали знать, что изъ свидетельствъ объ избраніи епископовъ самими князьями только одно относится къ южной Руси, всв же прочія къ свверной. Очень возможно предполагать, что въ южной Руси до са-

<sup>1)</sup> Лаврентьевской.

<sup>2)</sup> Ипатскій подъ 1183 г.

<sup>3)</sup> Юстиніанъ въ своихъ гражданскихъ законахъ предписываеть, чтобы клирики и лучшіе граждане подлежащихъ городовъ (клирикої каї прито тіїς полещу) выбирали трехъ кандидатовъ въ епископы и чтобы изъ этихъ троихъ избиралъ и поставлялъ одного митрополитъ, — новелыы 123 гл. I, и 137 гл. 2 (повторено въ Базиликахъ или Царскихъ книгахъ, — ib. III, tit. I, сар. VIII).

<sup>•)</sup> Спустя то или другое время послѣ Никифора фоки установился обычай, чтобы отъ церковной власти было представляемо на усмотрѣніе императоровъ по три кандидата, но обычай установился лишь въ такомъ нетвердомъ видѣ, что императоры нарушали его всякій разъ, когда хотѣли,—Морини de sacris ordinationibus, еd. Апічегр. р. 155 від (Вальсамонъ и Властарь о правѣ императоровъ, не подлежащихъ ни законамъ ни канонамъ, назначать епископовъ по своему усмотрѣнію, у Рали и П. III, 350, и VI, 344).

<sup>5)</sup> Лука Жидята быль поставлень въ 1036 г. въ епископы Новгородскіе какъ будто именно такимъ образомъ.

маго конца періода было и такъ и иначе, т. е. что епископы избирались то самими князьями, то митрополитами, и что только сѣверная Русь, явившаяся представительницей принципа щекотливой власти, однажды присвоивъ себѣ право, уже потомъ ревниво и неуклонно охраняла его..

Нѣкоторые примѣры изъ позднѣйшаго времени періода домонгольскаго показывають, что князья заранѣе разузнавали о людяхъ, достойныхъ быть епископами, и заранѣе намѣчали ихъ. Умираетъ въ области епископъ и князь тотчасъ же отправляеть за кандидатомъ на его мѣсто куда нибудь далеко: очевидно, что этотъ кандидатъ былъ уже предъизбранъ въ умѣ князя.

Изъ ближайшаго къ періоду домонгольскому времени мы знаемъ примъры, что епископы были предъизбираемы и на самомъ дълъ (вопреки 23-му правилу Антіохійскаго собора). Въ 1261-мъ году въ Ростовъ при жизни епископа Кирилла, достигшаго глубокой старости, по благословенію тогдашняго митрополита Кирилла 3-го и самого епископа, «изведоша архимандрита Святаго Богоявленія Игнатья (избравъ его въ будущіе преемники Кириллу), и бысть причетникъ Святыя Богородица въ Ростовъ ¹). Т. е. предъизбраннаго преемника епископу заранъе помъстили при канедральномъ соборъ, взявъ его съ его дъйствительнаго мъста. Очень въроятно, что такъ бывало и въ періодъ домонгольскій ²).

Не на нашихъ князьяхъ лежала вина въ томъ, что относительно избранія епископовъ они посягнули на каноны. Но едва ли можно сомнѣваться въ томъ, что это посягновеніе было вовсе не къ пользѣ самого дѣла. При избраніи епископовъ митрополитами князья всегда могли имѣть бдительный надзоръ надъ тѣмъ, чтобы митрополиты не допускали злоупотребленій; а между тѣмъ при избраніи епископовъ

<sup>1)</sup> Лаврент. дът. "Бысть причетникъ" значить быль причислень, причтень, къ клиру, къ штату соборному. Въ другомъ мъстъ, подъ 1301 г., тяже лътопись страннымъ образомъ употребляеть слово причетникъ о поставленномъ епископъ: "въ Новъгородъ Великомъ поставленъ бысть Феоктистъ епископомъ... и бысть причетникъ святое Софъи Новгородскые".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мы говорили выше, что самые первые наши епископы, по всей въроятности, нарочито приготовляли преемниковъ себъ. Но здъсь мы говоримъ не только о приготовлении преемниковъ, но и о формальномъ пхъ избрании и назначении (Ученикъ перваго Новгородскаго епископа Іоакима Ефремъ въ продолжение пяти лътъ послъ его смерти завъдывалъ епархией, но онъ не былъ предъизбранъ въ епископы, какъ и не былъ потомъ поставленъ. Во всякомъ же случав самое первое время, какъ время исключительное, не должно быть принимаемо въ счетъ).

ими самими была полная возможность действію всяких стороннихь вліяній '). Представлялось бы то, что князья должны были лучше знать достойных людей, чёмъ митрополиты; но последніе должны были совершать избранія не единолично, а съ соборомъ епископовъ, а епископамъ люди достойные могли быть извёстны нисколько не менёе, чёмъ князьямъ.

Мы уже неоднократно давали знать выше, что огромное пространство нашихъ епархій должно было имёть весьма значительное вліяніе на духъ и характеръ нашихъ архіереевъ. Вліяніе это, къ сожалвнію, было неизбежно, но оно было и могло быть не къ лучшему, а къ худшему. Архіерей по своей идей не есть только административно-судебный чиновникъ надъ духовенствомъ большаго или меньшаго округа, не имѣющій никакого отношенія къ мірскому населенію этого округа, но есть совершенно такой же пастырь сего посдедняго, сколько всякій приходскій священникъ есть пастырь своихъ прихожанъ, съ твиъ только различіемъ, что онъ есть не только пастырь, но и архипастырь, т. е. не только самь пастырь, но и начальникъ надъ другими пастырями. По сей именно идей первоначально каждая отдёльная церковная община, малая и большая, или каждый отдёльный приходъ имълъ непремънно своего епископа. Уничтожение епископовъ сельскихъ и оставленіе только городскихъ, съ образованіемъ епископскихъ округовъ или приходовъ <sup>2</sup>) такъ, чтобы они обнимали города съ уёздами, было собственно посягательствомъ на архіерейство, какъ на пастырство. Но такъ какъ въ Греціи остановились на этомъ и не пошли далве, то посягательство, не проведенное слишкомъ далеко,

<sup>1)</sup> Одна летопись даеть знать, что имели место подкупы не только бояръ княжеских, но даже и самихъ князей (Новгородская 1-я подъ 1228 г., въ разсказе объ избраніи въ архіепископы Новгородскіе Хутынскаго черица Арсенія). Не знаемъ мы изъ періода домонгольскаго свидетельствъ о томъ, какъ люди честолюбивые добивались при дворахъ княжескихъ епископскихъ месть; но что говорить объ этихъ людяхъ Епифавій Премудрый въ житіи св. Стефана Пермскаго за XIV векъ, по всей вероятности должно быть относимо уже и къ нашему времени (Выделяя Стефана изъ числа искателей епископства, Епифавій говорить о немъ: "не бо ведаль, яко быти ему епископомъ, и не добивался владычьства, ни вертелся, т. е. передъ княземъ и его боярами, ни тщался, ни наскакиваль, ни насупался, ин насуливался посулы; не даль бо никому же ничто же и не взяль у него отъ поставленія никто же ничто же, ни дара, ни посулы, ни муды",—Памятняки Кишелева-Безбородко, IV, 148).

<sup>2)</sup> Еписконскіе округи, какъ уже мы говорили, назывались не епархіями, что означало округь митрополіи, а именно приходами—паропкіа.

не имъло и такого слъдствія, чтобы совершенно разрушить архіерейство, какъ пастырство. Архіерей вивсто одного прихода ставшій пастыремъ цълаго округа приходовъ, конечно, не могъ уже для всъхъ быть темъ, чемъ быль для одного. Но въ Греціи уезды были весьма малы, такъ что епархін въ ихъ новомъ объемъ, послъ уничтоженія епископій сельскихъ, сдёлались приблизительно равны не болье, какъ нашимъ благочиніямъ. Архіерей такого малаго округа еще въ значительной степени сохраняль возможность остаться истиннымь пастыремъ своей паствы. Свои сравнительно весьма малыя епархіи архіереп имъли полную возможность обходить ежегодно; обходя ихъ, они имъли полную возможность останавливаться въ каждомъ селеніи на болѣе или менте продолжительное время, такъ что,-какъ положительно вивняеть имъ это въ обязанность одинъ императорскій указъ, -- могли постить по одиночкт домы встхъ своихъ пасомыхъ, не исключая и хижинъ бъдняковъ, чтобы съ каждымъ пастырски обо всемъ побесъдовать и каждаго наставить на путь благочестія 1). Находясь оть своего архіерея не за сотни версть, а много-много верстахъ 15-20-ти, всв христіане его епархін имвли полную возможность обращаться къ нему со всеми своими делами и нуждами, требующими его пастырскаго благословенія и наставленія. Такимъ образомъ, для мірянъ своихъ епархій архіерен въ Грецін и до поздивишаго времени остались

<sup>1)</sup> Новелла импер. Алексъя Компина, у Разли и И. V, 303. "Апостолы не для инаго чего обходили вселенную, какъ для того, чтобы преподавать правое проповедание всемъ людямъ. Итакъ, должно и архіеренмъ, которые наследовали ихъ честь, каждому подобнымъ образомъ дёлать въ своемъ обруге, поелику не служить къ униженію архіерея, а напротивъ къ величайшей чести, если онъ взойдеть и въ хижину бъдняка, обстоятельно познакомится съ его положениеть и направить его на путь благочестія, ибо такой архіерей ділается подражателемь учениковъ Христовыхъ и Самого Христа, и этимъ преимущественно исполняетъ обязанность архіерейскаго званія. И "канониконь" (качочкоч-подать архіереямь съ мірянъ епархіи, о которой ниже) для того назначенъ архіереямъ, чтобы каждый, обходя (спархію) и уча, отъ него питался. Итакъ, пусть знасть всякій архіерей, что онь облечень на этоть духовный трудь и онь должень это исполнить. какъ и блаженные оные отцы (древніе архіерен) и самые божествейные апостолы во всю жизнь творили это" (До какой степени во времена св. Іоанна Златоустаго епископы принимали участіє въ ділахъ мірянъ и до какой степени простирали свое попеченіе надъ ними, это видно изъ его словъ: Εί γαρ μή καθ'έκάστην ήμέραν μάλλων τῶν ἀγοραίων περινοστεῖ τὰς οἰκίας ὁ τὴν ἐπισκοπὴν ἔχων, προσκρούμματα ἐντεύθεν ацитита,—ed. Montfauc. I, 489, т. с. имъющій епископство не болье ли каждый день обойдеть домовь, чемъ разносчикъ, получая отсюда несказанныя [ненечислимыя] непріятности?)

въ большей или меньшей степени истинными пастырями и не превращались въ ихъ представленіи во что-то такое, что засажено въ губернскомъ городѣ за двѣнадцатью стеклами, что «для насъ недоступно и не имѣегь къ намъ никакого отношенія» и что существуетъ единственно на страхъ и на грозу попамъ ¹)...

По отношенію къ священникамъ или пресвитерамъ архіерен, собственно говоря, вовсе не суть высокіе начальники и грозные судьи. которыхъ носледніе обязаны только трепетать. Пресвитеры собственно суть духовные соначальники епископовъ надъ духовными подчиненными, которые суть міряне. Въ нервенствующей церкви, какъ мы говорили. вовсе не было такихъ приходовъ, въ которыхъ бы были одни пресвитеры, но каждый приходъ имълъ епископа и при немъ соборъ и коллегію пресвитеровъ. Одинъ вивств съ другими, но никакъ не одинъ безъ другихъ, составляли духовное начальство общины; архіерей быль въ этомъ соборв или въ этой коллегіи президентомъ, пресвитерычленами и советниками 2). Когда уничтожены были сельскіе епископы и сельскія церковныя общины или приходы подчинены были в'ад'внію еписконовъ городскихъ; когда въ самыхъ городахъ, изъкоторыхъ каждый первоначально, быль ли онь великь или маль, представляль изъ себя только одинъ приходъ, ибо въ нихъ, такъ же какъ въ селахъ, епископы съ пресвитерами составляли по одной нераздъльной коллегіи, явились приходы въ теперешнемъ смыслъ, т. е. явились особыя церкви, къ которымъ отъ собора пресвитеровъ, состоящаго при епископахъ, начали быть отряжаемы и назначаемы особые завёдующіе и настоятели 3): тогда явились пресвитеры не состоящіе при епископахъ, но живущіе отъ нихъ отдівльно. Это выбытіе нізкоторыхъ пресвитеровъ

<sup>1)</sup> Стефанъ Новгородсцъ, бывшій въ Константинополѣ въ половинѣ XIV в., пишеть въ своемъ Странникѣ, что когда онъ съ своими спутниками быль въ св. Софіи, то увидѣлъ ихъ и бесѣдовалъ съ ними святой патріархъ Цареграда Исидоръ (Вухирасъ), и по этому поводу восклицаетъ: "о великое чудо! колико смиренія бысть ему, ижъ бесѣдова съ странники — ны грѣшніи: не нашъ бо обычай имъетъ (На взглядъ Стефана увидѣть архіерея бесѣдующаго съ такими людьми, какъ странники, — великое чудо...).

<sup>2)</sup> Примѣчаніе къ сейчасъ сказаннымъ нами словамъ вышло у насъ слишкомъ велико, и поэтому мы печатаемъ его на концѣ главы, вмѣстѣ съ приложеніями.

³) О происхожденін приходовъ въ теперешнемъ смыслѣ см. у Бингама въ Antiquitt. Eccless. vol. 3 р. 593 sqq (lib. IX сар. VIII, § 2). Къ вопросу о времени появленія этихъ приходовъ прибавимъ, кажется, не указанное Бингамомъ: Гангр. соб. пр. 6 и Сокр. Hist. Eccl. l. VII с. 36.

изъ собора пресвитерскаго, находившагося при епископъ, нисколько не означало въ сущности пониженія этихъ пресвитеровъ и ихъ нисхожденія въ рядь простыхь подчиненныхъ. Въ одной большой общинъ (епископіи) явилось нісколько частных общинь (приходовь въ теперешнемъ смыслё) и этими послёдними начали завёдывать отдёльныя лица изъ той коллегіи начальниковъ, которая стояла во главѣ большой общины; ясно, что это собственно-не подчиненные, а отдъльные представители и уполномоченные центральнаго начальства. Но въ то же время эти пресвитеры, находившіеся на частных участках (приходах) по самому своему положенію подвергались опасности низойти на степень простых в подчинешныхъ. Центральное начальство, котораго они были частными представителями, естественно, должно было иметь надъ ними надзоръ. Надзору надъ сотоварищами, каковы были пресвитеры на отдёльныхъ приходахъ по отношенію къ епископу съ находящимся при немъ соборомъ пресвитеровъ, легко было превратиться, по мъръ теченія времени, въ надзоръ надъ подчиненными, а такимъ образомъ и симъ пресвитерамъ оказаться по отношенію къ епископамъ не болье какъ ихъ простыми подчиненными. Это превращеніе священниковъ приходскихъ изъ сотоварищей и соначальниковъ въ подчиненные случилось и въ Греціи; но здёсь, благодаря именно той же малости епархій, дёло опять остановилось на полнорогъ и не дошло до своей крайности. Приходскіе священники стали подчиненными, но при малости епархій они всё были такъ близки къ епископу, всъ такъ часто видълись и обращались съ нимъ и въ епископін, въ которую приходили къ нему, и въ своихъ собственныхъ приходахъ, въ которые онъ приходилъ къ нимъ, что во взаимныхъ отношеніяхъ однихъ къ другимъ навсегда должна была уцёлёть и остаться весьма значительная доля простоты и близости, при которых ь не могло быть и помину о томъ, чтобы начальникъ вознесся на недосягаемую высоту, а подчиненный ниспаль въ неизмъримую глубину, чтобы одинъ сталъ олицетвореніемъ грозной власти, а другой-рабской приниженности и рабскаго трепета. Въ Грепіи приходскіе священники стали лицами подчиненными архіереямъ, но подчиненіе установилось въ возможно лучшемъ видъ этого послъдняго, избъжавъ по возможности всего, что есть въ немъ худаго и крайняго.

Не то должно было случиться съ отношеніями архіереевъ къ ихъ паствамъ и къ ихъ духовенствамъ у насъ въ Россіи вслъдствіе обширности нашихъ епархій. Епархіи наши были такъ обширны, что для большей части своихъ паствъ архіереи наши не имъли физической возможности быть пастырями, ибо не имъли возможности видъть тъхъ, кого надлежало насти. Средство для настырскаго общенія архіереевъ съ пхъ паствами представляли объезды епархій. Но, при обширности последнихъ, архіереи могли совершать ихъ только такимъ образомъ, чтобы быть далеко не во всёхъ селеніяхъ, а лишь въ центральнейшихъ пунктахъ, и останавливаться въ каждомъ месте не на болъе или менъе продолжительное время, а лишь на такой короткій срокъ, чтобы увидътъ толкущуюся толпу пасомыхъ и ничего болъе. При малости епархій архіерен безъ всякихъ неудобствъ для текущихъ дълъ управленія и безъ всякихъ неудобствъ для людей, имъвшихъ настоятельную нужду ихъ видеть, могли отсутствовать изъ месть своего обычнаго пребыванія или изъ своихъ каоедральныхъ городовъ на болъе или менъе продолжительное время, ибо было незатруднительно для нихъ непрерывное дъятельное сношеніе съ каоедрами и всёмъ имъвшимъ настоятельную въ нихъ нужду легко было ихъ найдти: напротивъ, при обширности епархій архіерен должны были настоятельно заботиться о томъ, чтобы по возможности менве продолжительное время находиться въ отлучкъ оть канедръ и изъ мъсть обычнаго пребыванія. Такимъ образомъ вообще-при обширности нашихъ епархій объёзды архіереевъ могли быть только весьма быстрыми проёздами по центральнымъ пунктамъ и ничъмъ болъе. Составляя трудъ, объъзды нисколько не достигали своей цъли, и поэтому были архіереями нашими оставлены 1). Следовательно, архіерен наши могли и имели возможность быть истинными пастырями только для незначительныхъ, ближайшихъ къ нимъ, частей ихъ епархій. Но человъкъ устроенъ такъ, что если для него невозможно все, то онъ нисходить («съвзжаеть»-

<sup>1)</sup> Какъ часто обязаны были греческіе епископы посіщать свон епархін, остается намъ неизвъстнымъ; но, по всей въроятности, не менъе какъ по однажды въ годъ (что предписывалось на Западъ, — Гизелера К.G. II, 1, § 8 fin., 4 Aufl. S. 73): импер. Алексей Комнинъ въ указанной выше новелле, не назначая определеннаго срока, предписываеть посъщать какъ можно чаще, опчекеотером, — у Рами и И. V, 304 (По нашему петровскому Регламенту, "подобаеть епископу въ годъ или въ два года единожды обити и посътить епархію свою"). Что то или другое первое время епископы наши объезжали свои епархіи, объ этомъ свидетельствуєть подать ихъ съ низшаго духовенства, которая называлась подъездомъ и которая явилась какъ даръ или повлонное имъ отъ духовенства ири объезде ими епархій (См. также грамоту Новгородскаго князя Святослава епископу Нифонту, въ Русски. Достопи. І, 85 нач.: "въ повздв отъ всее земли владыць"...). Что болье или менье задолго до нашествія Монголовъ епископы наши прекратили объезды епархій (хотя вивств съ твиъ не прекратилась сейчасъ названная подать, о чемъ см. ниже), объ этомъ свидътельствуеть митрополить Кириллъ 3-й въ дъяніяхъ Владимирскаго собора 1274 года.

если только позволительно въ данномъ случав это тривіальное выраженіе) на ничто. Челов'явь по своей слабости бол'я наклонень въ ничему, чъмъ къ чему-нибудь, и ему нужны только предлогь и извиненіе для того, чтобы онъ поспішиль послідовать своей склонности: въ томъ обстоятельствъ, что для него невозможно все, онъ находить таковые предлогь и павинение и, хватаясь за нихъ, быстро приходить къ этому ничто, къ которому его влечеть его природа. Архіерен наши были совершенно такіе же люди, какъ всв люди, и помянутый нами законъ наклонности болве ни къ чему, чемъ къ чему-нибудь, долженъ быль имъть и надъ ними всю свою силу. Невозможность быть пастырями для всёхъ предоставляла дёло ихъ собственной волё, — мёрё п степени ихъ собственнаго усердія. Но предоставленные самимъ себъ и находя предлоги оправдывать свое неособенное усердіе, они, по указанному нами закону человъческой природы, и кончили тъмъ, что медлениве или скорве свели возможное ивчто на болве удобное ничто. Не имъя возможности быть дъйствительными пастырями для всъхъ, архіерен наши все меньше и меньше заботились о томъ, чтобы быть таковыми пастырями некоторых и кончили темь, что совсёмь перестали быть ими, ставъ какъ бы не существующими для паствъ и оставшись только высшими церковными чиновниками, окружными начальниками приходскихъ духовенствъ.

На характеръ отношеній архіереевъ къ подчиненнымъ имъ приходскимъ духовенствамъ обширность налихъ епархій должна была вліять также далеко не съ хорошей стороны. Совершенно естественно, что-чьмъ обширные область, тымь начальникь сознаеть себя большимъ начальникомъ. Но епархіи наши не были тіми крошечными областями, представляющими собой не болье какъ волости или станы, каковы были епархіи въ Греціи; онъ были такъ обширны, что не только обнимали цълыя удъльныя княженія, но даже по нъскольку этихъ последнихъ. Совершенно естественно и извинительно было поэтому явиться у нашихъ архіереевъ гораздо большему духу власти, нежели какъ это было въ Греціп. Чёмъ более известной категоріи начальниковъ, темъ менее они сознають свою власть и свое значеніе и, наобороть, чёмь ихъ менве, тёмь они выше и тёмь они большіе начальники. Въ имперін греческой, которая развѣ немногниъ превосходила относительно пространства нашу тогдашнюю Россію число архіереевъ восходило до многихъ сотенъ і); у насъ же, на не-

<sup>1)</sup> При импер. Юстиніанъ, по Сипекдему Гіеровла, въ Греціи было 64 губернскихъ и 935 уъздныхъ городовъ, слъдов. столько же было и епископовъ. Послъ

много меньшемъ, а можеть быть даже и не меньшемъ, пространствъ архіереевъ было и всего—сначала 8, а къ нашествію Монголовъ 15: естественно, что у нашихъ архіереевъ должно было явиться совсъмъ иное сознаніе своей власти, чъмъ у первыхъ.

Обширность епархій, съ другой стороны, и подчиненное духовенство должна была приводить къ тому, чтобы и оно само и добровольно усвояло все большую и большую власть своимъ архіереямъ. Подчиненный тымь свободные и непринужденные чувствуеть себя сь своимъ начальникомъ, чёмъ чаще съ нимъ видится и чёмъ болёе обращается; напротивъ, онъ со страхомъ и трепетомъ предстаеть передъ него, если ему приходится видеть его слишкомъ редко. При общирности нашихъ епархій священники наши могли видёть своихъ архіереевъ только весьма ръдко, хотя, какъ увидимъ ниже, и чаще нынъшняго. Естественно, что уже они сами, никъмъ не нудимые, представали предъ архіереевъ не иначе, какъ съ самымъ крайнимъ смиреніемъ и униженіемъ, и это тімъ боліве, что, съ одной стороны, рішительное большинство ихъ, какъ увидимъ ниже, было не только безъ всякаго образованія, которое пробуждаеть сознаніе своего достоинства, но едва-едва грамотные, а съ другой стороны — что всё они по своему происхожденію были изъ класса самаго невысокаго. Такимъ образомъ, обширность нашихъ епархій должна была приводить къ тому, чтобы, съ одной стороны, архіерен наши поддались духу властительства или высоковластія, а съ другой стороны-чтобы подчиненное имъ духовенство исполнилось духа особеннаго смиренія и рабства. Слёдствіемъ того и другаго у насъ было то, что архіерей, какъ начальникъ священниковъ, сталъ по отношеню къ нимъ слишкомъ высоко и недоступно, — что священники, какъ подчиненные архіерея, стали по отношенію къ нему слишкомъ низко и приниженно.

Итакъ, пастыри своихъ паствъ болѣе по имени, чѣмъ на дѣлѣ, слишкомъ высокіе начальники своихъ подчиненныхъ — таковыми явились у насъ архіереи.

Причиной этого грустнаго факта должна быть считаема впрочемъ не исключительно одна только обширность нашихъ епархій, но и еще нѣчто другое, болѣе существенное и болѣе, если такъ можно выразиться, органическое, именно—что, при переходѣ на новую почву,

Юстиніана, вѣроятно, много городовъ, а съ ними и епископій, перестало существовать отъ набѣговъ варварскихъ. Но все-таки число послѣднихъ прододжало оставаться очень большимъ; на Константинопольскихъ соборахъ при Фотіи присутствовало епископовъ—861 г. болѣе 300, 879—880 г. слишкомъ 380.

архіерейство отъ этого самаго должно было потерпёть значительное изменение къ худшему, что на новой почет оно, такъ сказать, должно было несколько выродиться. Въ Греціи, где именно впервые и явилось христіанство, духъ преданія въ архіерействъ непрерывно шель оть времень апостольскихъ. По мере теченія времени и тамъ архіерейство не восходило все къ большему и большему совершенству, а удалялось все больше и больше оть первоначальнаго совершенства. Но тамъ помянутый духъ непрерывнаго преданія, хотя съ теченіемъ времени умалившись и ослабъвъ, все-таки остался въ архіерействъ съ тымъ, чтобы благотворно въ немъ дъйствовать и чтобы представлять собою противодъйствіе ръшительному вторженію инаго духа. Перенесенное къ намъ, архіерейство стало у насъ совершенно вновъ, ибо перепосятся учрежденія, но не переносится духъ. Такимъ образомъ, у насъ архіерейство должно было совершенно вновь создать себ'є свой духъ и характеръ или совершенно вновь слагать себя въ нравственный типъ. Безъ всякой подкладки добраго преданія люди были предоставлены сампиъ себъ. Но человъкъ, предоставленный самому себъ, всегда и вездъ оказывается человъкомъ, — всегда въ этомъ случат онъ наклоненъ поставить дёло такъ, чтобы обязанностей взять какъ можно менъе, а наоборотъ власти присвоить какъ можно болъе. Обширность нашихъ епархій представляла извиненіе нашимъ епископамъ въ первомъ случав и невольно ихъ влекла къ сверхдолжному во второмъ. Люди оказались людями, и такимъ образомъ одно въ соединеніи съ другимъ-извиняющія и располагающія обстоятельства вмёстё съ естественной, ничьмъ не задержанной, наклонностію воспользоваться ими, и произвели то, что архіерейство наше сложилось въ нравственный типъ, значительно отличный отъ типа греческаго, - что по отношенію къ мірскимъ населеніямъ своихъ епархій наши архіереи стали пастырями болье въ смысль отвлеченномъ и духовномъ, чъмъ дъйствительномъ, -- что по отношению къ подчиненнымъ духовенствамъ они стали начальниками слишкомъ высоко стоящими и многовластными, далеко болъе должнаго грозными и страшными.

Ничто не бываеть вдругь. И архіереи наши, разумѣется, не сразу явились такими, какими мы ихъ видимъ потомъ. Но несомнѣнно то, что они начали становиться такими еще съ самаго начала или еще въ періодъ Кіевскій и что архіерейство наше позднѣйшее не есть что-либо новое противъ архіерейства древнѣйшаго, но что непрерывная исторія его восходить къ самому началу. Впослѣдствіи на Москвѣ явились и еще обстоятельства, которыя должны были дѣйствовать на

нашихъ архіереевъ въ томъ же направленіи, но эти обстоятельства только прибавили дёла и не могуть быть считаемы первыми причинами, изъ которыхъ долженъ быть изъясняемъ характеръ нашего архіерейства.

Вышеприведенныя наши рѣчи клонятся вовсе не къ тому, чтобы обвинять нашихъ архіереевъ, а къ тому, чтобы разъяснять факты. Къ оправданію нашихъ архіереевъ можетъ служить примѣръ архіереевъ западныхъ. Съ людей образованныхъ спрашивается болѣе, чѣмъ съ необразованныхъ; наши архіереи были необразованы, тогда какъ западные были люди образованные. Но и эти послѣдніе стали (поставили себя) въ такія же отношенія къ паствѣ и подчиненному духовенству, какъ и наши.

Въ настоящее время у насъ переводять архіереевъ съ каеедри на каеедру въ видъ повышенія или вообще по соображеніямъ административнымъ. Этоть обычай, имъющій въ основаніи своемъ взглядъ на архіереевъ, какъ на чиновниковъ и устраняющій взглядъ на нихъ, какъ на пастырей, начался у насъ, если не ошибаемся, не ранъе второй половины XVI въка '). Правила каноническія весьма строго воспрещають безпричинныя перемъщенія архіереевъ съ каеедры на каеедру ') и дозволяють это только по винамъ благословнымъ, когда можетъ произойти отъ сего особенная польза для населенія епархіи '). Въ древней Руси по примъру древней Греціи и въ старой Руси до указаннаго сейчасъ времени, вопреки примъру позднъйшей Греціи, вовсе не было обычая перемъщать архіереевъ съ каеедры на каеедру ').

<sup>1)</sup> Первый припоминаемый нами примъръ есть примъръ патр. Іова, который съ епископіи Коломенской переведенъ быль на архіспископію Ростовскую. Изъ самихъ патріарховь извъстны перемъщеніемъ епископовъ—Филаретъ (Кипріана Новгородскаго, Павла Крутицкаго), а особенно Никонъ (см. у Соловьева т. XI, 2-го пзд. стр. 318).

<sup>2)</sup> Вселенск. 1-го соб. пр. 15, Сардик. соб. прр. 1 и 2 ("нбо отцы,—говорить Аристинь,—изъ самаго дѣла уразумѣли, что никто изъ епископовъ не старается быть перемѣщеннымъ изъ большаго города въ меньшій, но (всякій) стремется перескочить (иетапудфу) изъ меньшаго (низшаго) города въ большій (высшій",—у Рали и П. III, 231). Какъ рѣшительно былъ противъ перемѣщеній Константинъ Великій, см. у Евсевія въ De vita Const. lib. III с. LIX sqq (желаніе Антіохіянъ перемѣстить къ себѣ изъ Кесаріи самого Евсевія).

<sup>2)</sup> Апост. пр. 14. При этомъ нѣкоторые толкователи (Арменопулъ,—'Єпіторії тої качочич, тифи. а, єпічр. в') и, какъ кажется справедливо, разумѣють перемѣщеніе не навсегда, а на время, для временнаго завѣдыванія спархієй (какъ Григорій Богословъ завѣдывалъ епархієй Константинопольской).

<sup>•)</sup> Въ послъмонгольской Руси, исключая отступленіе отъ сего при замъщеніи самой канедры митрополичьей, каковое отступленіе могло быть подводимо подъ

Выше мы не сказали объ уровнъ просвъщенія или о степени просвъщенности нашихъ архіереевъ періода до-монгольскаго. Объ этомъ скажемъ ниже, когда будемъ говорить вообще о нашемъ просвъщеніи въ продолженіе настоящаго періода, гдъ ръчь о семъ будеть болье удобною.

Отъ самихъ архіереевъ обращаемся къ органамъ или чиновникамъ ихъ епархіальнаго управленія.

Первоначально, когда каждая церковная община во главѣ собора пресвитерскаго имѣла своего епископа, епархіальнаго начальства надъсамимъ духовенствомъ не было и не могло быть, ибо все оно, состоя при епископѣ, представляло изъ себя одну корпорацію духовнаго или церковнаго начальства, имѣющую духовными подчиненными себѣ мірянъепархій или общинъ. Когда явились приходы въ собственномъ смыслѣ, съ одной стороны—чрезъ уничтоженіе сельскихъ епископій, а съ другой—чрезъ учрежденіе таковыхъ и въ самыхъ городахъ, и когда такимъ образомъ, въ лицѣ пресвитеровъ сихъ послѣднихъ, явились по епархіямъ подчиненные изъ самаго духовенства: то епархіальное начальство стали или остались составлять епископъ съ соборомъ пресвитеровъ, находившихся при немъ самомъ или при его каеедрѣ. Епископъсъ находящимся при немъ или каеедральнымъ соборомъ пресвитеровъ—въ такомъ видѣ епархіальное начальство существовало довольно долгое время ¹). Такъ какъ въ Греціи епархіи, и послѣ ихъ расширенія,

указанное апостольское правило. Въ Греціи перемѣщенія архіереевъ съ каоедры на каоедру, не въ видѣ впрочемъ нашего нынѣшняго какъ бы непремѣннаго правила, начались давно, см. у *Рамми* и *П.* V, 116 и 391, въ Пидаліонѣ примѣчч. къ апостол. пр. 14-му и Сардик. соб. 1-му.

<sup>1)</sup> Такъ какъ штаты священниковъ при каеедральныхъ архіерейскихъ соборахъ были въ Греціи, судя по Константинопольской св. Софіи, очень велики, то должно думать, что совъты епископовъ составляли не всѣ эти священники, а старшіе между ними въ извѣстномъ, опредѣленномъ числѣ; иначе было бы неудобно и для всякихъ дѣлъ должны были бы собираться чуть не цѣлые соборы (императоръ Юстиніанъ назначаетъ штатъ священниковъ св. Софіи въ 60 человѣкъ,—Новелла з гл. 1 sub fin., а императоръ Ираклій, † 641, въ 80 человѣкъ, у Ралли и П. V, 231, сfr Номокан. Фотія тит. 1 гл. 30,— івід. І, 69 (Когда нашъ Антоній Новгородскій увѣряетъ, что "у святыя Софіи зооо поповъ" и что изъ нихъ 500 штатныхъ, получающихъ ругу,—Константиноп. Паломникъ по изд. Саеваимова стр. 173,— (о штатныхъ попахъ срави. Новеллу Алексъя Комнена у Ралли и П. V, 295: є́иβаθної к\прікої каі пєріосої): то на его показаніе, вѣроятно, нужно смотрѣть такъ же, какъ на показанія другихъ нашихъ паломниковъ, будто св. Софія "нмать дверей з65, такожъ и престоловъ",—Стефанъ Новгор.).

происшедшаго отъ уничтоженія сельскихъ епископій, были все-таки малы, то тамъ не было никакой нужды въ увздномъ духовномъ начальствъ, соотвътствующемъ нашимъ духовнымъ правленіямъ или благочиннымъ, ибо тамъ каждый епископъ остался въ полной возможности надзирать надъ всею епархіею самъ непосредственно ¹).

При архіереяхъ съ соборами пресвитеровъ, которые составляли правительственную и судебную власть церковную, съ весьма ранняго времени начали появляться разные исполнительные чиновники, которые отчасти были изъ числа самихъ же пресвитеровъ <sup>2</sup>), а преимущественно, и въ позднъйшее время, кажется,—исключительно, изъ діаконовъ <sup>3</sup>). Эти исполнительные чиновники, первоначально подручные архіереямъ съ соборами пресвитеровъ, съ теченіемъ времени пріобрътали все больше и больше значенія и въ заключеніе окончили тъмъ, что совстви замънили собою пресвитеровъ, сами ставъ на мъсто этихъ послъднихъ и изъ исполнительныхъ чиновниковъ превратились въ

<sup>1)</sup> Не было впрочемъ чиновниковъ увадныхъ, постоянно жившихъ въ увадахъ, но были чиновники странствующіе, посылавшіеся отъ епископовъ или визитаторы,— это періодевты (περιοδευταί, отъ περιοδεύω, собственно обхожу, а не собственно— врачую, исправляю, ибо въ классической древности періодевтами назывались странствующіе лекаря). Бывъ священниками и не имъя собственныхъ приходовъ, періодевты обходили епархіи, чтобы производить надзоръ и устроять дъла церковным (періобеυтаї δὲ λέγονταї, διά τὸ περιέρχεσθαι καὶ καταρτίζειν τοὺς πιστοὺς, μὴ έχοντας καθέδραν οἰκείαν,—Зонара въ толков. на 57 пр. Лаодик. соб., у Ралии и ІІ. ІІІ, 223; οὐτοι περιοδεύουσι καὶ ἐπιτηρούσι τὰ ψυχικὰ σφάλματα καὶ καταρτίζουσι τοὺς πιστούς,— Вальсам. ibidd). Въ поздивнего время періодевты стали называться екзархами (περιοδευταί δὲ είσιν οἱ σήμερον προβαλλόμενοι παρὰ τῶν ἐπισκόπων ἔξαρχοι, Вальсам. ibidd., cfr Дюканжа Gloss. Graecit. подъ сл. περιοδευτής).

<sup>\*)</sup> Вфроятно, тъхъ младишхъ, которые не были членами архіерейскихъ совътовъ, см. примъчаніе выше, на стр. 372.

<sup>\*) &#</sup>x27;Оффікіа ¿кклюдіфотіка, Трульск. соб. пр. 7, сfr Новеліу Ираклія у Рали н И. V, 232 и 233 (фффікіа ў та летонеча єпітатрата). 'Оффікіоч отълат. officium—должность вообще, а въ частности должность висшаго исполнительнаго чиновника при большемъ чиновникъ (оффиціалъ, сfr Дюканжа Gloss. Latinit.). Георгій Кодинъ, писавшій въ половинъ XV вѣка, увѣряетъ, что наши чиновники, въ его время бывшіе уже сановниками, о чемъ сейчасъ ниже, первоначально всѣ были изъ пресвитеровъ, —De officiis Constantinopolitanis, гл. 9, въ Патр. Миня t. 157 р. 84; но эго ошибочно. Видя передъ собою сановниками діаконовъ, которые, какъ таковые, возвышались надъ пресвитерами, и думая, что эти сановники всегда были сановниками, Кодинъ, естественно, находилъ необмунымъ, что діаконы стали выше пресвитеровъ; не зная, какъ на самомъ дѣлѣ это случилось, онъ и предполагаетъ, что первоначально сановниками были пресвитеры, а потомъ придумываетъ благословную причину случившейся перемѣны, которая іbidd. и которая въ существѣ не объясняеть вичего.

сановниковъ 1). Послъ такой совершившейся перемъны, епархіальное начальство начали представлять изъ себя архіерей и находящійся при немъ штатъ разныхъ наименованій духовныхъ чиновниковъ или сановниковъ. Полное число главныхъ между этими чиновниками, завъдывавшихъ отдёльными частями епархіальнаго управленія и вмёвшихъ при себ в болве или менве многочисленныя канцеляріи з), по правилу и по обычаю церкви Константинопольской, долженствовало быть шесть, именно: великій экономъ, зав'ядывавшій всіми имініями и всімь хозяйствомъ епископіи; великій сакелларій з)—начальникъ мужскихъ п женскихъ монастырей, наблюдавшій за ихъ нравами и хозяйствами: великій скевофилаксь — хранитель и начальникь каоедральной ризницы, распорядитель по церкви относительно ея чистоты, убранства, освъщенія и пр., въ случав небытности въ приходскихъ церквахъ () священниковъ, имъвшій подъ своимъ охраненіемъ ризницу и все имущество сихъ последнихъ; великій хартофилаксъ 5), чиновникъ самый важный. (называемый устами и правой рукой епископа, — Вальсам. и Кодина), представлявшій собою епископскаго канцлера и вмість юрисконсульта, который приготовляль и скрыпляль своею подписью всы исходившія оть лица епископа оффиціальныя бумаги и который обязань быль заботиться объ охраненіи епископских правъ, отчасти в'ядавшій д'яда епархіальнаго управленія, каковы-производство въ церковныя степени, разръшение и запрещение браковъ, и наконецъ-епархіальный судія духовенства и монаховъ во всёхъ дёлахъ, какъ собственно духовныхъ, такъ и гражданско-уголовныхъ; сакеллій или сакелларій (безъ прибавленія: великій, но иногда съ прибавленіемъ: малый, второй, μικρός, δεύτερος), подобный великому сакелларію начальникъ приходскихъ пер-

<sup>1)</sup> Изъ оффікіа—фрхоутікіа,—Зонара п Вальсам. въ толков. на 7 пр. Трудьск. соб., у Рами и П. П., 321 и 322.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Приказы— оскрета (датинск. secretum), Вальсам. у *Рамми* и *II*. II, 587, и IV, 533 sub fin., cfr Дюканжа Constantinop. Christ. lib. II, с. XIV, р. 161 (порусски оскретом буквально—тапбница, какъ и переводилось въ древнее время,— "танбница царева").

<sup>3)</sup> Σακελλάριος оть σάκελλον, которое есть датинск. sacellum—мѣшокъ для храненія денегь, мѣсто для храненія денегь, казначейство; сакелларій собственно казначей (т. е. нужно думать, что въ древнѣйшее время его обязанности были иныя, чѣмъ въ позднѣйшее; у императоровъ сакелларій и въ позднѣйшее время—казначей).

<sup>4)</sup> Которыя по своему происхожденію какъ бы филіалы канедральной епископской.

Собственно—дълохранитель, архиваріусъ.

квей съ ихъ имѣніями и епископской для наказуемыхъ священниковъ темницы '); протекдикъ—офиціальный защитникъ (адвокатъ, ходатай) со стороны церкви всѣхъ, имѣвшихъ право на ея защиту и искавшихъ послѣдней, въ особенности рабовъ, отыскивавшихъ свободу, и свободныхъ людей, находившихся въ опасности порабощенія, затѣмъ, выражаясь по нынѣшнему, епископскій судебный слѣдователь и судебный приставъ, отчасти какъ бы полицейскій епископскій чиновникъ, имѣвшій нѣкоторый надзоръ надъ духовенствомъ и наконецъ епископскій судія мірянъ, насколько они подлежали суду церкви и могли быть къ нему привлечены <sup>2</sup>).

Когда случилось въ Греціи, что сейчасъ указанные нами чиновники замѣнили собою въ епархіальномъ управленіи соборъ каеедральныхъ пресвитеровъ, остается точно неизвѣстнымъ. Въ началѣ XIII вѣка это было уже «древнее преданіе» ), а въ концѣ XI, началѣ XII вѣка при Алексѣѣ Комненѣ (1081—1108)—случившимся за многіе годы (πρὸ μακροῦ χρόνου) '; но, какъ со всею вѣроятностію слѣдуеть заключать изъ указанія Константина Порфирогенита въ его книгѣ «О церемоніяхъ Византійскаго двора ("Εκθεσις τῆς βασιλείου τάξεως), этого еще не было въ половинѣ X вѣка  $^5$ ).

<sup>1)</sup> Которая, какъ хранилищница людей, подобно хранилищу денегь называлась также σάκελλον (σακέλλη, σακέλι).

<sup>2)</sup> Протекдикъ причисленъ къ пяти первымъ въ поздивание время (у Рамми и П. V, 409), и такъ какъ всв чиновники архіерейскіе считались по пяткамъ или пятерицамъ, то и въ числъ шести они продолжали называться пятерицай: первая пятерица—πρώτη πεντάς (ibid. cтр. 531 sqq). Эта первая пятерица пмѣла особое названіе— εξωκατάκοιλοι, объясненіе котораго см. ниже.

<sup>3)</sup> Іоаннъ Кнт**рекій у** *Рами* и *II*. V, 409 fin., cfr Вальсамона ibid. IV 533 fin..

<sup>4)</sup> У Рами и П. П, 156.

<sup>5)</sup> Говоря объ императорскихъ званыхъ или парадныхъ объдахъ (клутфріа), Константинъ Порфирогенитъ помъщаетъ у себя подробный списокъ всёхъ чиновниковъ гражданскихъ и церковныхъ, въ какомъ порядкъ они садятся за столъ, т. е. списокъ съ обозначенемъ степеней всёхъ чиновниковъ,—Lib. II, сар. 52, тфи. 3, у Мимя въ Патр. t. 112, р. 1346 sqq. Въ этомъ списът относительно главнаго и самаго старшаго по времени появленія исполнительнаго чиновника патріаршаго—экономъ (который еще не называется великимъ экономомъ, а просто экономомъ) находимъ, что его имя написано дважды, и именно—во-первыхъ, очень высоко, немного ниже митрополитовъ и епископовъ и много выше пресвитеровъ придворныхъ и св. Софін; во-вторыхъ—значительно низко, много ниже пресвитеровъ, непосредственно послъ кубикуляріевъ или комнатныхъ чиновниковъ патріаршихъ (копрыкоподог, стольники и спольники) и непосредственно передъ діаконами

Въ нашей Русской церкви коллегіями епархіальныхъ чиновниковъ у епископовъ являются состоящіе при нихъ клиросы или крылосы. Что разумёть подъ этими клиросами—штать ли чиновниковъ съ особенными наименованіями и должностями, какъ это стало въ Греціи въ позднейшее время, или безразличный соборъ пресвитеровъ, какъ это было въ древнейшее время, остается неизвестнымъ; но гораздо вероятне, что последнее, а не первое, ибо постоянно говорится о клиросахъ вообще безъ различенія въ нихъ особыхъ чиновниковъ и ни одно изъ указанныхъ выше греческихъ названій этихъ особыхъ чиновниковъ какъ въ летописяхъ, такъ и вообще въ нашихъ памятникахъ, вовсе не встречается.

О клиросахъ или крылосахъ, состоящихъ при епископахъ или при каеедральныхъ епископскихъ соборахъ, мы встръчаемъ въ памят-

придворными и св. Софіи. Относительно перваго или высокаго м'яста зам'ячено: кαθά τά νθν έτιμήθη, т. с. какъ нынѣ (онъ-экономъ) почтенъ, а относительно втораго или низкаго мъста необходимо думать, что оно есть то, которое онъ занималь до сейчась указаннаго почтенія или повышенія. Такимь образомь, если первый изъ исполнительныхъ чиновниковъ только что повышенъ былъ и поставленъ выше пресвитеровъ, а дотолъ быль гораздо ниже ихъ, то ясно, что исполнительные чиновники были ниже пресвитеровъ (и что ихъ возвышеніе началось именно съ сего повышенія эконома, сділаннаго самимъ Константиномъ). О прочихъ исполнительных патріарших чиновниках въ спискі не упоминается поименно; но по всей вфроятности они должны быть подразумъваемы подъ оі каукелларов той оскретшу (канцелярскіе чиновники, подъяки, писцы приказовъ или присутственныхъ мъсть). которые стоять почти въ самомъ конце списка (Константинъ Порфирогенитъ неоднократно говорить объ άρχοντες του πατριάρχου или της έκκλησίας, иногда отличая ихъ отъ пресвитеровъ, у Миня рр. 170, 256, 368, 1044, 1156: это, по всей въроятности, должно понимать такъ, что, какъ замъчали мы выше, не всъ канедральные пресвитеры были сов'втниками епископовъ, а только старшіе между ними въ извъстномъ числъ, къ опредъленію котораго у патріарха Константинопольскаго, можеть быть, должно служить то указание Константина, что если патріархъ объдаль у императора съ избраннымъ причтомъ, то пресвитеровъ было съ нимъ 24. у Mиня р. 1381. "Архочтес иногда называются именемь оекретоу: патріарурс цета του σεκρέτου αύτου, у Muss p. 1148. Употребляемое Константиномъ παπάδες του оекретои пли оекретікої пападоє, у *Миня* р. 1381, 1388, 1401, должно понимать не въ смыслъ священниковъ приказныхъ или ванцелярскихъ, а въ смыслъ влириковъ, причетниковъ, ибо слово папас употреблялось у Грековъ не только въ смыслъ священника, но и вообще влирика, причетника, см. въ Новеллъ Алексъя Комнина, у Ралии п П. V, 280, λιτός παπάς ήτοι άναγνώστης. Названіе κουβικουλάριοι или коивоиклению, у Миня рр. 1156, 1349, употребляется Константиномъ въ смысав комнатных патріарших чиновниковь, тогда какъ после оно стало употребляться и въ смыслѣ чиновниковъ приказныхъ, Вальсам. у Ралми и П. II, 323 fin., т. е. послѣ комнатные чиновники, вѣроятно, были и приказными.

никахъ довольное число упоминаній. Преп. Несторъ въ житіи Өеодосія П черскаго говорить о клирось Кіевской св. Софіи і); въ дарственной грамоть князя Ростислава Мстиславича Смоленской епискоміи 1150-го г. говорится, что князь даеть средства содержанія епископу съ клиросомъ его і); въ Новгородской 1-й льтописи подъ 1156-мъ г. говорится о клирось Новгородской св. Софіи; въ Лавритьевской льтописи говорится подъ 1230-мъ г. о клирось епископа Владимиро-Кляземскаго, подъ тымъ же 1230-мъ и подъ 1231 мъ годами о клирось Ростовской соборной или канедральной епископской церкви, подъ 1257-мъ г. вообще о соборныхъ епископскихъ клирошанахъ з); въ Ипатской льтописи подъ 1223-мъ и 1288-мъ годами—о клирось епископіи Владимиро-Волынской; въ двяніяхъ Владимирскаго собора 1273-го г. о соборныхъ епископскихъ клирошанахъ.

<sup>1)</sup> На концѣ житія, въ чудесахъ: "Паки сповѣдаху, яко единъ отъ влироса святыя и великыя церкве Софія, болящу ему"... Еще о клиросѣ Кіевской св. Софін говорится въ похвальномъ словѣ неизвѣстнаго св. Клименту Римскому, см. у преосв. Макарія т. ІІІ, изд. 2-го стр. 217 fin..

<sup>2)</sup> Дополн. къ Акт. Истор. т. I, N. 4, стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Еще см. годы 1189-й и 1237-й.

<sup>•)</sup> И пренмущественно духовенство низшес, виболтарнос, Вальсам. у Рамми л. II, 485.

<sup>5)</sup> Собственное названіе архіерейских чиновниковь: ἐκκλησιασικοί ἄρχοντες— перковные сановники, ἐκκλ. ἀξιωματικοί—перковные чиновники; названія совокупности или корпораціи чиновь: ὀφφίκια ἐκκλησιασικά (съ измѣненнымъ смысломъ сл. ὀφφίκια, см. выше), ἀρχοντίκια, ἀξιώματα, ἐπιτάγματα, λειτουργήματα, διακονήματα, κληρικάτα,—спеціальныя сочиненія ο нихъ: Συνταγμάτιον περί τῶν ὀφφικίων, κληρικάτων καὶ ἀρχοντικίων.... ἐκκλησίας, патр. Iepycaлимск. Χρησαισα, 1-е изд. въ Τοрговищѣ, 1715, 2-е въ Венеціи, 1778, п Die Synoden und die Episcopal-Aemter in der morgenländischen Kirche, von Jos. Zhishman, Wien, 1867; русскія: Разсужденіе о чинахъ Греко-россійской церкви митр. Евиснія, М. 1817, О должностяхъ и учрежденіяхъ по церковному управленію въ древней восточной церкви іеромон. Павла, Спб. 1857, О чинахъ патріаршей Константинопольской церкви въ средніе вѣка—статья въ Правосл. Собесѣди. 1868-го г. Въ греческихъ памятникахъ, соотвѣтствующихъ на-

бленія не въ общемъ смыслѣ духовенства, а въ частномъ смыслѣ духовенства соборнаго архіерейскаго, можеть означать въ приложенім

шему періоду до-монгольскому, намъ пока не случалось встрячать употребленія названія капріко (-клирики въ смыслъ архіерейскихъ чиновниковъ (по всей въроятности въ нашемъ смыслъ, но не совершенно ясно, употребляется название въ новелль Іоанна Комнина, 1118—1143, которая у Рамии и П. V, 306). Но о семъ свидетельствують известные намъ записи и памятники XIII—XIV века и обычай настоящаго времени; записи см. въ Запискахъ Одесск. Общ. Ист. и Древи. т. V, стрр. 604, 612, 615 и 616, памятники—въ Acta Patriarchatus Constantinopolitani, изданныхъ Миклопичемъ, т. I, стрр. 17 нач., 50 нач., и 575, т. II, стр. 571 fin.. а о настоящемъ времени издатели Пидалюна пишутъ: την σύμερον κληρικοί όνομάζονται ώς ἐπὶ τὸ πλεϊστον οἱ τὰ ἐκκλησιασικά ἀρχυντίκια καὶ ὀφφίκια ἔχοντες, τόσον ἱερώμενοι, бσον καί λαϊκοί (въ примъч. къ Апост. пр. 2); тоже самое Византій, -- Κωνσταντινούπ. III, 523 (Относительно XVI и XVII вв. Іеровей Монемвасійскій въ Хронографів и Аванасій Ипсиланти въ Исторіи Грековъ отъ взятія Константинополя Турками.— Каприката фффікіа, собственно значившее должности, службу низшихъ, вифолтарныхъ клириковъ, у Рами и И. 21, стало потомъ означать должности чиновниковъ, - у Чишмана въ указ. сочин. стр. 90 примъч. 7. Какъ на Востокъ название клирикъ съ теченіемъ времени изъ общаго стало частивнимъ, вмъсто духовенства вообще стало употребляться о церковныхъ чиновникахъ, такъ на Западъ то же самое случилось съ canonicus-каноникъ, которое первоначально значило духовнаго вообще или совершенно соотвътствовало названію клирикъ въ его общемъ значеніи,— δ από κανονος, κανονικός).— Кромь названія диць въ двухъ указанныхъ смыслахъ, у насъ въ Россіи слово клиросъ, съ простонародной евколофонической перестановкой-крылось, употребляется еще какъ названіе мість стоянія въ церкви пънцовъ и чтецовъ. Отъ названія въ которомъ изъ двухъ первыхъ смысловъ происходить это второе синевдохическое названіс, употребляющее имя лиць вийсто имени мъста, на которомъ они стоятъ, не можемъ сказать, но въроятиве — отъ названія во второмъ смысле. Если бы производить его отъ низшихъ клириковъ (которые преимущественно разумъются подъ словомъ клиръ въ общемъ смыслъ, см. выше), какъ мъсто ихъ стоянія, то названіе нужно было бы считать заимствованнымъ изъ Греціи (ибо у насъ низшаго клира не звали влиромъ и клиросомъ), но въ Греціи, сколько знаемъ, мѣсто стоянія для пѣвцовъ вовсе не называется клиросомъ. Что же касается до названія клирось въ смыслі соборных священниковъ, то оно могло быть перенесено на мъста стоянія пъвцовъ потому, что въ соборахъ священники (соборные клиросы), какъ это въ нъкоторыхъ по крайней мъръ соборахъ и до настоящаго времени, сами пъли, стоя внъ алтаря на мъстахъ, воторыя называются крылосами, сfr Вивлюе. VI, 209 и 388, XI, 6 (т. е. мы хотиль сказать: названіе мъсть стоянія пъвцовъ и чтецовъ-клирось отъ клироса или клирошанъ въ смыслъ соборныхъ священниковъ. Особые огороженные влиросы, которые въ настоящее время есть во всёхъ церквахъ, въ древнейшее время по всей въроятности были только въ соборахъ).--Кромъ канедральныхъ соборовъ мы встръчаемъ клирошанъ въ монастыряхъ, подъ 1175-мъ г. упоминаются въ Лаврентьевской автописи клирошане Боголюбскіе, т. е. Боголюбскаго монастыря: это значить, что въ монастыряхъ въ несобственномъ смыслѣ назывались клирошанами старшіе монахи (позднъйшіе соборные старцы).

въ этому последнему духовенству только ту его особенность, что оно было не просто духовенствомъ, но вмъстъ представляло собой при архіерев и его епархіальных чиновниковъ, было его каноникатомъ въ томъ же смысль, въ какомъ на Западь соборные архіерейскіе каноники суть одновременно и священники и епархіальные чиновники. Лътопись, говоря о клиросъ, ясно отличаеть его отъ простыхъ священниковъ, какъ корпорадію отдільную и употребляеть въ приміненін къ нему такія выраженія-эпитеты, которыя не оставляють сомивнія въ томъ, что подъ нимъ должна быть разумвема корпорація священниковъ совству особыхъ, -- священниковъ возвышенныхъ надъ другими и имъющихъ власть: «игумени и попове и святыя сборныя церкве клиросъ», говорить она въ одномъ мъстъ; «игумени и попове и черньци и пресвътлый клиросъ сборныя церкве святыя Богородица», говорить она въ другомъ мъсть 1). Въ житін св. Аврамія Смоленскаго протопопъ канедральнаго архіерейскаго соборнаго клироса называется первымъ отъ старъйшихъ 2). Если протопопъ соборнаго клироса есть первый оть старъйшихъ, то ясно, что всъ соборные священники клирошане суть старъйшіе; если же они суть старъйшіе, то очевидно, что они суть корпорація епархіальных чиновниковь и начальниковь. Въ посланіи неизвъстнаго по имени епископа Владимирскаго къ неизвъстному по имени великому князю, сыну Александра Невскаго († 1263) о неприкосновенности судовъ церковныхъ говорится, что эти суды даны клирошанамъ на потребу 3): подъ судами разумъются судебныя пошлины; но если онъ идуть клирошанамъ, то ясно потому, что последніе суть судящіе. О митрополите Максиме говорится въ летописяхъ, что, перенося каседру митрополіи изъ Кіева во Владимирь, онъ прищель изъ перваго въ последній со всёмъ своимъ клиросомъ 4). Если бы его клирошане были просто священники, то онъ не имълъ бы нужды брать ихъ съ собой, ибо таковыхъ онъ нашель бы и во Владимиръ; если же онъ взялъ ихъ, то ясно! что они были не просто священники, но и епархіальные чиновники. Несомнительно ясныя свидетельства о соборных выпросахь, какь о штатахъ опархіальныхъ чиновниковъ, къ нашему счастію, сохранили для насъ позд-

¹) Лаврент. лът. подъ 1230-мъ и 1231-мъ гг.

<sup>3) &</sup>quot;Призва (епископъ Смоленскій) единаго отъ своего честнаго крылоса, перваго отъ старъйшихъ—протопопа именемъ Георгія", Правосл. Собесъди. 1858-го г. ч. 3, стр. 385.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Опис. Румянц. Муз. Восток. стр. 28.

<sup>4)</sup> Такъ называемая Типографск. летоп. стр. 58 нач., также Степенилин. I, 378.

нъйшіе памятники Западно-Русской церкви, въ которой эти клиросы не были оттёснены, какъ то случилось на Москве, светскими архіерейскими чиновниками, такъ называемыми архіерейскими боярами. Въ редакцін Патерика Печерскаго такъ называемой Акакіевской, составленной въ Печерскомъ монастыръ въ половинъ XV въка, позднъйшая пришиска влагаеть въ уста умирающему преп. Өеодосію слова, обращенныя къ вел. кн. Святославу: «и се поручаю твоему благочестію святы сій монастырь..., да не обладаеть имъ ни архіепископъ, ни ннъ никтоже от клирикъ Софейскихъ» 1): ясно, что туть клирикъ есть чиновникъ, ибо съ какой стати опасаться обладанія отъ простаго священника <sup>2</sup>)? Виленскій соборь 1509-го г. постановляеть, что если священникъ дойдетъ до великихъ безчинствъ, то «намъ (епископамъ) соборнъ, съ нашимъ крылосомъ-съ священно-иноки и попы, таковому безчиннику не велъти священствовати» 3). Въ 1539-мъ г. была учреждена епископія Львовская, на м'єсто давно закрытой Галичской, и первый епископъ Львовскій Макарій въ томъ же 1539-мъ г. созваль священниковъ Львовскихъ и, посовътовавшись съ ними, учиниль клиросъ и предоставилъ ему власть держать, какъ и у инчась епископовъ '). Въ посланіи архимандрита Уневскаго Исаін Болобана, имъвшаго быть постановленнымъ въ епископы Львовскіе на м'всто дяди его Гедеона Болобана, адресованномъ къ будущей паствъ отъ 3 Февраля 1607-го г. читаемъ: «пришедъ во Львовъ усердно во любвъ Христовъ собрахъ священное братство презвитерей и каноникъ сирвчь правильныхъ священникъ, нже въ священнъмъ церкви судилищъ со епископомъ предсъдять .... и еще объщание: «каноны (намъ) утвердити и чинъ намъ клириковъ расписати опаства дъля судовъ, на ниже оффекіяхъ духовныхъ мужемъ лѣпо быти» 5). Дѣйствительно поставленный на мѣсто Гедеона Евстафій Тисаровскій въ своей грамоть къ той же пас-

<sup>1)</sup> См. Историческія чтенія о языкѣ и словесности II Отд. Акад. Наукъ за годы 1856-й и 1857-й, стр. 48.

<sup>2)</sup> А опасеніе клиривовъ, какъ чиновниковъ, значить то, что этимъ клиривамъ монастыри отдавались епископами въ пользованіе, какъ бы въ аренду (см. ниже).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Акт. Истор. т. I, № 289, стр. 527 col. 2.

<sup>4)</sup> Акты Южной и Западной Россін т. І, № 103, стр. 106, см. также № 118, стр. 124 fin. "Созвавши священники Львовскіе—пишеть епископъ — и розмовши (sic) зъ ними, учинили есмо клиросъ и заставили есьмо имъ моцно держати и по ныхъ будучимъ потомкомъ, такъ какъ у иньшихъ епископіахъ есть".

<sup>5)</sup> Акты, относящієся къ исторіи Южно-Западной Руси, издаль А. С. Петрушевичь, Львовь, 1868 г., стрр. 9 fin. и 13 sub fin.

твѣ отъ 22 Января 1608-го г. даетъ твердое объщание соблюдатъ права и привиллеги клирошанъ своей каеедры 1).

Къ сейчасъ сказанному мы должны сдёлать одну оговорку. Мы говоримъ о клирикахъ или клирошанахъ, составлявшихъ административно-судебные коллегіи или соборы при епископахъ, какъ о священникахъ ихъ каеедральныхъ соборныхъ церквей. Такъ вездё говорятъ о нихъ и такъ вездё представляють ихъ памятники. Но, какъ кажется и даже весьма вёроятно, это нужно понимать особымъ образомъ, а именно—что клирошане были соборными священниками и въ то же время имёли свои приходы, т. е. что въ соборахъ они были главными священниками, имёя подъ собой еще другихъ священниковъ, не принадлежавшихъ къ клиросу, и болёе числились, чёмъ состояли дёйствительными священниками. Въ этомъ видё представляеть дёло памятникъ XVI в.,—запись помянутаго выше епископа Львовскаго Макарія <sup>3</sup>). Странный фактъ этотъ, неизъяснимый въ XVI в., изъяснится

<sup>1)</sup> Галицкій Науковый Сборникъ 1868-го г., выпускъ І и II, стр. 70.—Что касается до Московской Руси послемонгольского періода, то упоминаются клирошане: въ междумитрополію между Максимомъ и Петромъ, именно-говорится, что после смерти перваго отправился въ Константинополь искать поставленія въ митроподиты некій игумень Геронтій, который взяль сь собой святительскую одежду и утварь, одну нкону Богородицы и жезль пастырскій "и сановники церковныя" (Степ. кн. І, 414),--эти сановники суть именно клирошане, а название есть переводъ греческ. бохочтес, какъ титуловались последніе; при митр. Өеогносте-Акт. Истор. т. I, стр. 1 col. 1, fin.; послъ Алексъя до Кипріана, Карамз. V, прими. 57 и 60; при Кипріанъ, Карамз. V, прим. 254 стр. 99 нач. (при чемъ употребляется замібчательное выраженіе: "со всімъ своимъ клиросомъ, бъло образующим». У самого Кипріана въ поученіи въ духовенству 1395-го г., Акт. Ист. т. І, 🔀 11 стр. 20: "ино гды бывають сборныя церкви, а суть попы крилошане съ дъяконы"... Въ написанномъ имъ житін митр. Петра: патріархъ прислаль судить Петра "единаго отъ влиривъ церковныхъ" т. е. одного изъ чиновниковъ патріархіи, Степ. кн. І, 417. Какъ должно думать, клирошане исчезли или начали исчезать въ Московской Руси со времени митр. Іоны.—Изъ актовъ юго-западной Руси, говорящихъ объ епископскихъ клирошанахъ намъ извъстна одна грамота 1366-го г., въ которой называется владыка Перемышльскій Иларіонъ съ своими крылошанами, см. Памятки дипломатическаго и судебно-делового языка русского, изд. Я. Головацкима, Львовъ, 1867, стр. 7 нач. Въ позднъйшей Кіевской Руси клиросы иногда называются по западному капитулами, - Русская историч. библютека, изд. Археогр. Комм. т. IV, стр. 64 и Галицкій Науковый Сборникъ 1868-го г., вып. III и IV, стр 346).

<sup>\*)</sup> Акты К)жной и Западной Россіи т. І, № 103. Что клирошане принадлежали къ собору, видно изъ того, что они имъли въ немъ недълю, что кажется нужно понимать не въ смыслѣ службы въ продолженіе недъли, а въ смыслѣ службы въ воскресенье и завѣдыванія (въ продолженіе недъли) ставлениками; что они

для насъ, если мы позволимъ себъ предположить, что такъ было и въ періодъ домонгольскій. У Грековъ дъйствительно было такъ, что указанные выше чиновники епископскіе съ одной стороны состояли при епископахъ и ихъ соборахъ, а съ другой стороны были настоятелями приходовъ. Это произошло такимъ образомъ и отъ того, что когда начали являться въ городахъ особые приходы, то для завъдыванія ими отряжались отъ епископскихъ кафедръ главные или старшіе священники 1). Къ ръчи о семъ будемъ имъть случай возвратиться еще послъ.

. Какимъ образомъ епархіальные клиросы участвовали у насъ въ епархіальномъ управленіи архіереевъ, мы пока не имѣемъ рѣшительно никакихъ положительныхъ свѣдѣній.

Предполагая со всею въроятностію, что наши клиросы соотвътствовали не позднъйшимъ греческимъ чиновникамъ съ особыми наименованіями и съ особымъ у каждаго кругомъ дъятельности, а древнъйшимъ соборамъ пресвитеровъ, иначе сказать — предполагая со всею въроятностію, что въ то время, какъ мы заимствовали отъ Грековъ епархіальное управленіе, оно было у нихъ еще въ своей древнъйшей, а не позднъйшей, формъ, слъдуетъ думатъ, что наши клиросы представляли собой не вторую, а первую форму греческаго епархіальнаго управленія, т. е. что они представляли собой не штаты особыхъ чиновниковъ, между которыми подъ высшимъ надзоромъ архіерея раздълены были епархіальное управленіе и судъ, а безраздъльные соборы пресвитеровъ, которые пъльми своими корпораціями составляли по-

имъли приходы, видно изъ того, что въ записи они называются по именамъ и каждый съ своимъ приходомъ (на концѣ).

¹) Что чиновники изъ пресвитеровъ имѣли свои приходы, см. у Кодима въ De officiis (выписка у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. ¿Ешкатаколот). Но что точно также и ставшіе чиновниками діаконы остались настоятелями приходовъ, это знаемъ изъ примѣра извъстнаго канониста Феодора Вальсамона: состоя въ должности патріаршаго хартофилакса, онъ быль діакономъ великой церкви и въ тоже время прштоє тшо Влахерошо, т. е. настоятелемъ Влахернской церкви, — у Ралии и И. 1, 31, надписаніе (точно также въ Римѣ presbyteri и diaconi cardinales, состоящіе въ коллегіи папы, были настоятелями приходовъ, по которымъ титулуются и до настоящаго времени). Помянутые греческіе чиновники носили особое названіе — ¿Ешкатаколою (¿Ешкатаколою (¿Ешкатаколою сеть нѣсколько поврежденное объясненіе названія есть то, что ¿Ешкатаколою есть нѣсколько поврежденное или нѣсколько измѣненное изъ ¿Ешкатаколою, что будеть означать чиновниковъ, живущихъ внѣ кельи, т. е. внѣ дворца епископскаго, каковыми были наши чиновники, какъ состоявшіе настоятелями приходовъ (катакеллос, наковыми были наши чиновники живущій при кельѣ, во дворцѣ спископскомъ; ¿Ешкатакеллос, живущій внѣ кельи, внѣ дворца).

стоянные совъты епископовъ въ дълъ управленія и суда. Если это такъ, то за симъ слъдуетъ думать, что каждый членъ каеедральнаго клироса, не имъя ничего отдъльнаго и опредъленно назначеннаго въ своемъ завъдываніи, имъль значеніе только какъ членъ, во всемъ участвующій вивств съ другими, и что въ случав необходимости раздъленія дълъ между членами или въ случав необходимости порученія какихъ-либо дълъ отдъльнымъ членамъ, это производилось не по опредъленному и однажды навсегда назначенному правилу, а каждый разъ по особому усмотрънію епископа со всъмъ остальнымъ клиросомъ. Какъ велико было у насъ значеніе канедральныхъ клиросовъ при епископахъ или насколько велика была ихъ власть въ епархіальномъ управленіи совм'єстно съ властію сихъ посл'єднихъ, мы также пока совершенно ничего не знаемъ. Но если первоначально, что весьма въроятно, клиросы и составляли изъ себя действительную власть, совыестную съ властію епископа, то во всякомъ случать въ томъ обстоятельствт, что ни одинъ изъ членовъ клироса не имълъ ничего опредъленнаго въ своемъ завъдываніи и каждый изъ нихъ имълъ значеніе только какъ членъ цълаго, заключалась причина, чтобы клиросы съ теченіемъ времени все болье и болье утрачивали свое значение, а наконець и совсъмъ его потеряли, низшедши на степень простыхъ соборныхъ причтовъ или, если предполагать то, что мы сейчасъ предположили, разрушившись такимъ образомъ, что каждый членъ его низшелъ на степень простаго настоятеля своей церкви. Отнять у человъка опредъленно принадлежащія ему права будеть значить именно отнять или совершить правонарушеніе, но постепенно отдалять, а наконець и совсвиъ отдалить отъ себя корпорацію совътниковъ, это должно было совершиться мало-по-малу и незамётно и даже безъ намёренія и вины отдаляющаго. Съ нашими клиросами должно было случиться то же, что въ Греціи случилось съ соборами пресвитеровъ, т. е. что съ теченіемъ времени на ихъ мъсто стали исполнительные чиновники.

Кром'я канедральных клиросовъ, которые представляли собою пресвитерскіе сов'яты или соборы при епископахъ, епархіальное управленіе еще состояло у насъ: изъ нам'ястниковъ, и именно двухъ родовъ—однихъ, которые находились при самихъ епископахъ, и другихъ, которые жили на у'яздахъ, зав'ядуя изв'ястными частями епархіи, и которые въ свою очередь также им'яли при себ'я свои клиросы или соборы пресвитеровъ,—изъ тіуновъ и, по всей в'яроятности, изъ десятинниковъ.

Если предполагать, что должность нам'встника не была впервые учреждена у насъ, а была заимствована нами какъ готовая изъ церкви

Греческой, то не легко будеть указать, какой должности въ церкви Греческой она соотвътствовала. Название должности не представляется буквальнымъ переводомъ ни одной изъ должностей извёстныхъ въ церкви Греческой и по всей въроятности есть наше собственное, занятое изъ области гражданской і). Всего ближе подходить къ слову намівстникь греческое топотпритис-мівстоблюститель, но у Грековь топотиритами или мъстоблюстителями назывались не постоянные епархіальные чиновники, а временные послы куда-нибудь, им'явшіе представлять тамъ, куда посланы, лицо пославшаго, напр. послы на соборы, посланники для ходатайства о чемъ-либо къ парямъ и пр. (cfr Вальсам. у Рами и П. III, 357). Послъ мъстоблюстителей должность намъстника, состоявшая въ большей или меньшей замънъ или представительствъ лица епископа въ епархіальномъ управленіи и судъ, между должностими, бывшими въ церкви Греческой, можеть быть сближаема только съ двумя-или хартофилакса или синкелла. Такъ какъ относительно должности перваго со всею въроятностію стедуеть думать, что въ то время, какъ мы заимствовали отъ Грековъ церковное управленіе, ея еще не было или что она была еще только должностію низшею, исполнительною, то остается думать, что наши нам'встники соотв'ятствовали греческимъ синкелламъ. Синкеллы, явившіеся въ церкви Греческой весьма рано, первоначально означали просто пресвитеровъ или монаховъ, которые жили при епископахъ или въ однихъ келліяхь съ ними и которыхь иметь сожителями, въ томь или другомъ числъ, требовалъ отъ епископовъ обычай для неукоризненности - ргорter testimonium ecclesiasticum, т. е. для свидётельства непорочности жизни и для предотвращенія неблагопріятных слуховъ. Но съ теченіемъ времени изъ простыхъ сожителей при епископахъ синкеллы превратились въ настоящихъ чиновниковъ и притомъ чиновниковъ весьма важныхъ, что видно изъ того, что синкеллы патріарховъ заняли м'єсто выше митрополитовъ <sup>2</sup>). Въ чемъ именно состояла делжность синкелловъ,

<sup>1)</sup> Въ области гражданской намъстники въ древнее время обыкновенно назывались (по лътописямъ) посадниками, но сfr такъ называемый уставъ Владимировъ по списку второй половины XIII въка, у Карамз. къ т. 1 прим. 506 ("въ которомъ городъ намъстникъ",—на самомъ концъ) и въ Собраніи Госуд. Грам. II, 6 sub fin., актъ 1284 г. (Артемій намъстникъ).

<sup>2)</sup> См. у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. σύγκελλος. За позднъйшее время сказанное должно разумъть о протосинкеллахъ, т. е. первыхъ или старшихъ между многими явившимися синкеллами (которыхъ импер. Ираклій назначаетъ патріарху двоихъ, у Ралли и П. V, 232). Въ Х въкъ, по свидътельству Константина Порфирогенита, синкеллы давались патріархамъ императорами (не ясно,—всъ

положительно неизвъстно; но слъдуеть думать, что они были какъ бы вторыми «я» епископовъ, т. е. возможно полномочными ихъ викаріями или возможно полными представителями и зам'внителями лица ихъ самихъ во всей области епархіальныхъ дёлъ. Такимъ образомъ, сближение нашихъ намъстниковъ съ греческими синкеллами, если бы признать это сближение върнымъ, должно было бы вести къ тому, чтобы видъть въ нихъ викаріевъ и представителей епископовъ или ихъ наместниковъ въ томъ смысле совершенной замены, какъ это слово принято понимать. Весьма немногія положительныя изв'ястія, которыя мы имфемъ о нашихъ намфетникахъ, и при томъ не изъ періода до-монгольскаго, а уже послідующаго времени, не противорівчать въроятности указаннаго предположенія. Греческіе синкеллы всв жили при епископахъ, напротивъ наши намъстники-одинъ жилъ при епископъ, а другіе посылались въ уъзды для самостоятельнаго управленія отдъльными частями епископій. Это различіе, если только вообще върно наше сближеніе нам'єстниковъ съ синкеллами, должно было завис'єть оть того, что у Грековъ епископін были такъ малы, что не было нужды раздълять ихъ на наместничества, у насъ же напротивъ оне были такъ велики, что подобное разделение оказывалось необходимымъ 1). Однако, не представляется невъроятнымъ думать и того, что должность намъстника впервые или самостоятельно была учреждена именно у насъ и что она создана была по подобію должности нам'встниковъ мірскихъ или княжескихъ (при чемъ малоупотребительное по отношенію къ княжескимъ чиновникамъ названіе нам'ястникъ, можетъ быть, взято именно за темъ, чтобы отличить ихъ отъ последнихъ). Мы положительно знаемъ, что у насъ самостоятельно учреждена была другая церковная должность, тіуна (равно какъ и должность десятинника); а поэтому можеть быть предполагаемо таковое же самостоятельное учрежденіе и должности нам'встника <sup>2</sup>).

нли одинъ главный), De ceremm. Lib. II, сар. V, и за столами императорскими занимали мѣсто гораздо выше митрополитовъ, между самыми первыми сановниками имперіи (за общій столь на обѣдахъ послѣ усѣченнаго или собственно императорскаго, о воторомъ выше стр. 101, прим. 3, садятся: магистръ, ректоръ, сункелдъ, ibid. Lib. II, сар. 52, то́µ. 3 нач.).

<sup>1)</sup> Впрочемъ знаемъ нъкоторые примъры, что и у Грековъ въ епархіяхъ обширныхъ, подобно нашимъ, были синкеллы, жившіе въ увздахъ (а не при епископахъ) и завъдывавшіе отдъльными частями епархій. См. внигу Ίστορία τῆς Єπτανήσου et caet., ὑπὸ Π. Χιώτου, μέρος ά, ἐν Κερκύρα, 1863, стр. 241: островомъ Итакой (Теакой), принадлежавшимъ къ епархіи епископа Кефаллинійскаго (Кефалонійскаго), завъдывалъ особый протосинкеллъ послъдняго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Замічательно, что въ Новгородской Судной грамоті архіепископскій на-

По скольку нам'встниковъ было и полагалось быть у каждаго епископа и было ли положено что-нибудь въ этомъ отношеніи, пока остается совершенно неизвъстнымъ. Но частные извъстные примъры нъкоторыхъ епископій дають знать, что ихъ было весьма непомногу и что области нам'встниковъ убздныхъ (не жившихъ при самихъ архіереяхъ) едва ли не совпадали съ областями намъстниковъ (посадниковъ) княжескихъ, т. е. что по скольку и гдв въ княженіяхъ были вторые, постольку и тамъ были въ епархіяхъ и первые. Симонъ, епископъ Владимирскій, въ посланіи къ Поликарпу даеть знать, что у него въ епархіи Владимирской было два нам'встника -- одинъ при немъ самомъ во Владимиръ, и другой въ Суздалъ; онъ пишетъ Поликарпу: саще бы ты быль достоинь, не быхь тя пустиль оть себе, но своима рукама наместника тя себе поставиль быхь во обе епископы Володимерю и Суздалю», т. е. позволяя себъ преувеличение или иперболу, онъ хочеть сказать: если бы ты быль достоинъ, то я бы поставиль тебя наместникомъ не только на одно изъ двухъ моихъ наместничествъ, но и на оба. Симонъ раздёляеть свою епархію на двѣ части по двумъ большимъ гражданскимъ областямъ, изъ которыхъ она состояла; есть вся вероятность думать, что и вообще наместники были въ епархіяхъ по большимъ гражданскимъ областямъ, изъ которыхъ онъ состояли.

Намъстникъ, находившійся при самомъ епископъ быль епископскимъ или епархіальнымъ судіей, какъ это мы знаемъ изъ достаточнаго количества свидътельствъ ¹). Затъмъ, очень въроятно, что онъ болъе или менъе замънялъ и представлялъ епископа и въ дълахъ правленія; но насколько и въ чемъ именно, это остается неизвъстнымъ. Необходимо думать, что судъ былъ производимъ нашимъ намъстникомъ не единолично, а коллегіально при участіи или всего собора клирошанъ или извъстнаго количества его членовъ, ибо даже въ весьма позднее время было весьма твердо признаваемо, что святительскій судъ долженъ быть соборный (Стоглавъ). О намъстникахъ, находившихся не при самыхъ епископахъ, а на отдъльныхъ намъстничествахъ,

мъстникъ называется одинъ разъ владычнимъ посадникомъ,—Акт. Эксп. т. I, N 92, стр. 70, col. 1 нач.

<sup>1)</sup> См. такъ называемый Уставъ Владимира, житіе св. Алексія, который быль при Осогності намістникомъ, въ Степенн. кн. 1, 450, Уставную грамоту вел. кн. Василія Димитрієвича и митр. Кипріана въ Акт. Эксп. т. 1 № 9, Судную Новгородскую грамоту івід. № 92 и запись Новгородскую о церковномъ судѣ івід. № 103.

мы пока не имбемъ совершенно никакихъ свъдбий. Изъ поздибитаго времени, когда на отдёльныя намёстничества начали быть назначаемы лица свътскія и когда они больше или меньше утратили свое значеніе противъ древнъйшаго времени и потеряли свой первоначальный характеръ, съ этими наместничествами до-монгольскаго періода можеть быть сравниваемо только Кіевское нам'встничество Московскихъ митрополитовъ, пока митрополиты владели Кіевомъ. Наместники Кіевскіе, и въ позднъйшее время всегда назначавшеся не изъ свътскихъ, а изъ духовныхъ лицъ, обладали самыми общирными полномочіями, вполнъ представляя собою лицо митрополитовъ во всемъ дѣлѣ церковнаго управленія и суда, за исключеніемъ поставленія въ церковныя степени, чего не могли делать по неименію епископскаго сана и что должны были делать по ихъ грамотамъ соседние епископы 1). Но таковы ли были по своимъ полномочіямъ нам'встники періода до-монгольскаго, это остается неизвъстнымъ. Слишкойъ общирная власть намъстника Кіевскаго можеть быть изъясняема тёмъ исключительнымъ обстоятельствомъ, что Кіевъ находился слишкомъ далеко отъ Москвы и притомъ въ другомъ государствъ, такъ что митрополиты по необходимости должны были уволить тамошнее духовенство отъ всякихъ обращеній къ нимъ самимъ за чъмъ бы то ни было. Такъ ли же было, когда этихъ исключительныхъ обстоятельствъ не существовало, т. е. такъ ли было съ увздными намъстниками періода до-монгольскаго, это пока составляеть вопросъ. Какъ бы то ни было, но во всякомъ случав намъ кажется наиболье въроятнымъ думать, что намъстники эти въ большей или меньшей степени представляли и замъняли лицо епископовъ. Если они заменяли ихъ вполне, имен полномочие решать дела собственною властію, то въ этомъ случав необходимо предполагать, что духовенству нам'встничествъ предоставлено было право апелляцін оть нихъ къ самимъ ещископамъ.

При увздимхъ намъстникахъ, такъ же какъ при самихъ епископахъ, были свои клиросы или свои административно-судебные соборы пресвитеровъ. Было бы необходимо предполагать это уже само по себъ: если сами епископы управляли и судили не единолично, то тъмъ болъе или, по крайней мъръ, тъмъ не менъе страннымъ представлялось бы думать, чтобы единоличная и неограниченная власть была предоставлена намъстникамъ. Но во всякомъ случаъ мы имъемъ относительно

<sup>1)</sup> Акты, относящіеся до юридическаго быта древней Россіи, т. II, № 167, стр. 524.

этого положительныя свидѣтельства, хотя принадлежащія и не періоду домонгольскому, а болѣе позднему времени ¹).

Появленіе тіуновъ при епископахъ относять къ позднъйшему времени; но несомивнно, что они принадлежать къ числу чиновниковъ епископскихъ, явившихся съ самаго перваго времени: мы имъемъ положительное свидетельство объ ихъ существовании въ начале второй половины XII въка 2). Тіуны княжескіе и боярскіе, бывъ подручниками тъхъ, при комъ состояли, были главнымъ образомъ подручными судьями (представлявшими изъ себя вивств съ твиъ и людей, спеціально и нарочито знающихъ судъ и законы, каковымъ знаніемъ не всегда могли обладать ихъ принципалы). Должно думать, что и епископскіе тіуны представляли изъ себя тёхъ же подручныхъ судей, именно---что они состояли въ качествъ помощниковъ по судебной части при епископскихъ намъстникахъ, обязанные, можеть быть, судить мірянъ, насколько эти последніе подлежали суду церковному. Затемъ, сведенія, относящіяся къ позднівищему времени (къ концу XVI—началу XVII віка, къ правленію патр. Іова), представляють намъ ихъ какъ епископскихъ полицейскихъ надзирателей надъ духовенствомъ, именно-надзирателей въ самыхъ каеедральныхъ городахъ и надъ духовенствомъ какъ мъстнымъ, такъ и пришлымъ или временно проживавшимъ въ нихъ.

<sup>1)</sup> Клиросъ во Псковъ въ концъ XIV в., гдъ было намъстничество архіеппскопа Новгородскаго,—грамота митр. Книріана въ Акт. Ист. т. 1, № 8, стр. 17; клирошане въ Самборъ въ началъ XV в., гдъ было намъстничество епископа Перемышльскаго,—грамота въ Акт. Зап. Росс. т. 1, № 31, стр. 45; крылошане въ Вильнъ въ концъ XV въка, гдъ было намъстничество Кіевскаго митрополита,—ibidd. № 152. стр. 175.—Высокое общественное положеніе епископскихъ намъстниковъ въ древнее время видно изъ того, что они являются при князьяхъ вмъстъ съ ихъ старшими боярами при заключеніи международныхъ договоровъ, Собр. Госуд. Грам. ІІ, 6 sub fin. Въ XVI и XVII въкъ въ Галиціи намъстниковъ избирали не епископы, а клирошане, первые же только благословляли или утверждали ихъ, см. Акт. Южи. Вападн. Росс. І, 106 и грамоту епископа Львовскаго Евстафія Тисаровскаго, указанную выше. Что же касается до древняго времени, то, какъ кажется, избирали ихъ епископы: слова епископа Владимирскаго Симона, приведенныя выше, и въ дъяніяхъ Владимирскаго собора 1273 года замъчаніе, что иногда епископы поставляли намъстниковъ на мздъ.

<sup>2)</sup> Сохранилась одна рукопись, написанная въ Новгородъ при енископъ Аркадіи, занимавшемъ кафедру съ 1156 г. по 1163 г., и на рукописи записано, что она кончена при нашемъ епископъ "и при тіунъ Тупочелъ",—Срезневск. Древніе памятники русскаго письма и языка, стр. 33 соl. 1 (затъмъ въ 1366 г. упоминается тіунъ епископа Перемышльскаго,—Головацкаго Памятники дипломатическаго и судебно-дъловаго языка русскаго, стр. 7).

Весьма въроятно думать, что съ самаго древняго времени, какъ и въ позднъйшее время, тіуны были изъ людей свътскихъ, а не духовныхъ,—изъ свътскихъ служилыхъ людей при архіереяхъ или такъ называемыхъ боярскихъ при нихъ дътей. Введеніе у насъ въ лицъ тіуновъ свътскаго элемента въ управленіе и судъ церковные находило свое оправданіе въ примъръ церкви греческой (если не было прямымъ его воспроизведеніемъ): наши тіуны представляли собою до нъкоторой степени то же самое, что греческіе экдики; но экдики у Грековъ въ позднъйшее время, по свидътельству Вальсамона, всегда были изъ мірянъ, а не изъ духовныхъ 1).

(Въ позднъйшее время по всъмъ нашимъ городамъ являются соборы съ протопопами во главъ. Не знаемъ, когда начали появляться эти соборы. Но если съ древивишаго времени, что ввроятиве и о чемъ ниже, то не должно думать, чтобы ихъ протопопы съ самаго перваго появленія представляли собою вторую инстанцію увзаной власти подъ намъстниками; первоначально они были только первыми священниками въ соборахъ (какъ теперь), а чиновниками стали въ Западной Руси и на Москвъ въ позднъйшее время (въ Западной Руси не только сдвланы были начальниками протопопы городскіе, но учреждены были протопопін и увздныя, какъ наши теперешнія благочинія, что было взято съ образца деканатовъ Римско-католическихъ). Вальсамонъ даеть знать (у Рами и II. III, 142), что въ Греціи протопоны замёнили собою въ малыхъ городахъ или пригородахъ и въ большихъ селеніяхъ древнихъ хорепископовъ, но, по его же свидътельству, административное значеніе хорепископовъ совершенно уничтожилось (παντελώς ήπράκτησεν), слѣдовательно, не перешло на протопоповъ, (ibid. III, 47, и IV, 277), а Аристинъ даетъ знать, что они только въ своихъ селеніяхъ первенствують, т. е. что они суть только начальные іереи (старшіе священники или настоятели въ приходахъ многоклирныхъ, —ibid. III, 140. Протопападіхно въ Греціи, ibid, II, 148 нач., не значило административный округь епархіи, а малый городъ или большое селеніе, принадлежащее епископу).

Итакъ, у насъ органами епархіальнаго управленія въ періодъ до-монгольскій были: во-первыхъ, каеедральные клиросы, которые со-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) У Рами и И. IV, 531 нач. (Въ древнъйшее время экдики у Грековъ если не всегда были, то по крайней мъръ иногда бывали и изъ духовныхъ: напр. патріархъ Константинопольскій Іоаннъ 5-й, † 674, быль изъ пресвитеровъ и протекдиковъ великой церкви. Впрочемъ, изъ протекдиковъ по однимъ извъстіямъ, по другимъ же—изъ хартофилаксовъ).

ставляли изъ себя пресвитерскіе сов'єты или соборы при епископахъ, и, во-вторыхъ, нам'єстники этихъ посл'єднихъ съ своими помощниками— тіунами, изъ коихъ (нам'єстниковъ) одинъ, состоявшій при самой ка-еедр'є, быль викаріемъ и помощникомъ епископа въ самомъ м'єст'є его нахожденія, а другіе, жившіе въ у'єздахъ на отд'єльныхъ нам'єстничествахъ, обладая большими или меньшими полномочіями и также им'єм при себ'є свои клиросы, были особыми у'єздными епархіальными начальниками.

Къ этимъ двумъ категоріямъ чиновниковъ со всею вѣроятностію должна быть причислена еще третья, которая достовѣрно извѣстною становится только въ послѣдующее время, но которой начало есть всѣ основанія относить еще къ сему первому періоду. Это—чиновники уѣздные низшіе и, какъ нужно думать, не изъ клира или духовенства, а подобно тіунамъ изъ мірянъ.

Въ Греціи, какъ мы говорили, не было постоянныхъ увздныхъ чиновниковъ въ епархіальномъ управленіи, потому что при весьма небольшомъ пространствъ епархій въ нихъ не было никакой нужды. Напротивъ, у насъ, при слишкомъ большой общирности епархій, была въ такихъ чиновникахъ настоятельная и неизбъжная нужда. Не знаемъ точно, какимъ изъ чиновниковъ греческихъ соответствовали наши намъстники; во всякомъ случат тъ изъ нихъ, которые не жили при самихъ епископахъ, а находились на особыхъ наместничествахъ, представляя собою нововведение противъ церкви Греческой, были чиновниками увздными. Но такъ какъ этихъ намъстниковъ, по причинъ ли ихъ большихъ полномочій и высокаго положенія или по чему-нибудь другому, было въ епархіяхъ весьма не по многу, то для болье действительнаго надзора надъ духовенствомъ требовались подъ ними еще низшіе уёздные чиновники. Въ послё-монгольское время мы находимъ такихъ низшихъ увздныхъ чиновниковъ въ такъ называемыхъ десятинникахъ, и мы думаемъ, что эти десятинники явились въ качествъ уводныхъ епархіальныхъ чиновниковъ еще во время до-монгольское. По своему первоначальному происхожденію десятинники суть собственно сборщики десятины въ пользу епископовъ съ населеній епархій. Наши епископы со стороны государственной власти были обезпечены въ средствахъ содержанія тімъ, что князья уступили имъ десятину или десятую часть съ податей или оброковъ, которые они собирали съ населеній, и съ нѣкоторыхъ другихъ статей своихъ доходовъ, а также предоставили взимать имъ десятину и со всъхъ частныхъ собственниковъ, о чемъ обстоятельнее скажемъ ниже. При этомъ,

что касается именно до десятины или десятой части съ казенныхъ податей или оброковъ, то князья поступали не такъ, чтобы собирали ее сами вивств съ своими девятью десятыми частями и потомъ выдавали ее епископамъ гуртомъ по разсчету, а такъ, что, выключивъ ее изъ своихъ доходовъ, предоставляли собирать ее у самихъ плательщиковъ самимъ епископамъ, какъ отдъльную подать. Такимъ образомъ, собственное назначение десятинниковъ, какъ мы сказали, состояло въ томъ, чтобы собирать съ населеній опархій эту десятину княжескихъ податей, отдёленную въ пользу епископовъ. Эти-то десятияники въ періодъ послів-монгольскій и являются не только сборщиками десятины нли податей, но выбств и низшими епархіальными чиновниками, надзирающими надъ духовенствомъ. Когда совершилось ихъ превращение изъ простыхъ сборщиковъ въ епархіальныхъ чиновниковъ, пока остается совершенно неизвъстнымъ, но, какъ мы сказали выше, со всею въроятностію надлежить думать, что превращеніе им'вло м'всто еще во время до-монгольское. Когда бы ни случилось это превращение, во всякомъ случав его необходимо объяснять нуждой. Епархіи наши были слишкомъ общирны, а между тъмъ увздныхъ чиновниковъ, которые бы могли надзирать надъ духовенствомъ, за исключениемъ намъстниковъ, надзоръ которыхъ простирался еще на слишкомъ большіе частные округи, не было учреждено по неимвнію такихъ чиновниковъ въ церкви Греческой. Десятинники, живя для своихъ сборовъ въ увздахъ по участкамъ или десятинамъ, представляли собою готовыхъ людей, которыми съ полнымъ удобствомъ можно было воспользоваться для цёлей надзора, т. е. представляли собою готовыхъ людей, къ обязанности которыхъ производить сборы съ полнымъ удобствомъ могла быть присоединена еще обязанность надзирать надъ духовенствомъ своихъ округовъ или десятинъ. Такъ какъ это было удобно, то и было сдёлано. Но если сейчасъ указаннымъ образомъ необходимо объяснять превращение десятинниковъ изъ простыхъ сборщиковъ податей въ административныхъ епархіальныхъ чиновниковъ, то и последнее событіе необходимо относить еще ко времени до-монгольскому. Та нужда, которая заставила превратить десятинниковъ изъ простыхъ сборщиковъ въ административныхъ чиновниковъ, во время до-монгольское столько же существовала и совершенно столько же была настоятельна, какъ и послъ. За время до-монгольское мы не можемъ указать никакихъ препятствій, которыя бы помінали совершиться этому превращенію еще тогда; предполагать же, что тогда еще не успъли догадаться сдълать то, что сдёлали послё, очевидно, есть дёло нисколько не правдоподобное, ибо догадаться было слишкомъ просто, такъ какъ на догадку невольно наводило самое дѣло, и для того, чтобы сдѣлать ее, періодъ домонгольскій представлялъ слишкомъ достаточно времени.

Мы сказали, что десятинники, по всей въроятности, были не изъ самаго клира или духовенства, а изъ лицъ свътскихъ. Въ последующее время они всегда и непременно были изъ светскихъ, а не изъ духовныхъ, и вопросъ только о древнъйшемъ времени или собственно въ томъ: были ли они свътскими съ самаго начала или же превратились въ таковыхъ изъ духовныхъ только впоследствіи, въ періодъ послѣ-монгольскій или Московскій? Для отвѣта на вопросъ мы не имъемъ никакихъ положительныхъ данныхъ. Такъ какъ мы знаемъ, что въ періодъ Московскій случилась заміна лиць духовныхъ лицами свътскими (такъ называемыми архіерейскими боярами) въ центральномъ епархіальномъ управленіи: то представлялось бы думать, что имъла мъсто та же замъна, случившанся въ тотъ же періодъ Московскій, и въ нашемъ случав. Но относительно первой замвны мы знаемъ, чъмъ она изъясняется; въ изъяснение же нашей второй замъны мы не въ состоянии придумать ничего основательнаго и напротивъ предположеніе, что десятинники были изъ людей свётскихъ съ самаго начала, является необходимымъ для совершенно удовлетворительнаго изъясненія первой заміны і). Такимъ образомъ, представляется візроятнъйшимъ думать, что десятинники не стали у насъ изъ свътскихъ только въ періодъ Московскій, а были таковыми съ самаго начала. Но если это такъ, то мы въ семъ случав отступили отъ примъра Грековъ, а равно отъ примъра Болгаръ и Сербовъ. У Грековъ, Болгаръ и Сербовъ епископы также взимали подати съ мірскихъ населеній епархій и также собирали ихъ посредствомъ своихъ собственныхъ чиновниковъ; но у всвхъ троихъ чиновники эти были лица духовныя, такъ называемые экзархи, которые, бывъ посылаемы для сбора податей, имъли вмъсть съ тъмъ и визитовать или ревизовать епархіи <sup>2</sup>). Чъмъ объяснить это наше отступленіе отъ примъра Грековъ, Болгаръ и Сербовъ, не можемъ сказать положительнымъ образомъ. Правда, что у Грековъ въ нашъ періодъ домонгольскій лица свётскія уже начали быть принимаемы въ число чиновниковъ архіерейскихъ. именно-въ число чиновниковъ низшихъ послѣ указанныхъ высшихъ (и за давнимъ исключеніемъ между этими послёдними экдиковъ, о чемъ

<sup>1)</sup> Объ этомъ читатель долженъ смотреть уже во 2-мъ томе нашей Исторіи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Вальсамона у Рами и П. I, 63 sub fin., и II, 592 нач.

мы говорили) ; но такъ какъ экзархамъ главнымъ образомъ было усвояемо еще то значеніе, что они, обходя епархів, примінають и исправляють въ нихъ все духовное, требующее исправленія (см. выше стр. 340): то едва ли были уже посылаемы у нихъ тогда экзархами лица свътскія. Какъ случилось у насъ, что десятинниками у архіереевъ стали міряне, само по себ'я это изъясняется очень просто: при учрежденіи епархій епископы были снабжены у насъ отъ гражданскаго правительства для ихъ нуждъ, какъ вотчинниковъ и вообще какъ людей, представлявшихъ изъ себя большихъ бояръ, свътскими служилыми людьми; чтобы не содержать этихъ служилыхъ людей посредствомъ жалованыя, архіерен и назначили въ кормленіе имъ десятинничество 3). Вопросъ однако въ томъ, какимъ образомъ случилось, что это простое, вовсе не являвшееся похвальнымъ нововведениемъ въ области церковной администраціи, сдёлано было у насъ вопреки примёру Грековъ. Такъ какъ наша десятина представляла собою совершенно тоже, что десятина западная, и была, по всей въроятности, взята съ примъра этой послъдней, о чемъ скажемъ ниже: то подозрѣвается намъ, что и десятинниками у насъ стали лица свътскія именно по примъру западному 3). Какъ бы то ни было, но это наше нововведение противъ церкви Греческой со всею въроятностію должно быть признано за несчастіе для нашего низшаго духовенства: свътскіе десятинники, ставъ административными чиновниками, явились такими грабителями этого духовенства, какими едва ли бы явились десятинники духовные (обстоятельнве объ этомъ во 2-мъ томв).

Итакъ, со включеніемъ десятинниковъ, общій составъ епархіальныхъ чиновниковъ въ періодъ домонгольскій будетъ: а) чиновники центральные или находившіеся при самомъ архіереѣ: 1) его намъстникъ, представлявшій собою его помощника и какъ бы его викарія,

<sup>1)</sup> Относительно Грековь см. у Доканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. Ебархос, относительно Болгаръ у Срезневскаго въ Свёденіяхъ и заметкахъ о малоизвестныхъ и неизвестныхъ памятникахъ,—приложж. къ 34 т. Записовъ Акад. Наукъ. № 4, стр. 20, относительно Сербовъ въ нашемъ Краткомъ очерке исторіп православныхъ перквей Болгарской, Сербской и Румынской, стр. 685, § 38.

<sup>2)</sup> И у Сербовъ архіерен нивли навлонность сдвлать то же, но были остановлены въ семъ случав государственною властію, см. нашъ Краткій очеркъ, стр. 686, § 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кавія лица были сборщиками десятины на Западѣ, этого, къ сожальнію, мы не могли донскаться въ находящихся у насъ подъ руками книгахъ. Но у Дюканжа въ Glossarium'ъ Latinitatis подъ сл. decimarii есть выписки, изъ которыхъ какъ будто слѣдуетъ, что ими были лица свѣтскія.

съ своимъ подручникомъ — тіуномъ; 2) каоедральный клирось или татъ каоедральныхъ священниковъ, составлявшій правительственную коллегію при архіерев; б) чиновники увздные: 1) намъстники областные съ твми же своими подручниками тіунами и также имъвшіе при себъ свои клиросы — болве или менве полномочные начальники отдъльныхъ округъ, на которые раздълялись епархіи; 2) десятинники — низшіе надзиратели надъ духовенствомъ.

## 111.

## Пространство епархіальнаго суда. Церковные законы. Дополненіе объ епископахъ (архіепископы).

Отъ представителей или органовъ епископской власти обращаемся теперь къ ея у насъ пространству.

Епископъ есть духовный начальникъ надъ своею паствою и духовный ея судья. Эта власть принадлежить ему по божественному праву; этой власти никто не можеть ни расширить и ни умалить у него, и въ этомъ отношеніи едископъ всегда и везді одинъ и тотъ же. Но власть епископовъ, нерасширимая и несократимая сама въ себъ, можеть болъе или менъе расширяться на счеть власти гражданской, которая можеть поступаться и обыкновенно поступается епископамъ большею или меньшею частію своихъ правъ. Такъ какъ это последнее есть дело совершенно свободное, зависящее въ каждой стране отъ доброй воли гражданскаго правительства, то и власть епископовъ частныхъ церквей можетъ быть шире или уже, смотря потому, сколько въ какой странъ уступается гражданскимъ правительствомъ его собственныхъ правъ епископамъ. Следовательно, вопросъ о пространстве власти епископовъ въ нашей Русской церкви есть вопросъ о томъ: сколько уступило имъ своихъ правъ наше гражданское правительство. За твить еще одно ограничение. Власть бываеть двоякая-правительственная или административная и судебная; первая есть власть непрерывно действующая и привязанная къ известному роду дель (правительственный или административный чиновникъ непрерывно исполняеть извёстныя обязанности), вторая есть власть дёйствующая перерывами и могущая простираться на дёла разнаго рода (судія разбираеть дёла преемственно одни за другими и можеть разбирать одни после другихъ дела разныхъ категорій или классовъ). Такъ какъ двухъ

властей, непрерывно действующих и привязанных вы известного рода дъламъ, не можетъ соединять въ себъ одно и то же лицо безъ ущерба для одной или другой власти и такъ какъ епископы суть уже правители (администраторы) духовные: то на семъ основаніи гражданскія правительства не могуть уступать имъ, а они не могуть принимать отъ правительствъ какой-либо части власти правительственной (административной). Въ самой церкви, ограждающей духовную правительственную власть отъ всякаго ослабленія посредствомъ примъшенія къ ней власти правительственной мірской, съ самаго древняго времени существовало каноническое и твердое постановленіе, чтобы епископы, пресвитеры и діаконы не принимали на себя никакихъ мірскихъ попеченій, а иначе были извергаемы изъ сана 1). Такимъ образомъ, когда идеть рвчь объ уступкв епископамъ гражданскими правительствами большей или меньшей доли своихъ правъ, то всегда должны быть разумвемы права судебныя, но не правительственныя (административныя); а следовательно въ частности и въ нашей Русской церкви могла получить то или другое расширеніе только власть епископовъ цервая, а не последняя, которая и у насъ, такъ же какъ везде, была ни шире, ни уже того, какою она должна быть по своему существу.

Прежде всего у насъ, такъ же какъ и въ Греціи, судебная власть епископовъ была расширена посредствомъ того, что имъ предоставлены были въ подсудность священники не только какъ духовные чиновники, но иъ какъ граждане, т. е. въ подсудность не только по преступленіямъ противъ своей должности, но и по всёмъ вообще, за исключеніемъ преступленій уголовныхъ самыхъ тяжкихъ. Объ этомъ мы скажемъ ниже, когда будемъ говорить о приходскомъ духовенствъ.

Другимъ и важнѣйщимъ расширеніемъ у насъ судебной власти епископовъ было то, которое случилось прямо на счетъ мірянъ, чрезъ предоставленіе епископамъ гражданскаго суда надъ сими послѣдними. Объ этомъ второмъ расширеніи мы и скажемъ теперь.

Такъ какъ въру и церковь и епископовъ мы заимствовали отъ Грековъ, то естественно было бы ожидать, что и въ сейчасъ указанномъ отношеніи епископы будуть поставлены у насъ совершенно въ то же положеніе, какъ это было въ Греціи. Но у насъ обстоятельства и условія были иныя, а потому и дъло вышло значительно иначе. Въ Греціи, гдъ юридическія понятія стояли на иной степени развитія,

<sup>1)</sup> Апостт. прр. 6, 81 и 83, 4 всел. соб. прр. 5 и 7, 7 всел. соб. пр. 10, Двукратн. 11 и Кареат. 19.

чъмъ у насъ, государственный судъ быль дъломъ чисто государственнымъ. Нанятой или вавимъ бы то не было способомъ поставленный правительствомъ судія производиль судебное разбирательство, постановляль приговорь и тымь кончалось его отношение къ подсудимымъсъ нихъ самихъ онъ не получалъ себъ никакого вознагражденія за свой трудъ '). Напротивъ, у насъ въ Россіи дело было еще въ такомъ положеніи, что судей содержали сами судящіеся, именно — съ каждаго судебнаго дёла шла въ пользу первыхъ извёстная опредёленная пеня или пошлина. Въ Греціи вившательство кого-либо посторонняго въ дъло государственнаго суда не причиняло ни малъйшаго личнаго ущерба судьямь и развъ могло доставлять имъ одно облегченіе, уменьшая количество діль, подлежащих разбирательству; напротивъ, у насъ всякое подобное вмешательство было посягательствомъ на доходы судей, на ихъ содержаніе. Вследствіе этого, совершенно различнаго, отношенія судей къ суду въ Греціи и у насъ, очевидно, и пространство юрисдикціи епископовъ не могло явиться у насъ совершеннымъ снимкомъ съ таковаго же въ Греціи. Такъ какъ въ Греціи было совершенно безразлично для судей, судили ли судь они сами или онъ былъ предоставленъ кому-нибудь другому; такъ какъ тамъ правительство, допуская участіе въ суд'в стороннихъ людей, не наносило ни малъйшаго ущерба личному интересу дъйствительныхъ судей: то тамъ, вследствіе высокаго понятія о нравственной доброкачественности епископовъ и въ освящение обычая, сложившагося еще въ то время, когда церковь находилась подъ государствомъ языческимъ, епископамъ предоставлено было весьма общирное право вмѣшательства въ дъло государственнаго суда. Пока государство было языческимъ, у христіанъ установился обычай, въ случав тяжебъ и ссоръ обращаться не къ суду государственныхъ языческихъ судей, но къ суду судей собственныхъ, добровольно избранныхъ и въ особенности къ суду пред-

<sup>1)</sup> Новеллы Юстиніана 17 гл. 1 и 124 глл. 1—3, Еклоги Льва Исавра тит. VII, новелла Константина Копронима пєрі єктатівстисй у *Цахаріе* въ Інз Graecoromanum III, 267, Царскихъ книгъ кн. VII, тит. IV гл. V (Арменопула Прохиронъ кн. IV. глл. 45 и 46, сfr *Неволима* О пространствъ церковнаго суда въ Полномъ собр. сочинь. VI, 300, sqq. Такъ называемыя спортуллы — опортоилла, иначе ектатіст ка, еквівастіка, ефобіа, συνήθειαι (пошлины) взимаемы были не судьями, а судебными приставами, и представляли собою то, что у насъ было "хоженое" и "Бзженое" недільщиковъ. Судьямъ третейскимъ Юстиніанъ предоставляеть брать съ объихъ тяжущихся сторонъ нікоторое вознагражденіе за трудъ разбирательства гражданскихъ діль, если тяжба не менію какъ о ста золотыхъ монетахъ,—новелла 82 гл. 9).

стоятелей общинъ-епископовъ. Такъ какъ въ самомъ существъ суда не было никакихъ препятствій, чтобы этоть до-христіанскій обычай допустили и христіанскіе императоры; такъ какъ, съ другой стороны, высокое понятіе о нравственныхъ качествахъ епископовъ обязывало сдълать это, сохранивъ и подтвердивъ имъ преимущество, которымъ они до той поры пользовались съ такимъ безукоризненнымъ достоинствомъ: то христіанскіе императоры и поспівшили сдівлать это, предоставивъ епископамъ сначала неограниченное, а потомъ несколько ограниченное право третейских судей, т. е. право, чтобы епископы, если бы тяжущіеся по взаимному соглашенію не захотёли идти къ обыкновеннымъ судьямъ, а захотъли обратиться къ нимъ, принимали таковыхъ на судъ и чтобы ихъ судъ имъль совершенно ту же самую силу, какъ если бы онъ быль произведень обыкновенными сульями. Это право предоставиль епископамь первый же христіанскій императоръ Константинъ Великій, о чемъ Созоменъ пишеть: «позволилъ тяжущимся, чтобы они обращались къ суду епископовъ, если бы они не хотвли идти въ гражданские суды; приговоры епископовъ не только имъли всю силу, но даже и большую, чъмъ другихъ судей, какъ бы были постановлены самимъ императоромъ, и ректоры провинцій съ ихъ чиновниками обязаны были приводить въ исполнение судебныя ръшенія епископовъ» і). Это узаконеніе Константина было повторяемо нъсколько разъ и послъдующими императорами и оставалось въ силъ до поздивищаго времени; только вскорв послв Константина савдано было то ограничение. чтобы епископы принимали къ своему третейскому суду дела гражданскія, но не уголовныя 2).

У насъ, какъ мы сказали, было такъ, что съ каждаго судебнаго дѣла въ пользу судей шла извъстная пошлина. Предоставить кому бы то ни было право третейскаго суда или право судящимся уклоняться отъ суда обыкновенныхъ судей у насъ значило лишать этихъ послъд-

<sup>1)</sup> Hist. Eccles. lib. I, c. 9.

<sup>2)</sup> Соф. Justinian. lib. 1, tit. IV, legg. 7 и 8. Впрочемъ, и въ позднъйшее время, какъ дають знать свидътельства, судили и уголовныя легкія преступленія,—Вальсам. у Ралли и П. III, 495 fin (узаконенія Юстиніана не внесены въ Царскія книги Льва Мудраго,—Вальсам. ibid. І, 171; но это по всей въроятности должно понимать не такъ, чтобы онъ положительнымъ образомъ были отмънены, а такъ, что книги, не говоря отдъльно объ епископахъ, какъ о третейскихъ судьяхъ, разумъють ихъ вмъстъ съ другими въ своихъ общихъ ръчахъ о третейскихъ судьяхъ, которыя въ кн. VII, тит. II. Что и послъ изданія Царскихъ книгъ епископы пользовались правомъ третейскаго суда, при чемъ нарочитымъ судьей въ семъ случаъ былъ у нихъ протекдикъ, см. у Ралли и П. III, 495, fin).

нихъ принадлежавшихъ имъ доходовъ. Такимъ образомъ, по сей причинѣ у насъ и епископамъ вовсе не могло бытъ предоставлено права, усвоеннаго имъ въ Греціи. Напротивъ, изъ того обстоятельства, что нашъ судъ представляль собой доходъ, само собою вытекало то непремѣнное положеніе, что судъ, предоставленный одному, долженъ быть неприкосновененъ для всякаго другаго, какъ собственность перваго, а слѣдовательно—и по отношенію къ епископамъ вытекало то положеніе, что для нихъ долженъ быть неприкосновененъ судъ, предоставленный гражданскимъ судьямъ.

Однако, и у насъ было такъ, что государство почтило епископовъ значительной уступкой имъ своихъ правъ; только у насъ это было совсёмь иначе, чёмь въ Греціи, и уступка имёла другой смыслъ и значеніе, чімъ тамъ. Не допуская вмінательства епископовъ въ область суда гражданскаго, предполагая это вившательство столько же невозможнымъ, сколько вообще невозможно чье бы то ни было посягательство на чужую собственность, государство или внязья сдёлали у насъ то, что расширили собственную постоянную область суда епископовъ на счеть суда гражданскаго, т. е. что, не предоставляя епископамъ права постоянно вмешиваться во всё дела суда гражданскаго, они предоставили ихъ постоянному въдънію нъкоторыя такія дъла, которыя собственно подлежали сему послъднему суду. Въ Грецін чрезъ предоставленіе епископамъ права третейскихъ судей свидьтельствовалось уважение къ ихъ высокому нравственному характеру; у насъ уступкой епископамъ нъкоторыхъ предметовъ суда гражданскаго дълался имъ денежный даръ, предоставлялось имъ нъсколько лишнихъ статей дохода.

Относительно исторіи расширенія у насъ суда церковнаго на счеть суда гражданскаго, къ сожалѣнію, мы нмѣемъ весьма мало положительныхъ и достовърныхъ свъдъній.

Существують такь-называемые церковные уставы Владимира и Ярослава или ихъ будто бы дарственныя грамоты церкви, которыя именно дёлають то, что расширяють судъ церковный на счеть суда гражданскаго, предоставляя первому одна одно, другая другое количество дёль гражданскихъ. Но если бы который-нибудь изъ этихъ уставовъ, исключающихъ себя взаимно, и быль подлиннымъ, то во всякомъ случат оставалось бы несомитеннымъ, что ни одинъ известный въ настоящее время списокъ того и другаго не представляеть ихъ въ подлинномъ видѣ, а всѣ представляють въ большей или меньшей поздитенней передѣлкъ, и что, такимъ образомъ, мы лишены возможности знать, что въ томъ и другомъ уставъ есть подлинное. Такъ или иначе, больше или меньше, расширенъ былъ у насъ судъ церковный на счетъ суда гражданскаго въ самомъ началъ, но необходимо принимать, что впослъдствіи съ нимъ не случилось того, чтобы его пространство временно сокращалось, а было то, что онъ постеченно все болье и болье расширялся. Между тъмъ изъ половины XII въка мы имъемъ документальное свидътельство о пространствъ у насъ церковнаго суда, изъ котораго оказывается, что даже и въ то время онъ еще имълъ иные и болье узкіе предълы, чъмъ по какому бы ни было изъ списковъ того или другаго устава. Такое дскументальное свидътельство составляеть жалованная грамота Смоленскаго князя Ростислава Мстиславича, данная имъ новооткрытой Смоленской епископіи въ 1150-мъ г. (о ней ниже).

Затёмъ, вопреки нынёшнимъ горячимъ и не горячимъ защитникамъ подлинности уставовъ, съ совершенною рёшительностію должно возвратиться къ миёнію Карамзина, что они суть не подлинные уставы или грамоты, а позднёйшія поддёльныя произведенія.

Уставъ Владимира, дошедшій до насъ въ нісколькихъ редакціяхъ і) и множествъ списковъ, начинается краткимъ введеніемъ о принятіи Владимиромъ христіанства отъ Грековъ и о взятіи имъ у нихъ перваго митрополита, и потомъ содержить запись о дарствованіяхъ великаго князя, которыя суть: пожалованіе десятины Кіевской церкви св. Богородицы; предоставление въ подсудность епископамъ во-первыхъ, всёхъ мірянъ по нёкоторымъ дёламъ гражданскимъ, вовторыхъ---нты в по в стить в по ламъ гражданскимъ; порученіе зав'ядыванію епископовъ богоугодныхъ заведеній и ихъ надзору торговыхъ мітрь и вісовь. «Се азъ князь Василій, нарицаемый Володимерь, сынь Святославль, внукъ Игоревь (п) блаженныя княгини Ольги, въспріяль есмь святое крещеніе отъ Грецьскаго царя и отъ Фотія натріарха Царегородьскаго (и) взяхъ перваго митрополита Леона Кіеву, иже крысти всю землю Русыскую святымы крщеніемъ. Потомъ же летомъ многымь минувшемъ создахъ церковь святыя Богородица Десятиньную, и дахъ ей десятину по всъй земли Рустьй изъ княженія въ сборьную церковь, оть всего княжа суда,... изъ торгу,... изъ домовъ на всяко лъто отъ всякаго стада и отъ всякого жита... Потомъ разверзъще Грецьскый Номоканонъ и обрътокъ

<sup>1)</sup> Въ трехъ редакціяхъ: древней, которая должна быть принимаема за оригинальную автора, и въ двухъ позднъйшихъ. См. въ приложеніи къ этой главъ.

въ немъ, оже не подобаетъ сихъ судовъ и тяжь князю судити ни бояромъ его ни судьямъ,... а се церковніи суды: роспустъ, смилное, заставанье... (перечисляются дѣла гражданскія, по которымъ всѣ міряне должны быть подвѣдомы суду епископовъ). Се же искони установлено есть и поручено святымъ пискупьямъ (епископамъ) городскія и торговыя всякія мѣрила и спуды и звѣсы... А се церковные люди: игуменъ, попъ, дьяконъ... (перечисляются люди, предоставленные епископамъ въ подсудность по всѣмъ дѣламъ гражданскимъ), монастыреве, больницѣ>... (богоугодныя заведенія).

Все, что находится въ уставъ не только по всъмъ извъстнымъ редакціямъ, но и по всёмъ безъ изъятія многочисленнымъ спискамъ всвиъ редакцій, конечно, есть въ немъ подлинное и первоначальное, принадлежащее самому его автору. Съ этимъ совершенно согласны и защитники подлинности устава. Итакъ, во-первыхъ, по всемъ спискамъ уставъ сначала говорить о дарованіи Владимиромъ десятины Кіевской церкви Богородицы, а потомъ о предоставленіи изв'єстной части гражданскаго суда и пр. всемъ Русскимъ епископамъ. Если читатель припомнить себъ, что десятина была дана не одной Кіевской церкви Богородицы и не одной митрополіи, но и всёмъ епископіямъ, то онъ пойметь всю несообразность того, какъ имъеть себя дъло въ уставъ. Уставъ говорить о пространствъ суда, предоставленнаго всъмъ Русскимъ епископамъ; но и десятина была дана всъмъ имъ: ясно, что и о предоставлении последней онъ долженъ быль говорить не одной Кіевской церкви Богородицы, а и всемъ епископіямъ. Эта совершенная и въ подлинномъ Владимировомъ уставъ невозможная несообразность, очевидно, должна быть объясняема такъ, что позднейшие ссставители устава не знали о дарованіи Владимиромъ десятины всёмъ епископіямъ, --- что, читавъ въ летописи о десятине только Кіевской церкви Богородицы, они и дарують последнюю только ей одной и ставять частное распоряжение о ней во главъ тъхъ общихъ узаконений, которыя сочиняють сами.

Во-вторыхъ, по всёмъ спискамъ устава Владимиръ даетъ десятину Кіевской церкви Богородицы «во всей земли Русской». Но это невозможно и совсёмъ нелёпо; Владимиръ далъ и могъ датъ десятину Кіевской церкви Богородицы только въ области великаго княженія, десятина же съ прочихъ областей или удёловъ долженствовала быть дана и дана была ихъ собственнымъ епископіямъ 1).

<sup>1)</sup> Намъ, конечно, поспѣшатъ возразить, что такъ говорить о дарованіп десятины и лѣтопись. Однако это не такъ; въ лѣтописи Владимиръ говорить: "даю

Втретьихъ, по всѣмъ спискамъ устава Владимиръ говоритъ, что онъ предоставляетъ суду епископовъ извѣстное количество дѣлъ гражданскихъ на основани греческаго Номоканона. Но это неправда, и слѣдовательно—самъ Владимиръ не могъ этого сказать.

Вчетвертыхъ, по всёмъ спискамъ устава Владимиръ предоставляетъ суду епископовъ «смилное» или тяжбы изъ-за брачныхъ контрактовъ (рядныхъ грамотъ) и тяжбы о «задницё» или о наслёдствё («дёти тяжутся о задницю»). Но относительно тяжебъ о наслёдствё мы имъемъ положительное свидётельство, что при Ярославъ онъ подлежали суду князя '), а затёмъ—ни однихъ, ни другихъ тяжебъ не находимъ подлежащими суду епископовъ даже въ половинъ XII въка (грамота Ростислава Смоленскаго).

Впятыхъ, по всёмъ спискамъ устава предоставляются въ немъ завёдыванію епископовъ больницы, гостинницы, страннопріимницы, съ судомъ надъ паломниками, лёчцами и сторонниками. Но несомнённо, что при Владимирів, какъ и послів, у насъ вовсе не было помянутыхъ богоугодныхъ заведеній (cfr 2-й половины тома стр. 749 по 1 изд.).

Въ наибольшей части списковъ устава во вступленіи говорится о томъ, что Владимиръ послѣ крещенія взялъ у патріарха перваго митрополита Кіеву, такъ что это мѣсто (о взятіи митрополита у патріарха) со всею вѣроятностію должно быть относимо къ мѣстамъ, принадлежащимъ оригиналу. Но во всѣхъ тѣхъ спискахъ, которые, говоря о семъ, называютъ патріарха по имени,—а такихъ списковъ въ своей категоріи рѣшительное большинство, — онъ есть Фотій, умершій до Владимира за сто лѣтъ <sup>1</sup>).

церкви сей святьй Богородицы отъ имънья моего и отъ градъ монго десятую часть". Лътопись говорить, будто Владимирь "далъ бъ десятину къ церкви той по всей Русской земли" только подъ 1169-мъ г. (Лавр.,—Ичатск. подъ 1172-мъ г.), когда уже плохо разумълось, что такое десятина (а какъ это послъднее могло случиться, ясно будеть изъ слъдующихъ ниже ръчей о десятинъ).

<sup>1)</sup> Въ Правдѣ Ярославовой: "Аже братья ростяжуться передъ княземъ о задницю"... то... Толковать образъ выраженія: "аже ростяжутся" такъ, что тяжущимся предоставляется обращаться къ суду князя, если они не хотять идти на судъ спископа, натянуто и неосновательно. По характеру нашего суда, о чемъ мы говорили немного выше, у насъ не могло быть того, чтобы тяжущимся было предоставлено по произволу обращаться къ тому или другому суду. Словомъ "аже", которое въ данномъ случать дъйствительно сообщаетъ рѣчи нѣкоторую неопредъленность, иачинается въ Правдѣ чуть не каждый параграфъ или каждая статья.

<sup>2)</sup> Имени патр. Фотія нёть въ нёкоторых в списках в устава позднёйшаго времени, когда было узнано, что онъ не современникъ Владимира. Но вмёстё съ рёшительнымъ большинствомъ позднёйшихъ списковъ оно стоить въ списке древнёй-

Какъ нахожденіе чего-нибудь во всёхъ спискахъ устава свидётельствуеть о принадлежности этого чего-нибудь самому автору, такъ, наобороть, отсутствіе чего-нибудь во всёхъ спискахъ устава должно, конечно, свидётельствовать о небытіи этого послёдняго въ самомъ оригиналѣ. Между дѣлами, поручаемыми вѣдѣнію епископовъ, ни въ одномъ спискѣ устава не читается: «аще кто водить двѣ женѣ». Между тѣмъ со всею необходимостію должно предполагать, что это преступленіе предоставлено суду епископовъ съ самаго начала и самимъ св. Владимиромъ. Отсутствіе его въ уставѣ даетъ знать, что послѣдній явился въ то время, когда языческій обычай двоеженства совсёмъ вывелся или, по крайней мѣрѣ, сталъ такъ рѣдокъ и незамѣтенъ, что не напомниль о себѣ его авторамъ.

Если бы Владимиръ дъйствительно далъ церкви свой писанный или письменный уставъ, то подобный чрезвычайно важный для церкви законодательный памятникъ, конечно, былъ бы сохраненъ духовенствомъ не только съверной Руси, но и южной, и ожидать его сохраненія въ южной Руси были бы гораздо большія основанія, чъмъ въ съверной. Между тъмъ позднъйшая южная Русь вовсе не знала никакого устава Владимирова 1).

шемъ, такъ что несомнительно должно быть принимаемо за принадлежащее оригиналу устава.

<sup>1)</sup> Въ позднейшей южной Руси извъстенъ только уставъ Ярославовъ, совсьиь отличный оть устава Ярославова съвернаго, который мы разумьемь въ самомъ тексть, — Авты Западн. Россія т. І, ЖЖ 43, 82 и 166. Этоть последній уставь, также подложный, несомевню свидьтельствуеть о подложности устава Владимирова, ибо онъ даеть видьть, что въ позднайшей южной Руси пространство церковнаго суда было не то, какимъ бы оно должно было быть по уставу Владимпрову (въ некоторыхь позднейшихъ Кормчихъ, списанныхъ съ древнихъ списковъ южнаго происхожденія, читается уставъ Владимировъ, напр. въ спискѣ Кормчей XVI вѣка Румянцевскаго Музея по описанію Востокова № 235. Это должно понимать не такъ, чтобы уставъ читался въ самыхъ оригиналахъ, а такъ, что писцы списковъ номъщають его у себя сверхъ последенхъ, или въ дополнение къ последенить).-- "Чтобы сохранить подлинность устава Владимирова, -- говорить Неволина, -- можно предподагать, что по какой нибудь причинъ уставъ Владимировъ не быль извъстенъ Ростиславу Мстиславичу (Смоленскому)", -О пространствъ церковнаго суда въ Полномъ собранія сочиненій т. VI, стр. 291. Но предполагать это совершенно невозможно и было бы въ высшей степени странно. Да если бы Ростиславъ и не зналъ устава Владимирова, то онъ зналъ бы, какое пространство на основании устава имълъ судъ церковный въ дъйствительности и конечно предоставиль бы его епископу Смоленскому въ томъ объемѣ, который онъ имѣлъ (между тѣмъ какъ онъ предоставыяеть его совствиь не вы томы объемы, какой дается ему уставомы).

Со всякими усиліями можно еще пожалуй доказывать подлинность устава Владимирова; но никакими усиліями нельзя доказать подлинности устава Ярославова, такъ что самая попытка дёлать это была бы оригинальнымъ упорствомъ и болёе ничего.

Уставъ этотъ, дошедшій до насъ, также какъ и уставъ Владимировъ, въ немаломъ количествъ списковъ и также не совсъмъ въ одной редакціи і), представляеть собою списокъ преступленій противъ нравственнаго христіанскаго закона, которыя вивств признаются и преступленіями государственно-уголовными и по которымъ всё міряне предоставляются суду церковному,---митрополита и епископовъ, не только какъ по преступленіямъ нравственнымъ, подлежащимъ духовнымъ епитиміямъ, что само собою разумъется, но и какъ по преступленіямъ государственно - уголовнымъ, подлежащимъ мірскимъ наказаніямъ; при этомъ точно обозначаются размёры денежныхъ штрафовъ, которые должны быть взимаемы епископами съ виновныхъ. «Се азъ князь великій Ярославъ, сынъ Володимерь, по данью (въ другихъ спискахъпо записи) отца своего, сгадаль есмь съ митрополитомъ съ Ларіономъ, сложиль есми съ греческимъ Номоканономъ, аже не подобаеть сихъ тяжъ судити князю и бояромъ; даль есмь митрополиту и епископомъ ть суды, что писаны въ правилъхъ въ Номоканонъ, по всъмъ градомъ и по всей области, гдъ крестьянство есть. Аже кто умчить дъвку или насилить, за соромъ ей»... столько-то, епископу столько-то. «Аже кто пошибаеть (быеть) боярскую дщерь или боярскую жену ...., за соромъ ей столько-то, а епископу столько-то, и т. д.

По всёмъ спискамъ устава Ярославъ говорить, что онъ сложиль его по данью или по записи отца. Но если Владимиръ имёлъ намёреніе написать уставъ, то съ какой стати онъ не сдёлалъ бы этого самъ, а поручилъ устно или письменно (!) Ярославу (котораго онъ вовсе не прочилъ въ свои преемники)? И почему Ярославъ исполнилъ бы волю отца не въ началё правленія, а только подъ самый конецъ его? Вообще непонятныя въ подлинномъ Ярославовомъ уставъ слова показываютъ только то, что составители его не знали о существованіи мнимаго устава Владимирова, что вполнъ подтверждается и взаимнымъ счисленіемъ ихъ содержанія (А митрополитъ Иларіонъ, поставленный подъ самый конецъ правленія Ярослава, конечно, потому, что составители не знали другаго митрополита времени Ярослава).

По всемъ спискамъ устава Ярославъ говорить, что онъ предо-

<sup>1)</sup> См. также въ приложении въ этой глави.

ставляеть епископамъ тѣ суды, которые писаны въ правилахъ въ Но-моканонъ. Но это совершенная неправда.

По всёмъ спискамъ устава размёры штрафовъ за преступленія отличаются несообразностями.

По всёмъ спискамъ устава въ немъ есть такія рёчи, которыя вовсе не идутъ въ жалованную грамоту князя митрополиту и епископамъ и превращають его изъ сей послёдней въ нёчто другое, въ церковное каноническое сочиненіе; именно, во-первыхъ, говорится о такихъ правахъ митрополитовъ и епископовъ надъ священниками и монахами и о такихъ взаимныхъ правахъ священниковъ между собой, которыя вовсе не касаются князя; во-вторыхъ, говорится не только о преступленіяхъ гражданскихъ, подлежащихъ гражданскимъ наказаніямъ, но и о преступленіяхъ духовныхъ, подлежащихъ духовнымъ наказаніямъ—епитиміямъ.

Послѣ этихъ признаковъ подложности устава не совсѣмъ рѣшительныхъ есть въ немъ признаки подложности совершенно и безусловно рѣшительные.

Во-первыхъ, судъ митрополита и епископовъ надъ мірянами по преступленіямъ уголовнымъ расширяется въ уставѣ до такой степени, какъ у насъ этого не только не могло быть и не было во времена Ярослава, но несомнѣнно не было и никогда послѣ (разнаго вида кражи). А если авторъ устава предоставляетъ суду митрополита и епископовъ даже поджигательство, то доходитъ уже до совершеннаго абсурда. Въ семъ весьма важномъ уголовномъ преступленіи не только міряне всегда судились судомъ гражданскимъ, но, по всей вѣроятности, всегда подлежали ему и лица духовныя і).

Во-вторыхъ, наибольшую часть преступленій уставъ облагаетъ двойнымъ наказаніемъ, — денежнымъ штрафомъ въ пользу епископа и казнью въ собственномъ смыслѣ со стороны князя. Не допуская того, чтобы наше древнее законодательство представляло собою нѣчто противное разуму человѣческому и нѣчто немыслимымъ образомъ выдававшееся изъ всѣхъ другихъ законодательствъ, конечно, нельзя допустить и того, чтобы у насъ въ древнее время преступленія могли быть обложены двойнымъ наказаніемъ 2).

<sup>1)</sup> То же должно разумъть объ убійствахъ и душегубствъ, которыя предоставляются суду митрополита и епископовъ нъкоторыми списками устава. — Относительно времени Ярославова сравнивай его "Русскую Правду".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ объяснение этой несообразности *Неволин*ъ ссылается на примъръ государствъ западныхъ, въ которыхъ церковныя преступления, признававшияся и граж-

Неизвъстный авторъ устава Владимирова, заставляя Владимира предоставлять суду митрополита и епископовъ по извёстнымъ дёламь гражданскимъ и по извъстнымъ преступленіямъ уголовнымъ всёхъ мірянъ, ссылается на греческій Номоканонъ: «разверзше греческій Номоканонъ, обретохомъ въ немъ, оже не подобаеть сихъ судовъ и тяжь князю судити ни бояромъ его ни судьямъ». То же делаеть и авторъ устава Ярославова. Въ греческомъ Номоканонъ вовсе нътъ того, чтобы дъла гражданскія и преступленія уголовныя, которыя предоставляются нашими уставами суду митрополита и епископовъ, предоставлялись суду последнихъ 1). Однако, ссылка уставовъ на греческій Номоканонъ оказывается сдёланною не совсёмъ безъ всякаго основанія или не совсвиъ простою фальшью и ложью. Въ Номоканон в или Кормчей книгъ послѣ каноновъ церковныхъ и послѣ гражданскихъ законовъ, относящихся къ церкви <sup>1</sup>), еще пом'вщено н'есколько краткихъ общихъ руководствъ къ последнимъ законамъ, изъ коихъ одив представляютъ собою оффиціальные памятники законодательства, а другія произведенія частныхъ юристовъ; эти руководства суть: выписка изъ ветхозавътнаго законодательства Мочсеева 3), уставъ о наказаніяхъ неизвъст-

данскими преступленіями, были обложены двойной денежною пенею,—въ пользу князя и спископа,—О пространств'я церк. суда въ Полн. собр. сочини. VI. 302. Но ссылка совершенно неосновательна. На Западъ помянутыя преступленія подлежали суду смъсному (forum mixtum) и онъ не были обложены двойною пенею, а одна пеня сь нихъ разделялась между двумя судьями на две части. Действительное объясненіе діла не это: въ нашихъ Кормчихъ, о чемъ говоримъ сейчасъ ниже, находятся статьи, относящіяся къ греческому гражданскому законодательству, въ которыхъ назначаются телесныя навазанія за разныя преступленія; усвояя судь по многимь изъ этихъ преступленій церковной власти, составитель устава Ярославова и присоединяеть къ своимъ денежнымъ пенямъ въ пользу епископовъ эти телесныя наказанія со стороны гражданской власти (тогда какъ у насъ, какъ и на Западв, гражданская власть навазывала не телесными наказаніями, а теми же пенями).--Доказывающіе подлинность устава Ярославова желають заставить верить тому, чему не находила возможнымъ върить даже старая Русь: хотя уставъ писался и переписывался частными людьми, но на него вовсе и тъ прямыхъ оффиціальныхъ ссыдовъ, какъ на уставъ Владимировъ.

<sup>1)</sup> Желающій можеть смотріть Неволина О пространствів церк. суда, стр. 277.

<sup>2)</sup> Собранія сихъ законовъ, сдѣланнаго Іоанномъ Схоластикомъ: въ Никоновской печатной Кормчей гл. 42, и извлеченія изъ собранія сихъ законовъ, представляемаго такъ называемымъ Кєї́µєνоу'омъ Номоканона Фотіева: въ Никоновск. Кормчей гл. 44.

въ Никон. Кормч. гл. 45, надписание: "Избрание отъ закона Богомъ даннаго Изранлътяномъ Моусеомъ"..., состоить изъ 50 главъ.

наго частнаго юриста, названный «Закономъ суднымъ» 1), Еклога Льва Исавра <sup>2</sup>) и Прохиронъ Василія Македонянина <sup>3</sup>). Сейчасъ указанныя руководства ил гражданскимъ законамъ пом'вщены въ Кормчей книгъ вовсе не потому, чтобы дёла гражданскія и преступленія уголовныя, о которыхъ въ нихъ говорится, предоставлены были императорами въ Гредін суду церковному, а совсёмъ по другой причине. Въ Гредін, какъ мы говорили, епископамъ предоставлено было право третейскихъ судей, т. е. право принимать въ себъ на судъ всъхъ мірянь и во всякихъ дёлахъ, если бы они не пожелали судиться у обыкновенныхъ судей. По этой причинъ въ Греціи судьи церковные имъли такую же нужду въ знаніи законовъ гражданскихъ, какъ и судьи гражданскіе. А поэтому-то руководства къ гражданскимъ законамъ и внесены въ Кормчую книгу '). Но у насъ это было понято иначе: законы гражданскіе, внесенные въ Кормчую книгу по сейчасъ указанной причинъ, у насъ были поняты какъ законы, трактующіе о власти епископовъ (предоставляющіе въ исключительную подсудность последнихъ дела и преступленія, о которыхъ въ нихъ говорится). И воть эти-то руководства къ гражданскимъ законамъ, помъщенныя въ Кормчей и вовсе не думающія предоставлять въ (исключительную) подсудность епископамъ дълъ и преступленій, о которыхъ говорять, и составляють тотъ греческій Номоканонь, по которому будто бы не подобаеть изв'єстныхъ тяжъ гражданскихъ и преступленій уголовныхъ князю судити ни боя-

¹) Въ Никон. Кормч. гл. 46, надписаніе: "Законъ судный людемъ царя Константина Великаго". Въ древнъйшихъ спискахъ статъя называется просто "Закономъ суднымъ" (Восток. Опис. Рум. Муз. стр. 275 соl. 2 и наша Академич. ркп. № 54, л. 38), а въ позднъйшихъ спискахъ усвоена Константину Великому потому, что въ началъ ея читается: "Прежде всякія правды достойно о Божін правдъ глаголати, тъмже п святый Константинъ, первый законъ списавъ, предаде спце глаголя"... (Съ учеными примъчаніями статья напечатана во 2. т. Русски. Достопп).

<sup>2)</sup> Въ Нивон. Кормч. гл. 50; усвояемая Льву Мудрому надписывается: "Леона, царя премудраго, и Константина; върною царю, главизны о совъщаніи обрученій и образъхъ и о иныхъ различныхъ винахъ" (О томъ, что Еклога принадлежитъ не Льву Мудрому, а Льву Исавру, см. Геймбага въ Энциклопедіи Эрша и Грубера, т. 86, S. 214).

<sup>\*)</sup> Въ Никон. Кормч. гл. 49; нади.: "Закона градскаго главы различны въ четыредесятихъ гранъхъ" (О Прохиронъ въ Энцикл. Эрша и Гр. ibid. S. 303).

<sup>4)</sup> Греческихъ Номованоновъ, имѣющихъ такой же составъ, какъ наша славянская Кормчая книга, какъ будто неизвѣстно. Поэтому, можетъ быть, что послъдняя получила тотъ составъ, который она имѣетъ, и не у Грековъ, а уже у Болгаръ, которые могли соединитъ церковные законы съ греческими гражданскими законами для того, чтобы имѣтъ тѣ и другіе въ одномъ мѣстѣ.

ромъ его ни судьямъ. Этотъ-то мнимый Номоканонъ и служить для составителей уставовъ источникомъ, на основании котораго они составляють свои списки преступленій уголовныхъ и дѣлъ гражданскихъ, предоставляемыхъ ими суду митрополитовъ и епископовъ і). При семъ составитель устава Владимирова обнаруживаеть въ пользованіи источникомъ мѣру и благоразуміе, составляя свой списокъ такимъ образомъ, чтобы противъ него не могло быть сдѣлано серьёзныхъ возраженій; напротивъ, составитель устава Ярославова, одушевляемый желаніемъ создать епископамъ изъ суда церковнаго возможно солидную статью доходовъ, не хочеть знать никакой мѣры и благоразумія, дѣлая почти весь судъ гражданскій общимъ достояніемъ князя и епископа (предоставляя первому казнить, а второму усвояя взиманіе денежныхъ штрафовъ).

Но съ совершенною въроятностію, и даже болье чъмъ съ въроятностію, надлежить думать, что составители уставовъ Владимирова
и Ярославова, расширяя нашъ судъ перковный одинъ такъ, другой
пначе, дълають это не только на сейчасъ нами указанномъ основаніи, но еще и на другомъ основаніи, болье такъ сказать прямомъ и
дъйствительномъ, котя и столько же произвольномъ; это именно на
основаніи примъра перкви западной. Относительно устава Владимирова мы видимъ положительное доказательство сего въ томъ, что онъ
предоставляеть суду епископовъ тяжбы о наслъдствъ. Греческіе законы положительно предоставляють эти тяжбы суду гражданскому и положительно и строго воспрещають мъшаться въ нихъ судьямъ духовнымъ \*
).
По нашей Ярославовой правдъ онъ также принадлежать суду граж-

<sup>1)</sup> Одинъ изъ позднъйшихъ, XVII въка, читателей устава Владимирова усмотрълъ, подобно намъ, что должно разумъть подъ "греческимъ Номоканономъ", на который ссылается уставъ, и сдълалъ на полъ замътку: "зри царскій уставъ", подъ которымъ разумъетъ статьи по гражданскому законодательству, помъщенныя въ Кормчей (см. въ Вивліое. VI, 5, гдъ замътка внесена уже въ самый текстъ устава).—Въ одной изъ статей по гражданскому законодательству, помъщенныхъ въ Кормчей, именно—въ "Законъ судномъ" (Никон. Кормч. гл. 46) говорится о двухъ наказаніяхъ за преступленія—гражданскомъ, состоящемъ въ разныхъ казняхъ, и церковномъ, состоящемъ въ дауковныхъ епптиміяхъ: можетъ быть, эта ръчь о двухъ наказаніяхъ и подала автору устава Ярославова мысль обложить преступленія двумя гражданскими наказаніями.

<sup>2)</sup> Номован. Фотієвъ тит. 8 гл. 13,—у *Рами* и *П.* І, 157. Хотя узаконеніе Юстиніаново не внесено въ Царскія книги,—ibid. 158 нач., но неизвістно и положительнаго закона, который бы предоставляль тяжбы по духовнымъ завіщаніямъ церковному суду (cfr ibid. 159).

данскому. Но на Западъ онъ дъйствительно подлежали суду духовному. Затьмъ, указанныя нами выше мірскія лица, которыя уставъ предоставляеть суду епископовъ и которыя у насъ никогда не подлежали ему, на Западъ дъйствительно были подсудны епископамъ; это такъ называвшіяся тамъ miserabiles personae. Что касается до устава Ярославова, то предоставление имъ смесному суду митрополита и князя почти всъхъ гражданскихъ преступленій есть именно западное, ибо на Западъ принималось, что delicta, quae utraque lege puniuntur, canonica scilicet et civili, sunt mixti fori; тамъ дъйствительно было преступленіемъ смѣшаннаго суда даже и поджигательство і). Надлежить со всею вероятностію думать, что уставы сочинены были въ Новгородъ; но въ Новгородъ западные церковные порядки могли стать извъстными сначала отъ явившихся въ немъ съ заморскими купцами католическихъ священниковъ, что случилось не поздиве половины XII въка (2-й полов. тома стр. 706 по 1-му изд.), а потомъ отъ Нъмцевъ, поселившихся въ сосъдней съ Новгородскою областію Ливоніи, что случилось во второй половинъ того же XII въка и при чемъ въ ближайшемъ къ Новгородской епархін Дерпть была открыта католическая епархія въ 1219-мъ г. (ibid. стр. 705 по 1-му изд. 2).

¹) См. Неволина () пространствѣ церковнаго суда въ Полн. собр. сочини. VI, 286 sqq. Кромѣ Вальтера мы не имѣли подъ руками другихъ новыхъ книгъ, указываемыхъ авторомъ; но взамѣнъ ихъ у насъ подъ руками старал книга: Jo. Curoli Antonelli Tractatus de regimine ecclesiae episcopalis, Venet., 1723. А когда Неволинъ утверждаетъ, будто при Владимирѣ церковный судъ могъ имѣтъ у насъ то же пространство, что и на Западѣ, то мы положительно знаемъ, что онъ не имѣлъ сего пространства (и смотри тутъ у него прилежно объ единственной возможности сохранить подлинность устава).—Что касается до большихъ и малыхъ бояръ устава Ярославова, то весьма намъ думается, что это западные barones majores и minores (Доканжа Gloss, Latinit., сл. Ваго, Т. І. рр. 1031, 1032, 1038).

<sup>2)</sup> Если бы уставъ Владимировъ былъ сочиненъ въ южной, Кіевской Руси, то онъ былъ бы извёстенъ въ ней; но, какъ мы сказали, онъ вовсе не былъ извёстенъ въ ней. Въ сѣверной Руси онъ могъ бытъ сочиненъ въ двухъ главныхъ центрахъ церковной жизни—Владимирѣ или Новгородѣ (сочиненъ до появленія третьяго центра—Москвы). Но онъ сочиненъ не во Владимирѣ, ибо неизвѣстный Владимирскій епископъ въ своемъ посланіи къ неназываемому по имени сыну Александра Невскаго не признаетъ его подлинности во всемъ его объемѣ, такъ какъ не приводить изъ него сполна всего, предоставляемаго въ немъ суду епископовъ,—Памятники древне-русск. канонич. права, изд. Пивлов., соl. 117. Относительно устава Ярославова мы не можемъ представить болѣе или менѣе положительныхъ доводовъ, чтобы въ предѣлахъ сѣверной Руси онъ былъ сочиненъ именно въ Новгородѣ; но вообще эта великая свобода, которую позволяетъ себѣ авторъ въ распоряженіи съ гражданскимъ судомъ, указываетъ именно на Новгородъ (Много-

Послѣ мнимыхъ уставовъ Владимира и Ярослава, которые, какъ мы сказали, въ своемъ теперешнемъ виде мало принесли бы намъ пользы и въ томъ случав, если бы тотъ или другой изъ нихъ былъ подлиннымъ, мы остаемся и всего съ однимъ достовърнымъ актомъ изъ періода домонгольскаго, который говорить о пространству у насъ перковнаго суда или юрисдикціи епископовъ. Акть этоть есть упомянутая нами выше грамота Смоленскаго князя Ростислава Мстиславича, данная имъ Смоленской епископіи вскор' посл' основанія сей посл' дней, въ 1150-мъ году. Предоставляемая этой грамотой князя епископамъ Смоленскимъ область суда является значительно расширенною на счеть суда гражданскаго. Грамота ясно даеть знать, что князь Смоленскій не первый дълаеть это расширеніе суда церковнаго на счеть суда гражданскаго, но что онъ уступаеть его своимъ епископамъ въ томъ объемъ, въ какомъ въ его время онъ принадлежалъ всемъ епископамъ 1). Такимъ образомъ, изъ находящагося въ нашемъ распоряжении единственнаго достовърнаго документа мы узнаемъ о началъ расширенія у насъ суда церковнаго на счеть суда гражданскаго только то, что это случилось когда-то до половины XII въка.

Необходимо думать, что первое начало расширенія суда церковнаго на счеть суда гражданскаго восходить ко времени самаго св. Владимира. Онъ ввель въ Россіи церковное управленіе и учредиль впервые епископіи. Какимъ-нибудь образомъ онъ долженъ быль опредълить область церковнаго суда, чтобы власть епископовъ не сталкивалась со властію гражданскою. Но если бы онъ опредълить область церковнаго суда такъ, чтобы епископамъ не вмѣшиваться ни во что собственно гражданское, то весьма невѣроятно было бы предполагать, чтобы это его узаконеніе могло быть отмѣнено въ пользу епископовъ кѣмъ-либо изъ послѣдующихъ великихъ князей. Суду епископовъ, какъ увидимъ ниже, были предоставлены большею частію такія гражданскія преступленіями въ языческой

ученый и основательный *Исволинь*, желающій доказать подлинность устава Владпмирова,— иногда впрочемь говорить такъ, что какъ будто смѣется надъ желаніемъ, въ нѣкоторыхъ случаяхъ аргументируетъ такимъ образомъ, что показываетъ и свою собственную крайнюю наивность и разсчитываетъ на таковую же наивность читателя, напр. по Полн. изд. сочини. стр. 292). Оба устава съ примѣчаніями см. въ приложеніяхъ къ этой главѣ.

<sup>1) &</sup>quot;А тяжъ епископанхъ, пишетъ князь, не судити никому же. судить нхъ самъ епископъ", т. е. тъхъ тяжъ или дълъ судебныхъ, которыя подлежатъ суду епископовъ.

<sup>2)</sup> Употребляемъ слово гражданскій, очевидно, не въ противоположность угодовный, а церковный.

Руси, и необходимо думать, что дело началось именно съ нихъ. Такъ какъ при Владимиръ представители суда гражданскаго, только-что превратившіеся въ христіанъ изъ язычниковъ, не могли считаться надежными преследователями и карателями сихъ преступленій, то естественно было, чтобы Владимиръ отдалъ ихъ въденію и суду епископовъ. Такъ какъ преступленія эти, не бывъ прежде преступленіями, вмість съ симъ не составляли прежде и статей дохода для гражданскихъ судей, то не могло быть препятствія и протеста противъ отдачи ихъ въдънію епископовъ и съ той стороны, что сею отдачею нарушались права гражданскихъ судей: отдачею не отнимались у кого-нибудь прежде бывшія статьи дохода, а только создавались для епископовъ новыя. Но если бы судъ по тъмъ преступленіямъ, которыя мы находимъ послъ подсудными епископамъ, не быль предоставленъ последнимъ уже самимъ Владимиромъ и находился нъкоторое время въ въдъніи судей гражданскихъ: то весьма трудно предполагать, чтобы созданныя и находившіяся ніжоторое время въ обладаніи гражданскихъ судей статьи дохода могли быть потомъ уступлены епископамъ.

Какія именно преступленія гражданскія были предоставлены Владимиромъ суду епископовъ или какъ первоначально была опредълена имь область суда последнихь, вопрось этоть, за отсутствиемь положительныхъ извъстій, конечно, навсегда долженъ остаться вопросомъ. Сейчасъ выше мы сказали, что впоследствіи были подсудными епископамъ большею частію такія преступленія, которыя въ языческой Руси не были преступленіями. Поелику этого рода преступленія Владимиръ имъль всв побужденія предоставить въденію енископовъ, ибо только они могли съ надлежащимъ знаніемъ судить и съ надлежащимъ усердіемъ преслідовать ихъ; поелику, съ другой стороны, тіхъ преступленій, которыя были таковыми уже въ языческой Руси, Владимиръ не имъль побужденій отдавать епископамь, а въ финансовой сторонъ дъла были и положительныя къ тому препятствія: то вообще необходимо думать, что Владимиръ первоначально предоставилъ епископамъ то или другое количество дёлъ первой, а не второй категоріи. Владимиръ не давалъ письменнаго узаконенія, которымъ бы опредвлялась область суда церковнаго, и мы думаемъ, т. е. намъ представляется въроятнымъ думать, что первоначально дело было установлено только въ принципъ-что можетъ и что не можетъ принадлежать къ области церковнаго суда, но что подробности, болье или менье опредъленныя границы сего суда установили только время и обычай. Когда Русскіе приняли христіанство, то оказались преступленіями многія такія діла,

которыя прежде не считались преступленіями. Всѣ такія преступленія прежде всего были преступленіями церковными или духовными, преступленіями противъ христіанскаго закона и уже потомъ стали преступленіями гражданскими, потому что гражданская власть, ставъ на христіанскую точку зрвнія, должна была признать ихъ таковыми. Какъ преступленія церковныя епископы должны были начать преслідовать ихъ съ самаго начала и никого не спрашивансь, своею собственною властію. Но воть и гражданская власть, укрвиляясь въ христіанскихъ взглядахъ, мало-по-малу начала признавать ихъ преступленіями и съ свой точки зрънія и облагать ихъ соотвътствующими гражданскими наказаніями. Такъ какъ гражданская власть усвоила и заимствовала свой взглядъ отъ церкви, то совершенно естественно было, чтобы и гражданскій судъ съ гражданскими наказаніями по помянутымъ преступленіямь, по мірть того, какть она признавала ихъ преступленіями гражданскими, она предоставила тёмъ же епископамъ, которые уже въдали и преслъдовали ихъ, какъ преступленія церковныя. Она должна была сделать это темъ более, что сама, не теряя ничего изъ принадлежавшаго ей, она создавала для епископовъ новыя статьи дохода. Гражданскій судъ отказывался только оть вновь явившихся статей дохода, но эти повыя статьи явились благодаря именно взглядамъ церкви, а съ другой стороны на гражданскомъ правительствъ лежала забота о возможно болье удовлетворительномъ обезпечени церкви: естественно поэтому было случиться, чтобы князья, въ таковой заботв объ этомъ обезпечении церкви и въ своемъ усердии къ сему, ръшились сдълать помянутую, не особенно большую съ ихъ стороны, жертву.

Итакъ, повторяемъ, всего въроятнъе думать, что первоначально только въ принципъ было установлено, какая именно область преступленій гражданскихъ можетъ поступить въ юрисдикцію епископовъ, но что потомъ частнъйшимъ образомъ область этой юрисдикціи расширялась и слагалась постепенно. Объ отвътъ на вопросъ: въ какой именно постепенности и какъ именно шло дъло, очевидно, не можетъ быть и ръчи, когда мы ничего положительнаго не можемъ отвъчатъ и на всъ другіе вопросы, впереди его стоящіе. Естественно предполагать, что власть гражданская скоръе признала преступленіями гражданскими преступленія церковныя наиболье важныя, и слъдовательно вообще нужно предполагать, что въ признаніи послъднихъ первыми она шла, основываясь на семъ началь большей важности.

Грамота Ростислава Мстиславича Смоленскаго, которая сообщаеть намъ свъдънія о пространствъ у насъ суда епископскаго въ половинъ

XII в., къ сожалению, пока известна намъ въ списке не совсемъ исправномъ, такъ что пока мы узнаемъ изъ нея не совершенно все то, что намъ надлежало бы въ данномъ случав знать 1). Следующія преступленія предоставляеть она суду епископовъ Смоленскихъ не только какъ преступленія церковныя, подлежащія духовнымъ наказаніямъ, что само собою подразумъвается, но и преступленія гражданскія, подлежащія гражданскимъ наказаніямъ-большимъ или меньщимъ денежнымъ штрафамъ: 1) «роспусть» или роспускъ, т. е. какъ судъ по дъламъ о роспускъ, законно вчиняемымъ, такъ и преслъдование роспусковъ, совершонныхъ своевольно и неправильно; 2) сажъ водитъ кто двъ жонъ, т. е. если кто, не довольствуясь одною женою, какъ требуеть христіанство, позволить себ'в по-язычески многоженство; 3) «аще кто поимется чрезъ законъ», т. е. браки въ недозволенныхъ степеняхъ родства; 4) «(тяжа) уволочская, аще уволочеть кто дввку»: объ этомъ преступленіи сказано, что его судить князь или посадникъ и только выдаеть епископу половину штрафа: «што возьметь князь, съ епископомъ на полы, или посадникъ что возьметь свои тяжи, то сь епископомъ на полы»; 5) «зелья и душегубства», т. е. всв виды волшебства и колдовства и происходящій оть сего всякій вредъ: 6) «аще бытася двв женв», т. е. если подерутся и будуть искать суда (выйдуть на поединовъ?) двъ женщины. За симъ остаются еще двъ тяжи или два судебныя дъла, но въ чемъ онъ состоять, понять нельзя; о первой тяжь сказано: «а пятое (пятая тяжа) -- ажь ту женку, то епископу»; о второй: «девятая (тяжа)—ажъ кого Богь отведеть церковныхъ людей, а не будеть зла ничего церкви» 2). Такимъ образомъ, въ половинъ XII въка суду епископовъ не только духовному, но и гражданскому подлежали: во-первыхъ, три вида дълъ брачныхъ: многоженство, браки въ недозволенныхъ степеняхъ родства и роспуски; во-вторыхъ, зелейничество и волшебство; въ-третъихъ, бои между женщинами, и наконецъ два вида преступленій, остающіеся неизв'ястными. Почему предоставлены были суду епископовъ преступленія брачныя и волшебство, это ясно изъ того, что сказано нами выше: въ языческой Руси эти преступленія не считались преступленіями, т. е. онъ предоставлены были полному въдънію епископовъ за тэмъ, чтобы могли

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напечатана въ Дополненіяхъ къ Актамъ Историческимъ, т. I, № 4, стр. 5; нужное намъ мѣсто въ грамотѣ—стр. 7, соl. 1 нач.

<sup>2)</sup> Еще объ одной тижъ сказано такъ, что, можетъ быть, разумъются двъ тяжи, при чемъ ръчь объ одной непонятная: "шестая (тажа) вопросъ, а то епископу, зелья и душегубства—тяжа (та же шестая, ибо седьмая далье) епископла

быть преследуемы съ тою надлежащею неукоснительностію и строгостію, которыхъ правительство вовсе не могло ожидать отъ гражданскихъ судей. Что касается въ частности до дёль брачныхъ, то онъ имъють ивкоторыя спеціальныя свойства, которыя заставляли, чтобы онъ предоставлены были въдънію епископовъ. Для сужденія объ однихъ изъ этихъ дёлъ судія долженъ иметь спеціальныя каноническія свёдънія, при разбирательствъ другихъ судья долженъ быть не только судьею, но и нравственнымъ увъщателемъ; то и другое, будучи невозможно для гражданскихъ судей, такъ-сказать необходимо отдавало эти дёла въ руки епископовъ. И въ самой Греціи судъ по дёламъ брачнымь до такой степени почитался наиболее приличествующимъ епископамъ и они до такой степени считались по этимъ дъламъ судьями наиболее компетентными и наиболее соответствующими, что если не обязательно предписывалось, то настоятельно рекомендовалось, чтобы эти дъла производились разбирательствомъ не иначе, какъ у епископовъ і). Почему предоставляются суду епископовъ бои между женщинами, на этотъ вопросъ мы не можемъ ничего сказать удовлетворительнаго. Можеть быть, предоставлявшіе ихъ суду епископовъ имъли въ виду то, чтобы судъ по этимъ боямъ, имвишимъ причинять большій соблазнъ, чёмъ бои мужчинъ, не ограничивался наложеніемъ однихъ наказаній, но и сопровождался нравственными ув'ящаніями, или можеть быть съ другой стороны имели въ виду то, чтобы избавить виновныхъ женщинъ отъ позора стоять и давать свои показанія на судъ у обыкновенныхъ судей. Преступленіе уволока или умыканія, т. е. увоза или похищенія д'ввиць для брака не предоставляется суду епископовъ, но имъ уступается только половина штрафа, который возьмуть съ виновныхъ имъющіе судить князь или его посадникъ. Преступленіе это, какъ мы думаемъ, не было предоставлено суду еписконовъ потому, что оно было преступленіемъ уже въ языческой Руси и что, какъ таковое, оно уже до христіанства принадлежало гражданскимъ судьямъ. Предполагать это даеть намъ право лётописецъ. Онъ сообщаеть, что обычай умыканія дівиць, бывшій у многихь Славянь,у Древлянъ, Вятичей, Радимичей и Съверянъ, не существоваль у

<sup>1)</sup> Новедда Алексія Компина у *Ральи* и *П.* V, 281, самый вонець новедды (діла брачныя иміноть дві стороны—церковную и гражданскую; что по церковной стороні оні подлежали суду церкви, это само собой разумінется, но императорь, какъ кажется, предоставляеть ихъ суду церкви и по гражданской стороні, сіг посланіе Константинопольскаго патріарха Германа II къ нашему митр. Кириллу II, въ Памятин, канонич, права *Павлова* соl. 83 нач.).

Полянъ или Славянъ Кіевскихъ, у которыхъ, по его свидътельству, были настоящіе браки. Такъ какъ гражданское правительство, водворившись среди сихъ послъднихъ Славянъ, естественно должно было усвоить и ихъ взгляды на вещи, то отсюда весьма въроятно предполагать, что оно начало смотръть на умыканіе, какъ на преступленіе и начало преслъдовать его какъ таковое еще во времена языческія '). Почему, не предоставляя умыканія суду епископовъ, предоставили имт половину штрафа за это преступленіе, положительно сказать не можемъ. Можеть быть потому, чтобы епископовъ, имъвшихъ въ семъ случав большую возможность надзора, чъмъ гражданская власть, побудить бдительно надзирать и неупустительно указывать случан преступленія.

Мы сказали выше, что въ древней Руси со всвхъ делъ судебныхъ гражданскихъ шла въ пользу судей извъстная пошлина и что большая часть преступленій уголовныхь, за исключеніемъ самыхъ тяжкихъ, были наказуемы денежнымъ штрафомъ въ пользу твхъ же судей. Вследствіе этого гражданская власть, уступивъ суду епископовъ извъстное количество дъль гражданскихъ, пожертвовала имъ, какъ мы сказали, изв'встное количество статей своихъ доходовъ. Какъ именно велика была жертва правительства въ предоставленіи суду епископовъ указанныхъ нами выше дёлъ гражданскихъ или, иначе сказать, какъ велики были денежные штрафы, которые шли епископамъ съ суда за указанныя преступленія, пока остается намъ неизв'єстнымъ, ибо пока вовсе не извъстно такихъ актовъ, въ которыхъ бы опредълялся размъръ этихъ штрафовъ. Есть основание только вообще предполагать, что эти судебные доходы епископовъ были довольно значительны, что они не только окупали трудъ суда, но и приносили такую выгоду, которою стоило дорожить и которую стоило отстаивать. Это ясно изъ тъхъ дошедшихъ до насъ сочиненій, которыя были писаны въ защиту церковнаго суда отъ посягательства судей гражданскихъ и которыя, защищая неприкосновенность этого суда, говорять, что онъ данъ на потребу клирошанамъ и на вспомоществование всемъ ищущимъ помощи церкви <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Техническое названіе законной жены въ древней Руси было "водиман" (Літоп. о женахъ Владимира подъ 980 г.), т. е. ставшая сожительницею по брачному обряду Кіевскому или Полянскому, о которомъ літописецъ говорить: "не хожаше зять (женихъ) по невісту, но привожаху вечеръ, а заутра приношаху по ней что вдадуче".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Суды церковные даны закономъ Божінмъ и прежними цари и великими нашими князи; князю и боярамъ и судіямъ въ тѣ суды нельзѣ вступатися..., то

Грамота Смоленскаго князя Ростислава Мстиславича, какъ мы сказали выше, пока есть единственный, изв'встный въ настоящее время, достов'врный акть изъ всего періода до-монгольскаго, который сообщаеть намъ св'єд'внія о пространств'є области церковнаго суда. Такимъ образомъ мы знаемъ о семъ пространств'є только за половину XII в'єка, и за т'ємъ прямо переносимся въ періодъ Московскій.

Сравнивая пространство области церковнаго суда, какое она имъла въ половинъ XII въка, съ ея пространствомъ въ позднъйшее Московское время, мы находимъ, что когда-то впоследствіи, после половины XII въка, эта область значительно расширилась. Кромъ всего указаннаго выше, впоследствіи времени суду епископовъ подлежали еще: 1) тяжбы по ряднымъ грамотамъ или брачнымъ контрактамъ; 2) дела по духовнымъ грамотамъ или завъщаніямъ, по раздёлу наслъдствъ и о душеприкащикахъ, злоупотребляющихъ своими правами; 3) дъла по кабаламъ и по жалобамъ рабовъ на господъ и наоборотъ; 4) жалобы родителей на дътей въ непослушании или въ какихъ иныхъ неистовствахъ; 5) жалобы мужей на женъ и женъ на мужей въ прелюбодъяніп и въ иныхъ дълахъ; 6) дъла о бракахъ дътей противъ воли родителей; 7) дъла о незаконныхъ дътяхъ, отъ которыхъ отказываются родители; 8) дёла о насиліи женъ и дётей; 9) тяжбы изъ-за такъназываемых поклажаевъ или отдачи вещей на сохраненіе; 10) діла объ усыновленіи и о наслідстві дітямь усыновленнымь; 11) нікоторые виды безчестія (кто кого назоветь выблядкомъ или прелюбодъемъ или инымъ какимъ словомъ; кто дерзнегъ рукою за тайные уды или кто чью жену опростоволосить і).

Когда случилось это расширеніе суда церковнаго, — еще въ періодъ до-монгольскій или уже въ періодъ Московскій?

Представляется гораздо в вроятн в шимъ думать, что еще въ періодъ до-монгольскій съ тымъ промежуточнымъ временемъ отъ нашествія Монголовъ до возвышенія Москвы, которое можно назвать періодомъ Владимирскимъ. Князья Московскіе были весьма благочестивы, весьма уважали епископовъ и вообще санъ духовный, но въ то же

дано влирошаномъ на потребу, и старости и немощи и въ недугъ впадшихъ чадъ многъ вориленіе, нищихъ кориленіе, обидимыхъ помоганіе"... и пр., Памятни ванонич. права Павлова, сод. 118.

¹) Стоглавн. гл. 68, соборныя статьи 28 Мая 1667 г.,—въ Акт. Экспед. т. IV, № 155, стр. 205, статьи о святительскихъ судахъ патр. Адріана,—въ приложеніи къ диссертаціи *Калачова* о Кормчей, въ Чтен. Общ. Ист. и Древн. 1847 г. № 4, стр. 11, докладные пункты Сунода 12 Апрѣля 1722 г.,—въ Собр. Закон. т. VI, № 3963.

время весьма крипко и ревниво оберегали свои изстаринныя права, и полагать, чтобы они захотёли поступиться ими епископамъ, есть дело весьма сомнительное и маловероятное. То же самое оказывается наиболье въроятнымъ и по другимъ сторонамъ дъла: невозможно предположить, чтобы границы между судами гражданскимъ и церковнымъ все еще оставались нетвердыми и неопредъленными до самаго начала XIV въка, откуда начинается періодъ Московскій; необходимо думать, что время неопредъленности прекратилось и твердое установленіе границъ им'вло м'всто ранве указаннаго времени; а слідоват. необходимо за симъ думать, что и расширеніе суда церковнаго, какимъ мы находимъ его въ позднъйшее время противъ XII въка, произопло когда-то ранве Москвы. Время Московское можно назвать временемъ юридической ясности или юридического уясненія: подведены были обстоятельные счеты всему предшествующему, каждый остался на будущее время съ темъ, съ чемъ оказался, но туть же быль и конепъ всякому дальнъйшему расширенію чыхх-либо правъ на счеть правъ великаго князя. То, что князья Московскіе при своемъ появленіи нашли изстари принадлежащимъ епископамъ, они оставили имъ, не посягая на установленныя временемъ границы ихъ области, но въ то же время не дозволяли имъ нарушать и своихъ также установленныхъ временемъ границъ. Такъ представляется самымъ въроятнымъ разумьть дьло относительно князей Московскихъ, а следовательно н расширеніе границъ области суда церковнаго относить ко времени до-московскому.

Какимъ образомъ первоначально произопіло расширеніе суда церковнаго на счеть суда гражданскаго, это мы объясняли выше и это объясняется довольно легко. Но значительно иное дёло—то новое или послёдующее расширеніе, о которомъ мы говоримъ теперь. Первоначально расширеніе произопіло не вслёдствіе того, что гражданская власть поступилась церкви извёстнымъ количествомъ дёль и преступіленій, бывшихъ дотолё въ ея вёдёніи, а вслёдствіе того, что подъвліяніемъ новыхъ взглядовъ церкви создались въ гражданской области новыя преступленія, которыя и были предоставлены ей—церкви. Но дальнёйшее расширеніе области суда церковнаго или то, о которомъ мы говоримъ сейчасъ, должно было совершаться уже положительнымъ образомъ на счеть суда гражданскаго или въ прямой и положительный ему ущербъ, ибо должно было совершаться тёмъ путемъ, чтобы дёла, прежде бывшія подсудными суду гражданскому, перешли въ область суда церковнаго. Какимъ же образомъ могло случиться, что

гражданская власть, по финансовой сторонъ дъла ръшительно заинтересованная въ томъ, чтобы не дозволять области суда церковнаго расширяться на счеть его собственной области, однако дозволила, чтобы таковое расширеніе имъло мъсто?

Если расширеніе дійствительно имітью мітью, то, значить, была возможность ему случиться и, значить, были причины, вслідствіе которыхь оно на самомь діть случилось. Вопрось слідовательно только вътомъ: какъ же можно объяснить діто наиболіте вітроятнымь образомъ?

Всв указанныя нами выше двла и преступленія, которыя поздиње, послъ половины XII въка, вошли въ область суда церковнаго, имъють то особенное, всъмъ имъ общее, свойство, что для удовлетворительнаго решенія ихъ не достаточенъ судь по форме, но желателенъ судъ по совъсти, для котораго требуется, чтобы судія представлялъ изъ себя не только просто судію, но и имінощаго авторитетъ нравственнаго увъщателя, ибо однъ изъ нихъ таковы, что могутъ считаться удовлетворительно оконченными только тогда, когда вмёстё съ разсужденіемъ самой тяжбы будеть возстановленъ добрый миръ между судящимися, а другія таковы, что самое это разсужденіе можеть быть удовлетворительно произведено только тогда, когда, не довольствуясь ответами по форме, судія сделаеть обращеніе къ искренней совъсти судящихся и изъ этого обращения вынесеть для себя то или другое убъжденіе. Такими судьями не были обыкновенные судьи гражданскіе, но могли быть только судьи духовные-священники, и следовательно все эти дела заключали въ себе, въ своихъ свойствахъ, естественное тяготвніе къ церкви. Мы сказали, что у насъ въ Россін, по той причинъ, что судъ быль доходъ для судей, никому, а въ томъ числе и епископамъ, не было и не могло быть предоставлено право третейскаго суда, потому что всякое уклоненіе судящихся отъ обыкновенных подлежащих судей лишало бы сихъ последнихъ ихъ доходовъ. Но въ дълъ суда легко предписывать, чтобы никто помимо установленныхъ судей не смъль обращаться къ третейскимъ судьямъ, но трудно и совершенно невозможно следить за точнымъ исполнениемъ предписанія, если почему-нибудь сами судящіеся найдуть болье выгоднымъ для себя и вообще предпочтительнымъ судъ вторыхъ, а не первыхъ, судей. Такимъ образомъ, если могли быть причины, чтобы судяшіеся предпочитали въ помянутых судебных ділах судь епископовъ н вообще судъ духовныхъ судей суду гражданскихъ судей, то они и имъли полную возможность, не смотря на существовавшее запрещеніе, обращаться по своему желанію къ суду первыхъ, а не последнихъ. Но помянутыя причины, какъ мы сказали, были: всё указанныя выше дъла именно такого рода, что судящіеся всегда должны были желать. чтобы онъ разбирались не просто судьями, а именно пастырями и духовными отцами. Въ объяснение последнихъ словъ мы должны напомнить читателю, что сказали о церковномъ судъ періода до-монгольскаго выше. Впоследствін на Москве судьями духовными стали лица мірскія, —такъ-называемые св'єтскіе чиновники архіереевъ, и судъ духовный пользовался репутаціей нисколько не лучшей, если только не гораздо худшей, суда гражданскаго. Но въ періодъ до-монгольскій судьями были именно лица духовныя-священники, составлявшіе каеедральные клиросы архіереевъ. Мы не имбемъ совершенно никакихъ положительных свидетельствъ объ ихъ доброкачественности, но во всякомъ случат необходимо думать, что они были не хуже судей гражданскихъ и что во всякомъ случат за ними сполна оставалось преимущество духовнаго сана. Такимъ образомъ, по указаннымъ нами обстоятельствамъ, совершенно естественно было случиться тому, чтобы судящіеся во всёхъ указанных выше дёлахъ, обходя судъ обыкновенныхъ или гражданскихъ судей, обращались къ суду епископовъ или вообще судей духовныхъ. Но если это долженствовало быть такъ, то за симъ естественно было случиться тому, чтобы дъла, съ которыми первоначально обращались къ суду епископовъ добровольно, потомъ стали имъ подсудными совсвить и оффиціально или совершенно вошли въ область суда церковнаго. Всякая давность, по употребленію или по злоупотребленію, создаеть право. Долговременное обращеніе въ помянутыхъ выше дёлахъ къ третейскому суду епископовъ создало для нихъ (епископовъ) право притязать на эти дела, какъ на полную собственность, и вследствіе этого должна была возникнуть у нихъ тяжба съ судьями гражданскими. Кто же долженъ быль остаться побъдителемъ и вто долженъ былъ уступить? Для государства быть обидчикомъ церкви есть роль весьма неблагодарная, и всякій государь всегда предпочтеть слыть ея благодътелемъ, чъмъ обидчикомъ, если только для этого не требуется какая-нибудь жертва, превышающая мъру. Епископы, защищая свои притязанія, могли говорить, что тъ суды «клирошаномъ на потребу, нищихъ кормленіе, сиротамъ и убогимъ промышленіе» и пр.; но что подобное могли говорить князья? Уступить спорныя дела церкви значило оказать ей благоденніе, не уступить — значило не хотеть сделать ей благоденнія: такъ какъ церкви естественно жить благодвиніями оть государей, а государямъ естественно оказывать благод вянія церкви, то поэтому и должно было случиться, чтобы въ спор $\hat{\mathbf{z}}$  о суд $\hat{\mathbf{z}}$  князья уступили епископамъ  $\mathbf{z}$ ).

Когда послѣ половины XII вѣка государство оффиціально признало помянутыя дѣла и преступленія подлежащими суду церковному и когда такимъ образомъ послѣдній получиль тоть объемъ, какой онъ имѣль въ позднѣйшее время, это остается неизвѣстнымъ. Вѣроятно, что дѣло происходило не вдругъ и что судъ церковный достигъ своего окончательнаго расширенія только въ самое послѣднее время періода до-монгольскаго или, что едва ли даже не вѣроятнѣе, въ промежутокъ между періодами до-монгольскимъ и Московскимъ.

Къ сожальнію, мы не имвемъ точныхъ сведеній о пространстве церковнаго суда въ позднъйшей южной или Кіевской Руси. Но если ему подлежало только то, что указывается въ такъ называемомъ Ярославовомъ уставъ южно-русской редакціи 1): то позднъйшее расширеніе суда церковнаго, о которомъ сейчасъ говоримъ, имѣло мѣсто въ одной северной Руси. Въ этомъ случай пужно будеть думать, что оно началось въ Новгородъ и изъ него распространилось по остальной свверной Руси. Въ Новгородв действительно существовали особенныя обстоятельства, которыя могли содействовать тому, чтобы судъ церковный расширился на счеть суда гражданскаго: князья были здёсь переменные и не могли пользоваться особеннымь уважениемъ народа, напротивъ владыки скоро пріобръли въ глазахъ послъдняго очень большой авторитеть, а поэтому и естественно было случиться здёсь тому, чтобы судъ церковный началь быть предпочитаемъ суду гражданскому; съ другой стороны, и прямое стремленіе здішнихъ епископовъ расширить свой судъ на счеть суда гражданскаго не могло встрътить здёсь такого решительнаго отпора, какъ въ другихъ местахъ.

<sup>1)</sup> Имъемъ однако нъвоторыя указанія, что расширеніе суда церковнаго совершилось не безъ борьбы между властью церковной и государственной: въ житіи преп. Аврамія Смоленскаго говорится объ епископъ Смоленскомъ Лазаръ, заниманшемъ кафедру въ первой четверти XIII въка и оставившемъ ее въ 1225 г. или передъ симъ годомъ: "сей бо бъяще ради Бога оставилъ епископью свою и за многія обидънія святихъ церквей, иже обидять властели, отъимающе чюжая безъ правды",—Правосл. Собесъди. 1858 г., ч. 3, стр. 376 нач.; патріархъ Константинопольскій Германъ въ своемъ посланіи къ митр. Кириллу II приказываетъ всъмъ нашимъ князьямъ, подъ угрозою неразръшимаго отлученія, огребаться отнюдь отъ святительскихъ судовъ,—въ Памятни. Павлова соl. 82 fin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Именно: разводы, браки на другой женѣ при жизни первой, явный блудъ и еретичество, подъ которымъ должно разумѣть волшебство и колдовство, — Акты Западн. Россіи т. I № 166, стр. 191.

Говоря объ окончательномъ расширеніи церковнаго суда, должно возвратиться съ ръчами къ такъ-называемому церковному уставу Владимира. Не будучи подлинной грамотой этого государя, уставъ тъмъ не менъе не быль просто литературнымъ памятникомъ, а имълъ несомнънное и важное практическое значеніе. Не знаемъ, насколько онъ помогь и помогь ли сколько-нибудь перковному суду въ самомъ его расширеніи, но то несомнівню, что онъ весьма много ему помогь прочно и навсегда утвердиться въ пріобретенныхъ имъ границахъ. Явившись около того времени, какъ совершилось окончательное расширеніе церковнаго суда или когда этотъ послідній достигь наибольшаго своего объема, во второй половинъ XII въка или по крайней мъръ не ранъе, уставъ этотъ скоро пріобръль себъ всеобщую въру. Но онъ назначаеть суду церковному почти тѣ же самыя широкія границы, которыя получиль последній на наибольшей степени своего расширенія. Такимъ образомъ, достигнувъ этого наибольшаго расширенія, церковный судъ сталь подъ охрану и защиту такого узаконенія, какъ завътъ перваго крестителя Руси. Насколько стала твердою общая въра въ то, что уставъ есть подлинное и дъйствительное узаконеніе Владимира, настолько же судъ церковный сталъ безопасенъ отъ посягательства власти гражданской. Въ этомъ мнимомъ уставъ слъдующее пишется отъ лица Владимира о судахъ церковныхъ или имъющихъ подлежать въдънію епископовъ: «растворивше греческій Номоканонъ, обрѣтохомъ, еже не подобаеть сихъ судовъ и тяжъ князю судити, ни бояромъ его, ни тіуномъ, (и) далъ есмь тв суди церквамъ Божінмъ-митрополиту и всемъ епископамъ по (всей) Руской земли: роспускъ, смильное (тяжбы о приданомъ), заставаніе (въ блудъ), умычки (невъсть), пошибаніе (ссоры и тяжбы) между мужемъ и женою о животв (объ имъніи), въ племени или въ сватовствъ поймутся (т. е. заключать браки), вёдьство (вёдовство), потвори, чародённія, волхвованія, зелейничество, уреканія (оскорбленіе словами) три: бляднею, зеліи и еретичествомъ, зубояжа (т. е. въроятно болье или менъе сильное укуппеніе противника въ дракі, или сынь отца біеть или матерь дочка біеть или сноха свекровь, или кто уречется (т. е. будеть браниться) скверными словы и прилагая отца и матерь, или сестры или дъти, а любо племя тяжутся о задници (т. е. о наслъдствъ), церковная татьба, мертвецы сволочать (т. е. вынимають изъ могиль для обкрадыванія), кресть (придорожный) посвкуть или на ствнахъ трески (щепы) емлють изъ креста, скоть или псы или птицы безъ всякія нужды введеть въ церковь или что неподобно церкви сдветь, или два друга

имътася бити (и) единаго жена другаго иметъ за лоно и раздавитъ, или кого застанутъ съ четвероножиною, или кто подъ овиномъ молится или во ржи или подъ рощеніемъ или у воды, или дъвка дитя повержетъ. Ты вси суды, — заключаетъ уставъ свое перечисленіе, — церквамъ Божіимъ даны суть закономъ Божіимъ, по правиломъ святыхъ отецъ, христіанскими цари и князи во всъхъ христіанскихъ людъхъ».

Уставъ не вполнѣ обнимаетъ все то, что въ позднѣйшее время дѣйствительно начало принадлежать суду епископовъ 1), но онъ предоставляетъ этому суду, если не на дѣлѣ, то на словахъ, такъ многое и общій, если не дѣйствительный, то видимый итогъ его такъ великъ, что впослѣдствіи, въ защиту принадлежности какого бы то ни было дѣла суду церковному, можно было ссылаться на него съ полною увѣренностію и не боясь встрѣтить возраженій, просто глухимъ образомъ или огуломъ 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ вышеуказаннаго нёть дёль по кабаламь, о незаконныхъ дётяхъ и изъ-за поклажаевъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ни въ подлинныхъ актахъ ни въ мнимомъ уставѣ Владимировомъ мы не находимъ присвоеннымъ суду церковному одного разряда дёлъ, присвоенія котораго ему по примъру Греціи надлежало бы ожидать: это тяжебь между господами и ихъ временными или такъ называемыми кабальными холопами (изъ-за срока житья, изъ-за размёровъ платы и пр.), которыя въ Грецін изъ всёхъ гражданскихъ дъль обязательно поддежали суду церковному (въ томъ, думаемъ, смыслъ, что если одна тяжущаяся сторона хотела этого именно суда, а не гражданскаго, то другая не имъла права отвазываться оть него, — Вальсам. у Рами и П. III, 495 fin., который усволеть право нашего суда одному только судилищу патріарха Константинопольскаго въ лицъ его протекдика). Необходимо объяснять это такъ, что сулъ по даннымъ тяжбамъ существоваль у нась уже до принятія нами христіанства и что какъ уже прежде сего принадлежавшій гражданскимъ судьямъ онъ и не отданъ быль епископамь (Стоглавый соборь усвояеть суду епископовь тажбы по кабаламь, но Судебникъ Грознаго, равно какъ и Ивана III, тажбы по кабаламъ колопьимъ нии о холопств предоставляеть суду боярскому, такъ что въ Стоглавникв должны быть разумбемы другія кабалы, ---какія, впрочемь, не можемь сказать, нбо и кабалы денежныя, по Судебнику, какъ будто подлежать тому же суду бояръ, — § 36). Древніе наши "кулаки" создали себѣ изъ отдачи денегь подъ кабальное холоиство отвратительно-жидовскій промысель, состоявшій въ томь, чтобы съ закабалявшихь ниъ себя брать въ отработкъ натурою самые безсовъстные проценты и чтобы самымь нечестнымь образомь разсчитываться съ ними относительно уплаты калитала н процентовъ (это кулачество-, иманіе изгойства", что можно перевести: сниманіе съ человека последней рубашки, дранье съ живаго кожи, "прасоленье (ростовщичество) живыми душами"; "закабалить себя" — войдти въ неоплатный долгь): по нъкоторымъ указаніямъ следуеть думать, что это была настоящая торговля нег-

Всъмъ доселъ сказаннымъ мы не вполнъ кончили ръчь о расширенін области суда церковнаго на счеть суда гражданскаго. Въ указанныхъ выше дълахъ и преступленіяхъ всь безъ исключенія міряне подлежали суду епископовъ, а не гражданскихъ судей. Но кромъ сего, отчасти мы имбемъ положительныя свёдёнія, отчасти со всею или по крайней мере съ большою вероятностію можемъ предполагать, что существовали такіе разряды мірянъ, которые были предоставлены суду епископовъ не только по указаннымъ выше, но и вообще по всёмъ дъламъ и преступленіямъ, т. е. которые были предоставлены епископамъ въ полную подсудность и которые были какъ бы причислены къ духовному сословію и къ духовному в'йдомству. Мнимый уставъ Владимира насчитываеть такихъ разрядовъ довольно много і). Для времени Владимира, которому уставъ не принадлежить, его свидетельство не можеть иметь никакого значенія. Можно было бы подумать, что онъ списываеть современную себъ дъйствительность; но и этого въ полномъ объемъ вовсе нельзя принять 2). Что касается до извъстій относительно сего положительных и несомивникъ, то въ грамотв Смоленскаго князя Ростислава мы находимъ, что онъ предоставляеть въ полную подсудность своего епископа разрядъ людей, называемыхъ прощениками. Къ сожаленію, изъ грамоты Ростислава вовсе не видно, была ли эта полная подсудность прощениковъ епископамъ всеобщею въ его времена или только онъ самъ предоставилъ ихъ своему епископу; «а се даю святьй Богородици и епископу — пишеть онъ въ грамотъ-прощеники съ медомъ и съ кунами и съ вирою и съ продажами, и не надобъ ихъ судити никакому же человъку». Что за разрядъ людей составляли прощеники или что такое они были, это тоже дело далеко неясное. Въ памятникахъ письменности несколько позднъйшато, послъмонгольскато, времени выраженія: быть прощену, получить прощеніе, употребляются въ смыслів получить чудесное исцівленіе оть бользии при мощахъ или оть иконы; следовательно, по этимъ памятникамъ, подъ прощениками должно было бы разумъть людей чудесно исцівленныхъ. Но упомянутыхъ выраженій не встрівчается въ намятникахъ письменности періода до-монгольскаго. Самое слово

рами): древніе наши духовники приглашались д'айствовать на русских в жидовь м'врами нравственными и эпитиміями церковными.

<sup>1) &</sup>quot;А се церковнім люди: игуменъ, попъ..., наломникъ, лечецъ, прощеникъ, баба вдовица, задушный человакъ, сленецъ, хромецъ..., больницы, гостинницы, страннопріниннцы,—то люди церковные, богадёльные".

<sup>\*)</sup> См. въ приложения.

прощеникъ, обозначающее людей прощенныхъ и-какъ весьма въроятно предполагать — прощенных въ смыслъ духовномъ, конечно, дългеть весьма въроятнымъ предположение, что должно разумъть именно помянутыхъ выше людей. Но такъ какъ въ періодъ до-монгольскій, мощи были въ одномъ Кіевів и о чудотворныхъ иконахъ не встрвчается известій, то весьма возможно, что прощеники до-монгольского періода были что-нибудь и иное 1). Въ сказаніяхъ позднівишаго времени встречаемъ еще прощениковъ, несколько отличныхъ отъ указанныхъ выше. Извъстный иностранецъ Маржереть, писавшій о нашемъ отечествъ въ началъ XVII въка, говорить, что «въ Россіи есть особенный ордень, состоящій изъ людей, которые, предчувствуя приближение смерти, были соборованы масломъ, однако не умирали. Такіе люди обязываются носить до самой кончины платье, похожее на монашеское, что считается очень благоугоднымъ деломъ. Жены ихъ им'вють право выдти за другаго мужа» 2). Начало этого разряда прощениковъ съ большою въроятностію можеть быть относимо къ періоду до-монгольскому. Ростиславъ отдаеть прощениковъ своему епископу съ медомъ, съ кунами, съ вирою и продажами; подъ вирою и продажами разумѣются пошлины съ дѣлъ судныхъ и денежные штрафы за преступленія; подъ кунами или деньгами могуть быть разумёнмы или ежегодный оброкъ или право наследованія именія после смерти; но что такое разумъть подъ медомъ, это остается темнымъ. Возможно предполагать, что прощеники выбывали изъ сословій, къ которымъ они принадлежали, и поступали въ свой особый разрядъ или какъ бы въ свой особый орденъ при совершеніи особаго церковнаго молебствія, на которомъ употреблялся сыченый и не сыченый медь, и можеть быть въ грамотъ именно и разумъется этотъ медъ со всъмъ доходомъ отъ молебствія (т. е. со всвиъ, что бы положили на молебенъ всв присутствующе и что при существовавшемъ обычав могло быть и очень значительнымъ).

<sup>1)</sup> Въ XVI в., какъ видно изъ словъ Герберштейна, разумъли подъ прощениками въ уставъ Владимира именно прощениковъ сейчасъ указаннаго рода; онъ пишетъ: Volodimerus potestati spiritualium subjecit.... et eos, qui miraculum ab aliquo sanctorum acceperint.

<sup>2)</sup> Въ сказаніяхъ современниковъ о Димитріи Самозванцѣ ч. 1, изд. 3 стр. 261 нач., въ особой книжкѣ Историческія записки, сочиненныя Маржеретомъ, Москва, 1830, стр. 42 fin. И въ настоящее время, въ нѣкоторыхъ по крайней мѣрѣ мѣстахъ Россіи, якоди соборованные масломъ и потомъ выздоровѣвше считаются какъ бы умиравшими и воскресшими и поэтому обязанными житъ не какъ другіе люди и по возможности отказаться отъ житейской суеты (въ особенности людямъ брачнымъ вмѣняется въ обязанность отказаться отъ брачнаго сожитія).

Итакъ, въ половинѣ XII в. такъ называемые прощеники или вообще во всей Россіи и всѣхъ ея епархіяхъ находились въ полной подсудности епископамъ или по крайней мѣрѣ они были отданы въ такую подсудность епископу въ епархіи Смоленской. Было ли это вообще или въ частности, во всякомъ случаѣ необходимо будетъ понимать дѣло такъ, что причиной туть было исключительное общественное положеніе прощениковъ, т. е. что неизвѣстно въ чемъ состоявшее прощеніе какъ бы выдѣляло ихъ изъ числа прочихъ мірянъ и дѣлало ихъ какъ бы людьми Божіими, на каковомъ основаніи мірская власть и отдала ихъ въ полное вѣдѣніе епископовъ или пожертвовала церкви.

Этими прощениками епархіи Смоленской ограничиваются всъ наши положительныя свёдёнія о лицахъ, принадлежавшихъ въ полную подсудность епископамъ. Не имъя положительныхъ свъдъній, но заключая отъ последующаго времени, можно съ большою вероятностію предполагать, что подобнымъ же образомъ быль вполнъ подсуденъ епископамъ еще одинъ разрядъ мірянъ, не вследствіе своего особаю общественнаго положенія, а на другомъ основаніи, именно-по землів. Это именно жившіе на церковных землях нищіе. Относительно последующаго времени мы знаемъ, что нищіе для удобства сбора милостыни имъли обычай жить при церквахъ, вмъсть съ причтами послъднихъ, на церковныхъ или на погостныхъ земляхъ; они жили въ домахъ или въ кельяхъ, которыя отчасти, въроятно, строили они сами, арендун землю у причтовъ, а отчасти, въроятно, были строимы людьми благотворительными, или пріобрётавшими у причтовъ право поселять нищихъ безплатно или предоставлявшими имъ право взимать плату 1). Всв такіе нищіе, жившіе на церковныхъ земляхъ, въ последующее время были вполнъ подсудны епископамъ или составляли какъ бы церковныхъ людей, за тёми исключеніями, которыя были общи для всёхъ вообще церковныхъ людей и о которыхъ скажемъ ниже <sup>2</sup>). Можно съ

<sup>1)</sup> См. Новгородскія писцовыя книги, напечатанныя въ приложеніяхъ къ сочиненію Неволина "О пятинахъ и погостахъ Новгородскихъ", стрр. 136, 140, 146, 151, 153 и многія другія. Что это было такъ уже и въ древнее до-монгольское время, см. въ житін Бориса и Глъба монаха Ізкова, чудо 6-е (Христ. Чтен. 1849-го г. кн. 11, стр. 406).

<sup>2)</sup> См. въ Автахъ Эвспед. т. III № 67, стр. 104 col 1 fin и Судебника Ивана III и Грознаго,—въ первомъ по изд. въ Авт. Историч. т. I, стр. 155 col 1 fin., во второмъ по тому же изд. § 91 (въ Судебникахъ собствению старая вдовица. которая питается отъ церкви Божіей и подъ которою по всей въроятности должно разумъть и бабу вдовицу мнимаго устава Владимирова).

въроятностію предполагать, что эта полная подсудность указанныхъ нищихъ епископамъ началась еще въ періодъ до-монгольскій. Не имъя положительныхъ о семъ свъдъній, мы однако находимъ нъкоторыя на это указанія. Митрополить Кириллъ 3-й въ дъяніяхъ Владимирскаго собора 1274-го г. между другими злоупотребленіями епископовъ указываеть то, что они дълають насилія нищимъ, заставляя ихъ жать на себя или «съно съчи или провозъ дъяти» 1. Можно конечно разумъть туть и вообще нищихъ, которыхъ епископы заставляли работать на себя потому, что они собирали милостыню у церквей. Но въроятнъе разумъть именно тъхъ между ними, которые и жили при самыхъ церквахъ и на которыхъ епископы имъли дъйствительныя права, какъ на людей себъ подсудныхъ 2).

Итакъ, расширеніе области суда церковнаго на счетъ суда гражданскаго у насъ произошло троякимъ образомъ: во-первыхъ, священники были отданы въ подсудность епископамъ не только какъ священники, но и какъ граждане; во-вторыхъ, по нѣкоторымъ гражданскимъ дѣламъ и преступленіямъ были предоставлены ихъ суду всѣ міряне; въ-третьихъ, нѣкоторые разряды мірянъ были отданы имъ въ полную подсудность подобно священникамъ.

Въ заключение нашихъ рѣчей о пространствѣ у насъ церковнаго суда скажемъ о наказаніяхъ, употреблявшихся у насъ церковною властію.

Такъ какъ церковная или духовная власть есть власть не отъ міра сего, то каноны воспрещають ей употребленіе наказаній мірскихъ и предоставляють употребленіе наказаній только духовныхъ, которыя суть—по отношенію къ мірянамъ: поученія и вразумленія (διδασκαλίαι καί

<sup>1)</sup> Памятин. канонич. права *Павлова*, col. 92.

<sup>\*)</sup> Если не вездѣ въ Россіи, то по крайней мѣрѣ въ Новгородѣ, какъ кажется, были еще міряне особаго класса, предоставленные суду церковному, это—взгон, подъ которыми должно разумѣть кабальныхъ холоповъ, вышедшихъ на волю. Изгоевъ причисляеть въ церковнымъ людямъ уставъ князя Всеволода Новгородскому владыкѣ; и хотя уставъ этотъ есть простое сочиненіе, но можно думать, что въ данномъ случаѣ онъ не сочиняеть, а беретъ съ дѣйствительности, ибо въ Ярославовомъ уставѣ Новгороду о мостахъ (о мощеніи улицъ) изгои поставляются въ связь съ епископомъ чрезъ то, что имъ назначается мостить участовъ вмѣстѣ съ послѣднимъ,—Карамз. П, прим. 108. Если предположеніе справедливо, то мы не можемъ сказать, съ какою цѣлію изгои были предоставлены суду церковному,—съ тою ди, чтобы увеличить доходы епископовъ или, наобороть, чтобы поставить взгоевъ подъ ихъ особое покровительство (а также останется для насъ вопросомъ и то,—всѣ ли вообще изгои, или только какая-либо особая часть ихъ).

νουθεσίαι), епитимін (состоявшія въ лишенін св. причастія на то пли другое время), отлученіе оть церкви, преданіе анасемів, совершенное изверженіе изъ церкви; по отношенію къ клирикамъ: тѣ же поученія и вразумленія, временное запрещеніе, совершенное изверженіе изъ клира 1). Въ случав если бы виновный, не смотря на церковныя наказанія, остался непокорнымъ и продолжаль возмущать миръ церкви. епископамъ предоставляется, не употреблия мірскихъ наказаній самимъ, предавать виновнаго гражданской власти 2). Но скоро проникли въ церковь и мірскія наказанія: епископы начали облагать клириковъ денежными штрафами, что было имъ дозволено гражданскими законами импер. Юстиніана 3), подвергать ихъ заключенію, для чего явились при епископскихъ каеедрахъ нарочитыя темницы (см. выше стр. 370), и подвергать телесному наказанію въ собственномъ смысле этого слова і). Въ позднъйшее время формально призналь за епископами право подвергать клириковъ мірскимъ наказаніямъ импер. Алексей Комнинъ (1081-1118) въ одной взъ своихъ новеллъ $^{5}$ ). Не знаемъ положительнымъ образомъ, употреблялись ли наши наказанія въ отношеніи къ мірянамъ церковно согрѣшавшимъ; но считаемъ это болѣе чѣмъ въроятнымъ, ибо положительно знаемъ, что онъ были употребляемы въ отношеніи къ мірянамъ, подлежавшимъ суду церковной власти по дъламъ гражданскимъ 6). Какъ было у насъ въ періодъ домонгольскій, не имбемъ прямыхъ сведеній; но въ позднейшее время у насъ было такъ, что были подвергаемы церковною властію мірскимъ наказаніямъ какъ клирики, такъ и міряне, и весьма вёроятно думать, что это началось еще въ періодъ домонгольскій 7). Въ вышеприведенныхъ різ-

<sup>1)</sup> Антіохійся. соб. пр. 5, двукрати. соб. пр. 9, сfr Номованонъ Фотіевъ титл. 9, гл. 10 sqq. Въ тодкованін на 5 правило Антіохійскаго собора Зонара говорить: Σημειшτέον έκ τούτου κανόνος, δτι άπηγόρευται έπισκόποις κολάζειν δλως τινάς έπιτιμίοις δε μάνοις σωφρονίζειν αὐτούς,—у Рали и П. П, 137 нач.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сейчасъ указанными соборными правилами.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Новелла 123, гл. 6.

Двукратн. соб. пр. 9.

 $<sup>^{\</sup>bullet}$ ) У Paleu и H. V, 281: виновные илирики  $^{\dagger}$  хр $^{\dagger}$ риата  $^{\dagger}$ ата  $^{\dagger}$ тай ко $^{\dagger}$ с

вальсамонъ свидътельствуеть, что подвергаемы были тълесному наказанів (посредствомъ батога, палки,—διά σκυτάλης) судившіеся у протекдика по дълмъ относительно рабства міряне рабы и свободные,—у Расли и П. П. 681 fin.

<sup>7)</sup> Въ Грецін запрещалось подвергать телесному наказанію цета виров каї раміас, —у Рами и П. II, 682 нач., у насъ въ поздивищее время обыкновенно назначалось бить плетьми или шелецами нещадно.

чахъ мы разумъемъ употребление епископами мирскихъ наказаний за такія преступленія, подвергать за которыя этимъ наказаніямъ запрещено канонами, именно-по отношенію къ клирикамъ за преступленія церковныя или за согрѣщенія духовныя и за преступленія по должности; по отношенію къ мірянамъ-за первыя изъ нихъ. Но въ Греціи и у насъ клирики были предоставлены суду епископовъ не только какъ вообще христіане и какъ чиновники церковные, но и какъ граждане; а у насъ кромъ того была предоставлена суду епископовъ нъкоторая часть преступленій гражданскихъ, совершаемыхъ и мірянами. Изъ этого выходить, что за тв преступленія церковныя, которыя признавались гражданскою властію и за преступленія гражданскія, клирики и міряне, насколько они подлежали гражданскому суду епископовъ, должны были облагаться двойнымъ мірскимъ наказаніемъ. Какъ это было на самомъ деле, не знаемъ: относительно клириковъ вероятно имъли силу именно въ отношеніи къ нимъ постановленные каноны, что не отмстиши дважды за едино '); но что касается до мірянъ, то не невозможно, что они действительно были подвергаемы двойному наказанію, напр. денежному штрафу и телесному наказанію или же удвоенному денежному штрафу (и въ позднъйшее время это какъ будто дъйствительно такъ и бывало <sup>2</sup>). Въ Греціи съ древняго времени епископы позволяли себв злоупотреблять однимъ церковнымъ наказаніемъ, именно отлучениемъ отъ церкви, употребляя его какъ средство для вымогательства денегъ или же какъ средство личнаго миценія 3). Въ поздивите время это злочнотребление и у насъ также было сильно, какъ въ Греціи; бывъ или не бывъ столько же сильнымъ уже и въ періодъ домонгольскій, во всякомъ случав оно началось у насъ еще въ этоть періодъ, какъ свидетельствують деянія Владимирскаго собора 1273-го г. 4).

Церковное управленіе предполагаеть церковные законы, къ которымъ мы теперь по порядку и обратимся.

<sup>1)</sup> Апост. пр. 25, Василія Вел. пр. 32.

<sup>\*)</sup> Сейчасъ сказанное нами не противоръчить тому, что выше мы сказали въ отношении къ мнимому уставу Ярославову: тамъ разумъемъ мы обложение преступлений двумя мірскими наказаніями по одной ихъ гражданской сторонъ или въ качествъ преступленій только гражданскихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Новелла Юстиніана 123, гл. 11, всел. 7 соб. пр. 4.

<sup>•)</sup> Въ Памятин. Павлов. col 92 fin. ("угодъя нъкоего дъля", въроятно, есть переводъ греческаго бій тіча ідіач грянфенач, какъ это стоить въ 4 пр. 7 всел. соб.).

Такъ какъ каждая частная церковь есть нераздёльная и органическая часть церкви вселенской, а эта послёдняя имбеть свои общіе и общеобязательные для всёхъ ея частей законы, то прежде всего само собою предполагается, что каждая частная церковь должна имёть и принимать эти общіе законы или такъ называемые каноны. Затёмъ, каждая частная церковь можеть имёть законы частные или мёстные, которые имбють значеніе только для ней самой и ни для кого болбе и которые, въ предёлахъ права, можеть издавать или ея собственная высшая власть или же власть государственная, подъ которою она (церковь) состоить.

Что Русская церковь признала и приняла общіе законы церковные или каноны съ самаго своего начала, это само собою разумъется, ибо безъ того она не могла бы быть церковію, и здёсь ръчь можеть быть только о переводахъ сихъ каноновъ на славянскій языкъ. Въ Греческой церкви въ Х въкъ, когда мы приняли христіанство, было въ практическомъ употребленіи изданіе каноновъ такъ-называемое Фотіево. Это изданіе, впервые сділанное неизвістно кімь около половины VI въка, послъ не одинъ разъ неизвъстными лицами дополнявшееся и окончательно дополненное патр. Фотіемъ въ 883-мъ году, состоить изъ двухъ частей — первая представляеть собою систематическій указатель къ канонамъ, сопровождаемый указаніемъ п краткою передачею касающихся церкви гражданскихъ законовъ, раздъленный по содержанію на 14 титлъ или отдъленій, изъ которыхъ каждое подраздъляется на большее или меньшее количество главъ; вторая часть содержить самый тексть каноновъ, расположенный въ порядкъ соборовъ и отцовъ, ихъ написавшихъ. Такъ какъ мы приняли христіанство спустя много времени послѣ патріарха Фотія, то следовало бы ожидать, что у нась явится въ славянскомъ переводъ его окончательная редакція. На самомъ дъль было однако не такъ-въ періодъ до-монгольскій мы им'вли въ славянскомъ переводъ номоканонъ, носящій его имя, не въ его окончательной редакціи, а въ последней, сделанной передъ нимъ и представляющей собрание каноновъ еще не въ совершенной и окончательной полноть, какъ это у него самого, именно-въ этой редакціи, бывшей у насъ въ славянскомъ переводъ, недостаетъ правиль двухъ соборовъ, бывшихъ при самомъ Фотіи-такъ называемаго двукратнаго нли перво-втораго 861-го г. и бывшаго въ храмъ Софіи 879-го г. і).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Первоначальный Славяно-русскій номоканонъ, А. С. Павлова. Казань, 1869.

Странность эту необходимо объяснять темъ, что мы не взяли на себя труда самимъ перевести для себя номоканонъ съ греческаго языка, а воспользовались готовымъ переводомъ его, сделаннымъ въ Болгаріп. Болгары приняли христіанство до 883-го года, когда Фотій издаль свою редакцію, а потому и номоканонъ они, очевидно, должны были перевести для себя съ редакціи болье ранней. Такимъ образомъ, не взявъ на себя труда самимъ перевести номоканонъ, мы имъли въ періодъ до-монгольскій въ славянскомъ переводі не совершенно полное собраніе каноновъ церковныхъ, хотя недостававшее, какъ мы указали сейчась выше, и было весьма незначительно. Кром'в собранія каноновъ по номоканону такъ-называемому Фотіеву, мы имъли въ періодъ до-монгольскій въ славянскомъ перевод'в еще другое, но уже весьма значительно неполное, ихъ собраніе, сделанное Іоанномъ Схоластикомъ или адвокатомъ Антіохійскимъ, послъ патріархомъ Константинопольскимъ (565-578), въ половинъ VI въка, и представляющее собою систематическій, раздівленный по содержанію на 50 титль, сводъ текста 1) каноновъ апостольскихъ, четырехъ вселенскихъ и шести помъстныхъ соборовъ и Василія Великаго. Это собраніе Схоластика (Συναγωγή, хανόνων), долгое время у Грековъ бывшее въ общемъ употребленіи одновременно съ номоканономъ, получившимъ въ окончательной редакцін названіе Фотіева, по всей віроятности, переведено было на славянскій языкъ, Меоодіемъ первоучителемъ для Моравовъ 2); заимствованное отъ нихъ Болгарами, оно потомъ одновременно съ первымъ или подобно первому было взято отъ последнихъ и нами 3).

<sup>1)</sup> Не только указатель каноновь, какъ въ первой части номоканона Фотіева, а самые каноны въ полномъ видъ. Іпфех, какіе каноны въ каждомъ титаъ, см. въ статьъ И. И. Срезневскаго: Греческая Иверская Кормчая XI—X в, съ собраніями каноновъ и законовъ Іоанна Схоластика, Спб. 1871.

<sup>2)</sup> Въ такъ-называемомъ Паннонскомъ житіи Месодія говорится, что не задолго до своей смерти въ 885 г. онъ озаботился перевесть между другими книгами и "номоканонъ ръкше закону правила".

въ славянскомъ переводѣ первой части номоканона такъ называемаго фотіева опущено указаніе гражданскихъ законовъ, такъ что она представляеть въ переводѣ только указатель къ канонамъ; что же касается до указанія (носящаго на греческомъ особое названіе ке́(µєvov'а), то не сполна, а въ извлеченія оно переведено было оссбо (въ Іосифовско-Никоновской печатной Кормчей оно составляеть 44-ю главу).—Іоаннъ Схоластикъ вмѣстѣ съ сводомъ каноновъ составиль извлеченіе изъ новеллъ Юстиніана касающихся церкви гражданскихъ законовъ, относительно котораго полагають, что оно переведено одновременно съ сводомъ каноновъ (въ печатной Кормчей оно составляеть главу 42-ю. Сводъ и извлече-

Такимъ образомъ, Русь до-монгольская имъла каноны церковные въ славянскомъ переводъ, хотя и не въ совершенно полномъ составъ. Но на какой степени находилось знаніе этихъ каноновъ? Всегда само собою предполагается, что каждое духовное лицо (священники и епископы) обязано совершенно знать каноны церковные, какъ основные законы церкви, и однако съ этимъ знаніемъ всегда бываетъ то же, что съ нашимъ русскимъ обязательнымъ для всякаго знаніемъ законовъ Россійской Имперіи, т. е. что мало кто обладаеть имъ и мало кто о немъ заботится. Никто не отрицаеть обязательной силы каноновъ церковныхъ; но въ практической жизни действують не они непосредственно, а заведенный на основаніи ихъ (а отчасти и помимо ихъ и вопреки имъ) обычай; въ практической жизни требуется знаніе и соблюдение сего последняго и нисколько не первыхъ, знание которыхъ представляется излишнимъ и ненужнымъ и простою ученою роскошью. На этомъ основаніи даже въ настоящее время мы не найдемъ ни одного священника, который бы порядочно зналъ каноны церковные и имъль бы сколько-нибудь удовлетворительное понятіе о книгъ, называемой Кормчею (кромъ того, что она есть книга весьма толстая), и между самими епископами совершенно основательное знаніе каноновъ церковныхъ еще вовсе не составляеть обычнаго дала. Если таково знаніе каноновъ церковныхъ даже въ настоящее время, то само собою предполагается, что въ періодъ до-монгольскій оно имѣло быть еще несравненно ниже. Но въ этотъ періодъ были п особенныя причины, по которымъ дело долженствовало быть такъ, чтобы священники не имъли о канонахъ ни малъйшаго понятія и чтобы нъкоторое знаніе ихъ составляло только исключительную спеціальность епископовъ. Въ настоящее время, когда существуетъ книгопечатаніе, каждая церковь безъ труда можетъ пріобръсти печатную Кормчую, но въ періодъ до-монгольскій было рукописаніе и тогда еще было оно,

ніе вто-то поздивій соединить въ одно мѣсто и это соединеніе извѣстно подъ именемъ номованона Схоластивова).—Номованонъ фотіевъ и сводъ ваноновъ Схоластивовъ неизвѣстны на славянскомъ язывѣ въ отдѣльномъ видѣ, но обывновенно составляютъ первую или начальную часть юридическаго сборника, который называется Номованономъ или Кормчей книгой. О статьяхъ сборника послѣ каноновъ см. въ приложеніи. Что васается до названія Кормчая внига, которое, если не ошибаемся, не было извѣстно старымъ Грекамъ (Кормчая погречески Пъбалоч), то, можно думать, оно произошло у насъ такимъ образомъ, что въ славянскомъ переводѣ греческаго уорока́усую) "закону правила" послѣднее слово было принято вмѣстѣ пра́вила за правила.

какъ говорили мы выше, до такой степени дорого и до такой степени мастерство скудное мастерами, что пріобретеніе каждой книги стоило если не дороже, то едва ли не затруднительные для приходовъ чымъ построеніе самихъ церквей. По этой причинъ необходимо думать, что собранія каноновъ церковныхъ или Кормчей книги, далеко не неизбъжно нужной, а между тыть при ея огромности долженствовавшей быть чрезвычайно дорогою, въ періодъ до-монгольскій вовсе не имъли приходскія церкви (за исключеніемъ можеть быть приходовъ въ любимыхъ имъніяхъ княжескихъ, куда могли прикладывать книгу князья) и что она исключительно находилась только по епископіямъ і). Нельзя ручаться за то, чтобы и въ этихъ последнихъ она была непременно во всвхъ; но если и предполагать это, то объ ея употребленіи нужно думать то же, что въ настоящее время мы знаемъ объ ея употребленіи по селамъ, т. е. что она составляла книгу, лежащую и чрезвычайно мало употребляемую, - книгу, въ которой невъдомо что писано. Тогдашніе епископы наши, какъ и всё тогдашніе люди (о чемъ будемъ говорить ниже), не имъли настоящаго образования и были не болве, какъ простые грамотники. Но чтобы простой грамотникъ сталь читать каноны церковные и въ состояніи быль справиться съ ними, т. е. надлежащимъ образомъ уразумъвать и понимать ихъ, это весьма сомнительно. Для чтенія каноновъ церковныхъ требуется какое-нибудь руководство, которое бы помогло ознакомиться съ ними вообще и которое бы помогало разумению каждаго изъ нихъ въ частности, но такого руководства, пока не написаны были извъстныя толкованія на каноны-Зонарино, Вальсамоново и Аристиново, явившіяся поздибе, вовсе не было. Неистолкованные каноны церковные, переведенные буквально, а вслъдствіе этого и не особенно вразумительно, съ греческаго, представлялись архіереямъ у другихъ православныхъ Славянъ «помраченными облакомъ мудрости эллинскаго языка» 1); нътъ сомнънія, что такими находили ихъ и наши архіереи и что какъ таковые ихъ весьма уважали, но весьма мало читали и изучали.

Частные или мъстные законы каждой частной церкви, обязательные только для ней самой и ни для кого болъе, какъ мы сказали,

<sup>1)</sup> Имѣемъ свидътельство, что въ Болгарін прямо запрещено было ниѣть Кормчую книгу въ приходскихъ церквахъ (см. у *Восток*. въ Опис. Румянц. Муз. стр. 291 соl. 1), по всей въроятности изъ опасенія, чтобы она не была въ нихъ съ искаженными правилами. Не невозможно предполагать, что такое запрещеніе существовало и у насъ.

<sup>2)</sup> У Сербовъ; точное указаніе ниже.

составляють узаконенія или указы-во-первыхь, ея собственной высшей власти, во-вторыхъ, власти государственной, подъ которою каждая частная церковь находится. Само по себъ совершенно ясно, что должно разумьть подъ частными законами важдой частной церкви. Но довольно хитрый вопросъ, что должна была разумьть подъ своими частными законами Русская церковь. Дёло въ томъ, что она была въ такомъ особенномъ положеніи, что и составляла и не составляла изъ себя частную церковь. Какъ церковь совсвиъ особаго государства и какъ церковь совсёмъ отдёльная, она, конечно, составляла особую частную церковь; но въ то же время въ административномъ отношении она не составляла самостоятельной частной церкви, а была только частію другой таковой же церкви-митрополіей Константинопольскаго патріарха, совершенно такою же, какъ всв прочія его митрополіи. Какъ особая частная церковь она должна была признавать своими мъстными законами только узаконенія и указы своихъ собственныхъ митрополитовъ и великихъ князей (а каждая изъ ея епископій еще своихъ удёльныхъ князей); но какъ административная часть церкви Греческой, какъ митрополія патріарха Константинопольскаго, она должна была признавать таковыми и узаконенія и указы патріарховъ Константивопольскихъ и императоровъ греческихъ. Что она должна была признавать первые, это ясно, ибо патріархи Константинопольскіе были высшіе административные начальники Русской церкви и ихъ власть въ сей последней была совершенно такова же, какъ во всехъ другихъ подчиненныхъ имъ митрополіяхъ. Не столько ясно, чтобы Русская церковь должна была признавать своими законами относящіяся до д'вль церковныхъ узаконенія и указы императоровъ греческихъ; но и это такъ. Помянутые узаконенія и указы императоровъ, очевидно, должны были простираться на всю административную Греческую церковь, ибо будучи адресуемы патріархамъ и будучи для нихъ обязательны, они вмёсть съ тъмъ, очевидно, были обязательны и для всъхъ подчиненныхъ имъ митрополитовъ, а Русская церковь была частью административной церкви Греческой, была митрополіей Константинопольскаго патріарха, черезъ котораго подчинялась и императору греческому. Однако, для Русской церкви признать всв мъстные законы церкви Греческой п своими таковыми же законами было бы несовершенно удобно. Во-первыхъ, признавать обязательными для себя указы императоровъ греческихъ Русскіе не могли не находить обиднымъ для своей національной чести. Во-вторыхъ, не всъ мъстныя греческія узаконенія могли быть применимы къ Россіи по различію местныхъ условій. Какъ решали Русскіе до-монгольскаго періода этоть запутанный и хитрый вопросъ, остается неизвъстнымъ. Какъ общій вопросъ, они по всей въроятности вовсе не ставили его и не ръшали; а что касается до практики, то, сколько достаеть нашихъ свъдъній для того, чтобы судить о дёлё, они относились къ этимъ закономъ такъ, что отвёть выходиль и да и нътъ, что и признавали они ихъ и не признавали. Они вовсе не заботились о томъ, чтобы привести эти законы въ полную для себя извёстность и чтобы всё ихъ имёть въ славянскомъ переводь, но переводы, дъланные другими, они заимствовали отъ этихъ другихъ, а кое-что, можетъ быть, перевели и сами. Затвмъ, что касается до самаго употребленія законовъ, то Русскіе, ни положительно отрицая, ни положительно признавая ихъ, съ одной стороны вовсе не пользовались ими непосредственнымъ образомъ, а съ другой стороны приняли изъ нихъ все то, что перешло къ нимъ изъ Греческой церкви путемъ обычая. Вообще, какъ въ канонической, такъ и въ этой неканонической части мы приняли отъ Грековъ не законы дерковные съ темъ, чтобы по этимъ законамъ самимъ устроить церковь, а готовый образецъ сей последней, на сколько въ своихъ несущественныхъ частностяхъ онъ могъ быть принять нами и какъ она (церковь) по твиъ и другииъ законамъ (каноническимъ и неканоническимъ) была устроена у Грековъ. Какъ, признавъ обязательную силу каноновъ церковныхъ, мы однако не исправили по нимъ у себя тёхъ отступленій отъ нихъ, которыя дозволили Греки, а оставили дело въ томъ виде, какъ получили отъ нихъ 1); такъ, признавая или не признавая обязательное значение мъстныхъ греческихъ законовъ, мы безъ размышленій и безъ критики и безъ различенія каноническаго отъ неканоническаго приняли обычаи, основанные на сихъ законахъ, совершенно такъ же, какъ и обычаи, основанные на канонахъ. Перенимая образецъ, мы принимали при этомъ законы просто на въру и вовсе не заботились о томъ, чтобы доискиваться и решать, что въ принятыхъ нами обычаяхъ основывается на канонахъ, что на мъстныхъ узаконеніяхъ, и на сколько последнія имеють для насъ обязательную силу 1).

<sup>1)</sup> Напр. заимствовали отъ нихъ антиканоническій обычай взиманія шаты за поставленіе въ церковныя степени, допустили у себя аптиканоническое стяжательное монашество.

<sup>2)</sup> До начала X въка дъйствующее гражданское законодательство Грековъ составляли Кодексъ Юстиніановъ и Новеллы или новые послъ Кодекса указы императоровъ. Извлеченія изъ Кодекса и Новелль относящихся къ церкви законовъ, слъданныя патріархами Іоанномъ Схоластикомъ и Фотіемъ, были переведены на

Сколько имъемъ свъдъній и сколько можемъ предполагать и заключать, страннымъ и не совсъмъ обычнымъ образомъ вела себя и церковь Греческая по отношенію къ церков Русской въ дълъ этихъ мъстныхъ законовъ. Такъ какъ церковъ Русская была митрополіей Константинопольскаго патріархата, то слъдовало бы ожидать, что всъ вновь выходившія узаконенія патріарховъ и императоровъ или по крайней мъръ однихъ первыхъ будуть оффиціально сообщаемы ей къ свъдънію и исполненію наравнъ со всъми прочими митрополіями, и однако этого вовсе не было, какъ слъдуетъ думать на основаніи того, что подобныхъ узаконеній извъстно на славянскомъ языкъ въ нашихъ русскихъ Кормчихъ только весьма небольшое количество 1). Такимъ образомъ, сами патріархи Константинопольскіе какъ бы и не признавали и признавали Русскую церковь за особую частную церковь.

Безспорно обязательными для Русской церкви частными законами со стороны церкви Греческой были указы патріарховъ Константино-польскихъ, спеціально касавшіеся ея самой и именно къ ней самой адресованные. Такихъ указовъ за весь періодъ до-монгольскій пока извъстно и всего два, это именно—грамота патр. Луки Хризоверга къ Андрею Боголюбскому съ отказомъ учредить митрополію во Владимиръ, съ ръшеніемъ по дълу епископа Ростовскаго, котораго гналъ князь и предписаніемъ относительно постовъ въ дни праздничные, что составляло тогда въ Россіи предметь споровъ, и грамота патріарха Германа 2-го къ митрополиту Кириллу 2-му отъ 1228-го года о непоставленіи во священники рабовъ, предварительно не отпущенныхъ на свободу (къ объимъ грамотамъ возвратимся ниже) <sup>2</sup>.

Частные законы Русской церкви въ строгомъ и тесномъ смысле слова местные, какъ мы сказали, должны были составлять законода-

славянскій языкъ и вошли въ нашу Кормчую (въ Іосифовско-Никоновской печатной Кормчей гл. 42 и 44; извлеченіе Фотіево или его такъ называемый Кеіреvov.—
последняя глава, только въ сокращеніи). Но въ начале X века импер. Левъ Мудрый сделаль новое изданіе законовъ подъ именемъ Царскихъ квигь, при чемъ все изъ прежнихъ законовъ, что не вошло въ новое изданіе, потеряло свою силу. Царскія книги Льва остались совершенно неизвестными нашимъ предкамъ.

<sup>1)</sup> Изъ патріаршихъ узаконеній находятся въ нашей Кормчей: соборныя постановленія относительно брака патріарховъ Сисиннія, 996—999, Алексія, 1025—1043, и неизвістнаго (въ Никоновской печатной Кормчей гл. 52), и соборные отвіты на разные, предложенные отъ нікоторыхъ монаховъ, вопросы патр. Николая Грамматика, 1084—1111 (въ Никоновск. Кормчей гл. 54); изъ императорскихъ узаконеній—три Новеллы импер. Алексія Комнина, 1081—1118 (ibid. гл. 43).

<sup>2)</sup> Объ грамоты въ Памятин. канонич. права Павлова, № 3 и 5.

тельные акти, т. е. сего рода грамоты или указы, ея собственныхъ митрополитовъ и ея собственныхъ великихъ князей. Такъ какъ періодъ до-монгольскій быль временемъ введенія и водворенія христіанства въ Россіи, иначе сказать-временемъ, когда естественно должны были возникать всякаго рода недоуменія и вопросы, требовавшіе разрешенія и разъясненія путемъ законодательнымъ, то, повидимому, нужно смотреть на него какъ на періодъ законодательной дентельности наиболье усиленной. Какъ было дъло въ дъйствительности, мы не знаемъ, но пока въ настоящее время отъ періода до-монгольскаго неизв'ястно совершенно ни одного указаннаго рода законодательнаго акта. Что могло погибнуть безвозвратно или можеть оставаться досель неизвыстнымъ даже множество актовъ, въ этомъ нъть совершенно ничего невъроятнаго; вотъ одинъ совершенно убъдительный на это примъръ: лътописи дають знать, что въ періодъ до-монгольскій было писано весьма много такъ-называемыхъ крестныхъ или договорныхъ грамотъ между князьями, и однако въ настоящее время пока неизвёстно изъ нихъ совершенно ни одной. Такимъ образомъ, могли быть законодательные акты помянутаго рода даже въ целомъ множестве, хотя мы вовсе ихъ и не знаемъ 1). Но съ другой стороны, какъ кажется, въроятиве думать, что актовъ не было множества, и именно-что Русская церковь до-монгольскаго періода законодательствовала не столько путемъ письменнымъ, который въ то время быль по многому путь весьма затруднительный, сколько путемъ устнымъ. Епископы собирались на соборы из митрополиту, если не ежегодно въ опредъленные сроки, то все-таки довольно часто: на этихъ соборахъ и могли митрополиты законодательствовать въ видъ наставленій епископамъ. Приходское духовенство каждой епархіи собиралось ежегодно, если не всё каждый разъ, то по очереди, къ своимъ епископамъ на такъ-называемые «сборы», о которыхъ скажемъ ниже: на этихъ сборахъ епископы въ свою очередь и могли законодательствовать по своимъ епархіямъ. Такъ представляется вероятнейшимъ думать, но такъ ли было дело въ дъйствительности, это въ концъ концовъ составляетъ вопросъ.

<sup>1)</sup> Еще одинъ примъръ уже изъ области самой церкви. До недавняго времени почти совсъмъ ничего не было извъстно письменнаго изъ административносудебной дъятельности патріарховъ Константинопольскихъ XIII—XV въка, такъ что можно было думать, что они правительствовали безписьменно. Но вдругь сдълано открытіе—и найдено въ семъ отношеніи весьма многое (Acta Patriarchatus Constantinopolitani MCCCXV—MCCCCII, ediderunt Fr. Micklosich et Jos. Müller, Vin dobonae, два тома. 1850—52).

По тогдашнему политическому строю Руси не только вся Русская церковь имёла своего государственнаго главу въ великомъ князѣ, но и каждая епископія имёла своего особеннаго таковаго же главу въ своемъ удёльномъ князѣ. Какъ великій князь могъ законодательствовать во всей Русской церкви, такъ каждый удёльный князь могъ законодательствовать въ своей епископіи. Изъ памятниковъ этого частнѣйшаго мѣстно-русскаго законодательства отъ періода до-монгольскаго сохранились до настоящаго времени два, — именно: грамота Новгородскаго князя Святослава Ольговича, написанная въ 1137 году и содержащая въ себѣ распоряженія относительно епископской десятивы въ Новгородской епархіи 1), и грамота Смоленскаго князя Ростислава, о которой много разъ мы говорили выше 2).

Не имън отъ періода до-монгольскаго, за исключеніемъ весьма не многаго сейчасъ указаннаго, памятниковъ церковнаго мъстно-русскаго законодательства въ собственномъ и строгомъ смыслъ, мы имъемъ отъ него нъсколько частныхъ сочиненій каноническаго содержанія, неоффиціальная цъль и задача кеторыхъ—преподать наставленія относительно тъхъ или другихъ предметовъ церковной практики. Таковыя сочиненія въ настоящее время извъстны:

1) Упоминаемое въ памятникахъ до-монгольскаго періода подъ именемъ «Устава бълеческаго» (мірскаго) и «нъкоторой заповъди», въ позднъйшихъ рукописяхъ, называемое «Заповъдію святыхъ отецъ къ исповъдающимся сыномъ и дщеремъ» сочиненіе митрополита Георгія 3).

<sup>1)</sup> Напеч. въ Русскихъ Достонами. 1, 82.

<sup>2)</sup> Есть еще грамота Всеволода—Гаврінда Мстиславича Новгородскому Софійскому собору (напеч. преосв. *Макарієм* въ Ист. т. 2, изд. 2, стр. 380). Но она очевидно подложна. Объ этой грамоть Всеволода, равно какъ и объ его грамоть церкви Іоанна Предтечи на Опокахъ (Русск. Достопамм. 1, 77), которая большею частію не считается подложною, но которая по всей въроятности есть таковая же, см. въ приложеніяхъ къ настоящей главъ.

<sup>3)</sup> Кирикъ въ своемъ Вопрошаніи пишеть: "рѣхъ (епископу Нифонту): написано, владыко, есть въ уставъ бълеческомъ, яко добро бы блюстися (мужамъ отъ женъ въ великій пость), яко Христовъ пость есть, аще ли не могуть, а (по крайней мърѣ) презнюю недълю и послъднюю" (въ Памятин. Павлова соl. 38, § 57); еще: "прочтохъ ему (Нифонту) изъ нъкоторой заповъди: оже въ недълю и въ суботу и въ пятокъ лежить человъкъ, а зачнеть дътя, будетъ любо тать, любо разбойникъ, любо блудникъ, любо трепетникъ, а родителема опитемъя два лъта" (ibid-col. 44, § 74); и еще: "прашахъ и сего: аже даютъ сорокоустье служити за упокой, и еще живи суще? Не можетъ, рече, того взборонити, аже приносятъ спасенія хотяче души своей, еже творишь и митрополита Георгія Рускаго написавша, а нъту того нигдъ же" (ibid. col. 51, § 101). Первое и второе написано, а третье запре-

Содержание сочинения, имъющаго цълю преподать новымъ въ христіанствъ Русскимъ наставленія наиболье для нихъ нужныя, весьма разнообразно, а по изложенію оно не отличается последовательностію. Сначала идуть въ немъ уставы о поклонахъ и о пищъ въ разныя времена года, потомъ уставъ относительно плотскаго сожитія съ женами въ великій пость и о причастіи, а затімь смінанно-правила и наставленія относительно брака, отцовъ духовныхъ, лицъ поставляемыхъ во священники и другія церковныя степени, о плотскомъ супружескомъ сожитіи вообще, о постриженіи въ монашество, о родильницахъ, объ эпитиміяхъ за разныя согрѣшенія и пр. и пр. Странную судьбу имело сочинение митрополита. Георгія въ періодъ до-монгольскій. Какъ написанное митрополитомъ, оно, повидимому, должно было получить всеобщую распространенность и всеобщую извістность и стать до нівкоторой степени какъ бы оффиціальнымъ уставомъ Русской церкви. Однако этого вовсе не случилось. Спустя 50 лъть послъ смерти митрополита Георгія, а можеть быть и менве, о существованіи его сочиненія вовсе не знали даже епископы и оно было изв'єстно только нъкоторымъ ¹).

- 2) Посланіе преп. Өеодосія Печерскаго къ вел. кн. Изяславу Ярославичу, написанное въ отвъть на его вопросъ и поэтому называемое въ спискахъ «Вопрошаніе Изяславле» <sup>2</sup>). Въ краткомъ посланіи атомъ преп. Өеодосій, во-первыхъ, отвъчаеть на вопросъ великаго князя—можно ли ръзать скотъ для пищи въ воскресенье; во-вторыхъ, говоритъ, въроятно тоже по поводу спроса великаго князя или бывшей бесъды съ нимъ, о постъ въ среду и пятокъ.
- 3) «Правило церковное вкратцъ» митр. Іоанна 2-го, написанное къ нъкоему черноризцу Іакову въ отвъть на предложенные имъ митрополиту вопросы 3).

щается именно въ нашей Заповъди, изъ чего и слъдуеть, что она есть то сочиненіе, которое Кирикъ называеть уставомъ бълеческимъ и нъкоторой заповъдью и которое онъ усвояеть митр. Георгію. О спискахъ Заповъди, по которымъ она намъ извъстна, см. въ 1-мъ изданіи этой половины тома стр. 507.

<sup>1)</sup> Какъ показываетъ одна изъ сейчасъ сдёланныхъ выписокъ изъ Кирика.

<sup>2)</sup> Напечатано преосвящ. *Макаріємь* въ Ученыхъ Запискахъ II Отд. Акад. Наукъ, кн. II, выпускъ 11, стр. 213 и въ Исторіи т. 2, изд. 2, стр. 335.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напечатано въ Русскихъ Достопами. 1, 89, преосв. *Макарієм* въ Истор. т. 2, изд. 2 стр. 369, и *Павловым* въ Памятинкахъ каноническаго права, № 1. Отрывки греческаго текста, найденные последнимъ,—въ Запискахъ Академіи Наукъ, т. XXII, кн. 2.

4) Такъ называемое «Вопрошаніе Кириково», именно—собраніе отвѣтовъ, полученныхъ іеромонахомъ и доместикомъ Новгородскаго Антоніева монастыря Кирикомъ отъ разныхъ лицъ, къ которымъ онъ обращался съ своими вопросами, преимущественно отъ трехъ епископовъ — Новгородскихъ: Нифонта (1129—1156) и Иліи (1165—1185) и неизвѣстной епархіи Саввы 1).

Оба сочиненія по содержанію крайне разнообразны, а по изложенію совершенно смішанны. Черноризець Іаковь обращался къ митрополиту Іоанну, а Кирикъ къ нъсколькимъ лицамъ съ разными, недоумвиными для нихъ, вопросами изъ общирной области церковной практики, и въ обоихъ сочиненіяхъ отвъты изложены совершенно безъ всякаго систематическаго порядка, просто въ случайной связи. Такъ, въ Правилъ митр. Іоанна: о времени крещенія младенцевъ, достоить ли матери кормить дитя до 40 дней, о неядении давленины и звероядины, о служащихъ на опръснокахъ или латинянахъ, о ядящихъ мясо въ великое говъніе, объ имъющихъ по двъ жены, о волхвованіи, и пр. Въ Вопрошаніи Кириковомъ: о молитв'в осквернившимся сосудамъ, о заупокойной литургіи, о лихві, о постриженіи чернеца въ схиму, о принятіи въ православіе латинянь, достоить ли різати скоть въ воскресенье, о поклонникахъ, ходящихъ въ Герусалимъ, и пр. Правило митрополита Іоанна и Вопрошаніе Кириково важны для насъ въ томъ отношеніи, что показывають, какими вопросами церковной практики наиболье интересовались Русскіе люди до-монгольскаго періода и насколько встръчали они затрудненій и недоумьній въ ея области. Къ этой сторонъ дъла мы возвратимся посль. Мы не будемъ подробно передавать здёсь содержанія обоихъ сочиненій, равно какъ и Устава бълеческаго митр. Георгія, а воспользуемся одними и другимъ по частямъ въ соответствующихъ местахъ.

5) Поученіе Новгородскаго епископа (архіепископа) Иліи, адресованное имъ къ подв'ядомому духовенству вскор'я по занятіи каседры и вм'яст'я съ различными нравственными ув'ящаніями содержащее и н'ясколько каноническихъ предписаній <sup>2</sup>).

¹) Напечатано съ довольнымъ количествомъ пропусковъ въ Памятникахъ Россійской Словесности XII вѣка *Калайдовича*, стр. 173 sqq, и въ полномъ видѣ *Павловимъ* въ Памятни. канонич. права, № 2.

<sup>2)</sup> Весьма интересное поучение это открыто Павловыма въ одной рукописи Московскаго Публичнаго Музея (изъ собрания покойнаго А. Н. Попова) и напечатано имъ въ Журналъ Министерства Народнаго Просвъщения, въ Октябрьской княжкъ 1890-го года.

6) Наставленіе священникамъ того же архіепископа Иліи, написанное имъ вмёстё съ неизвёстнымъ по имени епископомъ Бёлгородскимъ, относительно двухъ особенныхъ случаевъ, могущихъ имёть мёсто при совершеніи литургіи 1).

Упоминается еще какой-то Өеодось, написавшій что-то каноническое <sup>1</sup>). Но какой и что—пока остается неизв'ястнымъ. Въ поздн'я шихъ сборникахъ не мало статей каноническаго содержанія, изъ которыхъ многія в'яроятно русскаго происхожденія и н'якоторыя можеть быть изъ до-монгольскаго періода. Но посл'яднія опять тоже не могутъ быть отд'ялены и указаны. (О новонайденномъ указанномъ поученіи Новгородскаго архіепископа Иліи, которое было предложено имъ священникамъ своей епархіи въ первое «сборное» воскресеніе по занятіи имъ каеедры, см. ниже между приложеніями къ этой глав'я).

Докончимъ ръчь объ епископахъ до-монгольскаго періода.

Мы сказали выше, что Андрей Боголюбскій потеривлъ неудачу въ своихъ стараніяхъ учредить у себя во Владимиръ особую митрополію. Кандидатомъ въ будущіе митрополиты, какъ мы тоже говорили, у него быль предназначень некій Өеодорь или, какъ ругательно называють его летописи, Оедорець, по однимь не вполне достовернымъ извъстіямъ-Русскій изъ знатнаго боярскаго рода и постриженикъ Печерскаго монастыря э), по другимъ такимъ же извъстіямъ—Грекъ, племянникъ Смоленскаго епископа Мануила 1). Объ этомъ Өеодоръ или Өедорцъ, послъ несостоявшагося дъла объ учрежденіи митрополіи во Владимиръ, лътописи в) разсказывають слъдующее: Андрей Боголюбскій ръшиль поставить его въ епископы Ростовскіе, но онъ, не смотря на всв увъщанія великаго князя, не хотель пойдти на поставленіе къ митрополиту въ Кіевъ, а пошелъ въ Константинополь, гдв и быль посвященъ патріархомъ; сввъ на канедрв, онъ оказался неистовымъ тиранном и совершенным злоджемъ: «мнози, -- говорять летописи, -пострадаща человецы оть него, въ держаньи его, и сёль изнебывши

¹) Напечатано въ Памятникахъ Россійск. Словесности, стр. 223, и перепечатано Павловымъ въ Памятни. канонич. права, № 4, соl. 75.

<sup>\*)</sup> У Кирика, по *Пав.*. соl. 38, § 57. У него же приводятся наибольшія выдержки изъ одной или нѣсколькихъ безъименныхъ "нѣкоторыхъ заповѣдей"; но русскія или переводныя эти заповѣди, остается неизвѣстнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Никоновской летописи II, 206 нач. (и Татишева III, 160, 161, 167 и 168).

<sup>4)</sup> Посланія патр. Луки Хризоверга въ Боголюбскому по списку въ Никон. літ. II, 184.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Лаврент. подъ 1169 г., Ипатск. подъ 1172 г., Никоновск. подъ 1170 и 1171 гг.

и оружья и конь, друзін же и работы добыша, заточенья и грабленья; не токмо простцемъ, но и мнихомъ, игуменомъ и еревмъ безмилостивъ сый мучитель, другимъ человвкомъ головы порвзывая и бороды, инымъ же очи выжигая и языкъ урвзая, а иныя распиная на ствнв и муча немилостивнв, хотя исхитити отъ всвхъ имвнье, имвнья бо бы не сытъ, аки адъ»; наконецъ онъ кончилъ твмъ, что повелвлъ затворить во Владимирв всв церкви, со включеніемъ и своего каеедральнаго собора, такъ что «не бысть звонвныя ни пвнья по всему городу»; послв всего Андрей Боголюбскій послаль его въ Кіевъ къ митрополиту, которымъ онъ и былъ казненъ, какъ злодвй и еретикъ.

Представлять дёло такъ, какъ представляють намъ его лётописи, было бы совершенно безъ смысла. Боголюбскій настоятельно ув'ящеваеть Өеодора идти на поставленіе въ Кіевъ; последній, не слушая его, идеть въ Константинополь, и, однако, когда возвращается, князь принимаеть его. Съдши на каеедру, Өеодоръ начинаеть неистово злодъйствовать, - князь всв его злодъйства терпить; наконець, онъ затворяеть во Владимиръ всъ церкви, князь и это терпить и только уже послъ сего отправляеть его на судъ къ митрополиту. Возможно ли такое теривніе отъ какого бы то ни было князя и твиъ болве оть Андрея Боголюбскаго, который гоняль епископовъ безъ малейшаго ствененія? Какимъ образомъ епископъ могъ неистовствовать не только надъ духовенствомъ, но и надъ мірянами, и притомъ надъ последними даже болье, чымь надъ первыми? Что будеть значить и какой смысль будеть имъть затворение всъхъ церквей? Наконецъ, какимъ образомъ совершенно изъ ряду вонъ выходящій злодей не казненъ безъ дальняго суда въ самомъ Владимиръ, а посланъ на судъ къ митрополиту въ Кіевъ? Само собою разумвется, что дело, представляемое летописцами безсмысленно, должно имъть какой-нибудь смыслъ. Если Өеодоръ поставился въ епископы не въ Кіевъ, а въ Константинополъ, то, нътъ сомнівнія, съ согласія Боголюбскаго; если Боголюбскій терпівль злодъйства Өеодора, такихъ или не такихъ размъровъ, какъ онъ изображаются въ летописяхъ, если онъ позволиль ему затворить во Владпмиръ всъ церкви, то, очевидно, были всего этого причины, - что епископъ дъйствовалъ съ попущенія и дозволенія князя. Въ чемъ же могло быть дёло? Өеодоръ съ дозволенія князя могъ отправиться для посвященія въ епископы не къ митрополиту въ Кіевъ, а въ Константинополь къ патріарху, только по той причинъ, что хотъль пріобръсти себъ отъ патріарха особыя права, и именно-единственно возможное для епископа право автокефаліи или независимости отъ митрополита,

съ непосредственнымъ подчинениемъ самому патріарху. Необходимо думать, что въ этомъ правъ автокефаліи и было все льло. Андрей Боголюбскій, не уствив получить для своего Владимира отдівльнаго митрополита, котълъ по крайней мъръ, чтобы его епископъ Ростовскій быль автокефальнымъ или независимымъ отъ Кіевскаго митрополита епископомъ и съ этою целію отправиль Өеодора въ Константинополь. Последній быль посвящень патріархомь въ епископы Ростовскіе, но получиль ли при семь право автокефаліи, это остается неизв'єстнымъ и, судя по последующему, гораздо вероятнее думать---неть, чемь да 1). Какъ бы то ни было, необходимо думать затемъ, что Өеодоръ, по возвращеніи изъ Константинополя, съ согласія князя, объявиль себя автокефальнымъ епископомъ, ибо только этимъ предположениемъ можеть быть со смысломъ объяснено то, что повъствують лётописи о неистовствахъ Өеодора далбе. Эти неистовства должны значить, что между епископомъ Ростовскимъ, который объявиль себя автокефальнымъ, и между митрополитомъ Кіевскимъ, который не котълъ признавать его автокефаліи, завязалась ожесточенная борьба, - что въ этой борьбѣ духовенство и граждане Владимирскіе раздѣлились на двѣ враждебныя партіи, изъ которыхъ одна держала сторону епископа, а другая сторону митрополита, и что епископъ съ княземъ и воздвигли безпощадное гоненіе на сторону съ ними несогласную, хотя весьма можегь быть, что, изображая эту безпощадность гоненія и представляя ее безпричиннымъ неистовствомъ Өеодора, летописцы и впадаютъ въ большее или меньшее преувеличение. Могло дело доходить и до затворенія всёхъ храмовъ Владимирскихъ, — этоть поступокъ со стороны епископа могь значить то, что онъ хотвль подвиствовать на сторону ему враждебную посредствомъ церковнаго отлученія. Конецъ борьбы быль тоть, что Боголюбскій выдаль своего епископа митрополиту. Что принудило къ этому князя и при томъ такого, вовсе не имъвшаго охоты уступать кому бы то ни было, князя, какъ Боголюбскій, остается неизвъстнымъ; но въроятно то, что Өеодоръ, не успъвъ добыть автокефалін въ Константинополь, объявиль себя автокефальнымь самозванно, что митрополить успёль доказать это и что такимъ образомъ

<sup>1)</sup> Никоновская літопись увіряєть, будто патріархъ потому поставиль Өеодора вь епископы, что повіриль увіреніямь, "яко ність ныні въ Кієві митрополита". На самомь ділі, ніть сомнінія, было не такъ: патріархъ не могь не знать, быль или не быль въ Кієві митрополить, а если, нарушая каноническія правила, взяль на себя поставить, то, конечно, потому, что или ему или его приближеннымь пцедро было заплачено.

онъ успъль вооружить противъ него, какъ противъ наглаго обманщика, все общественное мивніе Россіи, которому и не нашель возможнымъ нли благоразумнымъ сопротивляться Боголюбскій 1). Митрополить, получивъ въ свои руки Өеодора, предалъ его, если върнть лътописямъ, жесточайшей казни, именно: ему уръзали языкъ, отсъкли правую руку, вынули очи и затъмъ-если не самъ онъ послъ всего этого умерътакъ или иначе совсвиъ его казнили. Приводить въ невольное изумленіе эта нисколько не духовная, выходящая изъ всякихъ предъловъ по своей жестокости и безпримърная въ нашей исторіи, казнь; но сказать что-либо о ней мы поставлены недостаткомъ свёдёній въ совершенную невозможность: въроятно, вражда между митрополитомъ и епископомъ доходила до самой крайней степени (затвореніе епископомъ храмовъ Владимирскихъ, какъ мъра карательная противъ сторонниковъ митрополита, позволяеть думать, что дёло доходило до взаимныхъ проклятій), такъ что первый, получивъ въ руки последняго, по своему противъ него ожесточенію и снедаемый единственно чувствомь и жаждою мщенія, не въ состояніи быль соблюсти въ казни никакой мівры 2).

¹) Въ проложномъ житіи св. Кирилла епископа Туровскаго читаемъ, что онъ "Өеодорда, за укоризну тако нарицаемаго, ересь обличи и проклять его". Можно думать, что и всѣ епископы Юга, возбуждаемые своими князьями, конечно, весьма не сочувствовавшими стремленіямъ Андрея Боголюбскаго, были противъ притязаній Өеодора. А борьбу со всѣми епископами Боголюбскій не могь находить благоразумною (Кириллъ Т., какъ увѣряеть его проложное житіс, "многа посланія написа Андрею Боголюбскому отъ евангельскихъ и пророческихъ указаній". Очень можеть быть, что эти посланія касались дѣла Өеодорова; но, къ сожалѣнію, пока ни одного изъ нихъ неизвѣстно).

<sup>2)</sup> Уділь Суздальскій, только что открытый передь Боголюбскимь, быль одинь изъ самыхъ младшихъ и следовательно одинъ изъ самыхъ ничтожныхъ; не составляя части собственной Руси, а обнимая территорію инородческую, онъ быль къ тому же не собственная Русь, а нъчто только добавочное къ ней,--нъчто въ родъ нынъшняго Туркестана. И вдругъ князь этого какъ бы уже внърусскаго и только полурусскаго удела изъявляеть притязание на то, чтобы заменить собою великаго внязя Кіевскаго, чтобы стать распорядителемъ судебъ всей Руси и всёхъ ея внязей. Само собою предполагается, что такое совершенно необычайное и совершенно невъроятное притязаніе было встръчено всьми внязьями русскими не съ благодушіемъ и не съ равнодушіемъ, а съ самымъ крайнимъ пегодованіемъ. Но самому Боголюбскому князья ничего не могли сделать и съ какими бы ни худыми чувствами должны были преклоняться передъ силой. Темъ съ большимъ ожесточениемъ она должны были выместить свой гвъвъ и свою злобу на орудіи, его замысловь, когда представился имъ случай. Противъ самозваннаго архіепископа подняль борьбу митрополить, и необходимо думать, что князья съ жаромъ и рвеніемъ бросились ва сторону митрополита, что посредствомъ своихъ епископовъ они употребили всь

Нъть сомнънія, что этоть эпизодь борьбы Өеодора съ митрополитомъ не принадлежить къ числу лучшихъ страницъ Русской церковной исторіи, но нельзя до крайности не пожальть, что льтописцы наши намъренно или тенденціозно передають его до послъдней степени неудовлетворительно: болье чъмь въроятно, что въ своемъ полномъ и настоящемъ видъ онъ весьма много послужилъ бы къ характеристикъ времени. Во всякомъ случаъ, на той и на другой сторонъ мы видимъ между борющимися безпощадную жестокость, изъ которой слъдуетъ то заключеніе, что время вовсе не должно быть представляемо такимъ мягкимъ, какъ это наклонны дълать иные.

Епископы автокефальные или непосредственно зависимые оть патріарха назывались у Грековъ архіепископами. Одновременно съ тѣмъ, какъ епископъ Ростовскій добивался получить себъ значеніе автокефальнаго епископа, другой епископъ, именно-Новгородскій, получилъ его титло, но безъ его значенія, т. е. названіе архіепископа безъ соединенной съ нимъ автокефаліи. Настоящее автокефальное архіепископство могъ дать только патріархъ, освобождая епископа отъ власти митрополита и подчиняя непосредственно себъ, но епископу Новгородскому далъ архіепископство какъ простое титло Кіевскій митрополить. Въ 1165-мъ г., въ Марте месяце, посвященъ въ епископы Новгородскіе митрополитомъ Іоанномъ 4-мъ Илія, выбранный изъ священниковъ одной изъ Новгородскихъ церквей; въ томъ же году, спустя то или другое время послъ посвященія Иліи, ходиль изъ Новгорода въ Кіевъ къ митрополиту игуменъ Юрьева монастыря Діонисій, и «повельно бысть (съ этимъ Діонисіемъ) владыць архіепископство митрополитомъ - такъ передаютъ дело Новгородскія летописи і). Съ какой стати епископъ Новгородскій возведенъ быль митрополитомъ въ титулярные архіепископы, каковыхъ въ Греціи вовсе не было, л'ятописи нисколько не объясняють, но дёло довольно понятно само по себё. Выше мы говорили, что епископъ Новгородскій Нифонть, не признавая законности митр. Климента, взять быль патріархомь въ свою непосредственную власть и что такимъ образомъ онъ быль сдёланъ и сталь автокефальнымъ архіепископомъ. Преемникъ Нифонта († 1156), когда

усилія возбудить противъ Боголюбскаго въ лицѣ Феодора возможно сильную бурю общаго гнѣва... Такъ представлять дѣло необходимо; а при такомъ представленіи дѣла станеть до нѣкоторой степени понятною и совсѣмъ необычайная по своеѣ жестокости казнь, которой подвергся Феодоръ. До послѣдней степени возбужденнай вражда князей къ патрону хотѣла выместить и показать себя на кліенть...

<sup>1)</sup> Новгор. 1-я лът..

посл'в Климента снова явились на канедр'в митрополичьей законные митрополиты, опять сталь простымь епископомь, ибо опять подчинылся митрополиту. Но послѣ архіепископа, что по названію болѣе и важнъе, чъмъ епископъ, Новгородцамъ не хотълось имъть простого епископа, — и вотъ они и придумали доставить своему епископу не значеніе архіепископа (автокефалію), а его имя, какъ почетный титуль (бывъ съ своимъ изобрѣтеніемъ далекими предтечами Петербургскаго періода). Митрополить, давая епископу имя или титло архіепископа, нововводиль туть такую затью, которой совсыть не знала церковь Греческая. Но такъ какъ затъя была совершенно невинная, ибо все дело было въ одномъ и простомъ имени, и притомъ такая, о которой можно было и не доводить до свъдънія патріарха, что по всей въроятности митрополить и сделаль 1): то, получивь оть богатыхъ Новгородцевъ или отъ ихъ богатаго владыки приличные дары, онъ и могъ охотно согласиться ее допустить. Что касается до епископовъ Новгородскихъ, то титулъ архіепископа, не давъ имъ никакихъ правъ, прибавиль имъ нравственнаго авторитета, какъ людямъ, почтённымъ особымъ титломъ, и безспорно возвысилъ ихъ надъ другими епископами, потому что имя архіепископа значить если не начальника надъ епископами, то во всякомъ случав начальнаго епископа 2).

## IV.

## Приходское духовенство и приходы.

Обращаемся въ низшему или приходскому духовенству.

О томъ, какъ нужно думать относительно самаго перваго появленія у насъ священниковъ, съ запасомъ которыхъ Владимиръ приступилъ къ общему крещенію народа, мы уже говорили выше. Прежде всего онъ имълъ то или другое нъкоторое число ихъ уже готовымъ въ священникахъ тъхъ Варяговъ-христіанъ, которые были въ Кіевъ передъ его крещеніемъ. Затъмъ, изъ похода Корсунскаго онъ при-

<sup>1)</sup> Патріархи называють архіепископовъ Новгородскихъ епископами въ половинъ XIV в. (Миклош. Acta Patriarch. Constantinop. I, 347).

<sup>2)</sup> Т. е. по словопроизводству; въ приложеніи въ автокефальнымъ епископамъ оно вовсе не значило начальнаго епископа, а значило епископа, непосредственно водчиненнаго патріарху. Въ нашихъ Азбуковникахъ: "архіепископъ—пачало епископомъ, рекше начальствуяй (надъ епископы), архіепископи (бо) учинени, яко да вазираютъ надъ епископы"...

вель съ собою священниковъ греческихъ. Такъ какъ однихъ и дру-. гихъ не могло быть достаточнымъ для того, чтобы приступить къ общему крещенію народа и такъ какъ последніе изъ нихъ, по незнанію русскаго языка, имъли быть болье общими руководителями дъла крещенія, чімъ принимать на себя дійствительное пастырство надъ крещенными: то со всею въроятностію следуеть думать еще, что было выписано и получено большее или меньшее количество священниковъ изъ Болгаріи и, можеть быть, также изъ Венгерской Руси. Такъ или иначе создавъ необходимый запасъ священниковъ, Владимиръ приступиль къ общему крещенію народа. Но съ минуты приступа къ сему последнему открывалась нужда уже не во временномъ только большемъ или меньшемъ ихъ запасъ, а въ томъ, чтобы дать ихъ въ возможнодостаточномъ количествъ всей странъ, чтобы представить и поставить то огромное ихъ количество, при которомъ бы всв новокрещенные не по имени только, а на самомъ дълъ оказались съ своими пастырями и при которомъ бы могли быть образованы приходы более или мене въ обыкновенномъ смысле этого слова. Какъ ведено было правительствомъ это дёло созданія первыхъ священниковъ для всей страны, въ летописи, къ сожалёнію, не находимъ извёстій. Она сообщаеть, что-Владимиръ сейчасъ или вскоръ послъ возвращения изъ похода подъ-Корсунь «пославъ нача поимати у нарочитыя чади дъти и даяти нача на ученье книжное»; но, какъ уже мы говорили выше, это извъстіе нужно понимать такъ, что дъти нарочитой чади или бояръ были собраны и розданы на ученье книгамъ не съ тою спеціальною целію, чтобы приготовить въ нихъ будущихъ священниковъ, а съ тою общею цълію, чтобы сдълать ихъ просвъщенными людьми, чтобы съ ихъ генераціи ввести въ сословіи боярскомъ образованность и просв'ященіе, о чемъ, какъ это необходимо думать, заботился Владимиръ. Дъти бояръ необходимы были для великокняжеской службы и нельзя думать, чтобы правительство ръшилось пожертвовать ими церкви, тъмъ болъе, что въ жертвъ этой не было никакой нужды, ибо для церкви совершенно было безразлично-будуть ли ея священники изъ дътей боярскихъ или изъ кого бы то ни было. Съ другой стороны, и сами бояре не могли имъть ни малъйшей охоты на то, чтобы отпустить дътей своихъвъ священники, ибо это значило бы то же, что имъть охоту отдатьсвоихъ дътей на низведение изъ бояръ въ пролетарии.

Не имън положительныхъ извъстій, остается дълать предположенія. Единственное предположеніе, которое можеть быть здъсь дълаемо, есть слъдующее: крестивъ каждую большую область, Владимиръ оста-

вляль вездё нёкоторое количество священниковъ изъ того общаго запаса ихъ, который имълъ, и одновременно съ симъ было приступаемо въ каждой области къ набору кандидатовъ въ священники изъ ея новокрещенныхъ или новообращенныхъ. Если бы кому-нибудь не кстати вспомнилось, что апостоль и за нимъ отеческія правила запрещають ставить во священники новокрещенныхъ, то отвъть этому кому-нибудь тоть, что нарушить запрещение была неизбежная нужда, что причина, по которой оно сдълано: да не разгордився въ судъ впадета діаволь, у насъ вовсе не имъла приложенія и что по нуждъ бывало нарушение каноновъ и въ самой древней церкви, какъ свидътельствують тв же каноны '). Сейчась мы сказали, что дети боярскія набраны были въ ученье книгамъ не для приготовленія во священники; но и вообще думать, будто первые кандидаты во священники были набираемы изъ дътей, значить предполагать то, что изъ всего есть наименте втроятное. Набрать детей значило-обречь себя на продолжительное ожиданіе, между тімь какь вь священникахь была настоятельная нужда: съ какой же бы непостижимой стати набрали детей, а не взрослыхъ? Очень можеть быть, что не вполнъ строго сообразовались съ предписаніемъ каноновъ церковныхъ, требующимъ, чтобы во священники были поставляемы люди не моложе 30-лътняго возраста, какъ не со всею строгостію наблюдалось у насъ это предписаніе и во все последующее время, но совершенно необходимо предполагать, что были набираемы въ кандидаты не дети, а люди взрослые, которые, послѣ возможно скораго и бѣглаго приготовленія (о которомъ скажемъ вследъ за симъ ниже), тотчасъ же могли бы быть поставляемы во священники.

Одинъ разъ сдёланнымъ наборомъ кандидатовъ во священники вовсе не могли кончиться заботы правительства по приготовленію сихъ послёднихъ. Напротивъ, послё перваго набора долженъ былъ имѣтъ мѣсто цёлый періодъ таковыхъ правительственныхъ наборовъ, который, какъ нужно думать, въ однихъ мѣстахъ окончился ранѣе, въ другихъ позднѣе, но который вообще продолжался не менѣе какъ до половины княженія Ярослава, а можетъ быть и значительно далѣе: лѣтописи свидѣтельствуютъ, что такой правительственный наборъ сдѣланъ былъ по приказанію Ярослава въ Новгородѣ въ 1030 году ²). Нѣтъ сомнѣнія, что самый первый наборъ кандидатовъ во священники во всѣхъ областяхъ былъ наборомъ чисто и буквально принудительнымъ, что,

<sup>1) 1</sup> всел. соб. пр. 2.

<sup>2)</sup> Софійск. лет. въ Полн. собр. летт. т. У и Никон. лет. подъ симъ годомъ.

при отсутствін добровольных рокотниковь, кандидаты были набираемы или вербуемы силой, при чемъ сейчасъ помянутый примъръ Новгородскаго набора 1030 года даеть основанія предполагать, что вербовка и доставка или поставка нужнаго количества кандидатовъ была возлагаема на старостъ крестьянскихъ обществъ 1). Съ перваго взгляда представлилось бы въроятнымъ предполагать, что не одинъ первый наборь быль принудительнымь, но что и несколькое или даже многое последующие были таковыми же, такъ что нужно было бы думать, что священство довольно долгое время было своего рода военною повинностію, имъвшею причинять правительству не мало заботь и хлопоть. Едва яп однако следуеть предполагать это на самомъ деле. Глубоко искренняя и настоящая привязанность къ христіанству явилась не варугь, но предубъждение противъ него должно было пройдти довольно скоро, а вивств съ симъ столько же скоро должны были явиться и добровольные охотники идти въ священники. Совершенно естественно стремиться человъку перейдти изъ худшаго положенія въ лучшее; если правительству окажется нужда призвать людей къ новому роду дъятельности и если для него при этомъ безразлично, изъ кого бы эти дюли ни были, то оно всегда найдеть желающихъ поспъшить на его призывъ изъ числа техъ людей, для которыхъ новое положение будетъ большимъ или меньшимъ улучшеніемъ противъ прежняго. Положеніе нашего приходскаго духовенства, собственно говоря, съ самаго начала было вовсе и далеко не блистательнымъ. Но все же быль весьма немалочисленный классъ людей, для которыхъ оно должно было представляться значительно лучше ихъ собственнаго положенія. А такъ какъ для правительства было совершенно безразлично-пойдуть ли во священники эти люди или другіе, то и представляется не мало въроятнымъ думать, что послъ перваго же набора изъ числа сихъ людей явились добровольные охотники идти во священники и что такимъ образомъ послъдующіе правительственные наборы послъ самаго перваго были не столько принудительными вербовками, сколько вызываниемъ и набираніемъ добровольныхъ охотниковъ.

Когда этихъ добровольныхъ охотниковъ явилось столько, что ими несомивно уже имвло быть обезпечено дальнвишее пополнение священниковъ, правительство должно было прекратить свои наборы и

<sup>1) &</sup>quot;Приде (Ярославъ) къ Новугороду (и) собра отъ старостъ и поповыхъ дътей 300 учити книгамъ". Отъ старостъ, какъ уже мы говорили выше, нужно понимать не такъ, что дътей ихъ, а такъ, что имъ, какъ представителямъ крестъянскихъ обществъ, приказано было набрать кандидатовъ изъ сихъ послъднихъ.

священство начало существовать, такъ-сказать, само о себѣ, помимо его заботъ.

Вовсе не изъ дътей бояръ было составлено наше духовенство первоначально посредствомъ правительственныхъ наборовъ: вовсе не дъти бояръ шли у насъ во священники и въ послъдующее время. Никто не пойдеть изъ лучшаго положенія въ худшее и всякій пойдеть только изъ худшаго положенія въ лучшее, воть общій законъ, который, въ приложеніи къ нашему священству, долженъ былъ действовать такъ же, какъ и вездв, и по силв этого закона оно должно было составиться и составляться изъ людей снизу. Положение нашего приходскаго духовенства въ періодъ до-монгольскій и матеріально и нравственно было такъ незавидно, что охотники идти во священники могли быть ни изъ бояръ, ни изъ купцовъ, ни вообще изъ зажиточныхъ людей, хотя бы то и крестьянъ, а только изъ людей бъднъйшихъ, были они горожане или крестьяне, вообще изъ людей городскихъ или сельских в настолько бъдных в, что священство было бы для них в пріобрътеніемъ. Очень можетъ быть, что въ періодъ домонгольскій еще и не существовало у насъ никакого ограниченія относительно поступленія мірянъ во священники, какъ существовало это ограниченіе въ Грепін и какъ посл'в находимъ его и у насъ '). Но и безъ положи-

<sup>1)</sup> Міряне, поступавшіе во священники, переставали нести государственныя повинности, следовательно, такъ сказать, пропадали для государства и переставали для него существовать: чтобы уменьшить ущербь для государства отъ поступленія мірянъ въ священники и дълаемы были ограниченія относительно этого поступленія. Въ Греціи въ древивниее время, начиная съ Константина Великаго, существовали сабдующія ограниченія: 1) въ городахъ запрещено было принимать въ влиръ такъ называемыхъ декуріаловъ или куріоновъ (decurio, curialis, βουλευτής), обязанных нести разныя общественныя повинности, и вообще болье состоятельныхъ граждавъ (называвшихся плебеями,--plebeji divites), а равнымъ образомъ средне-низшаго разряда государственныхъ чиновниковъ (adparitor, cohortalinus, та Е є шту (за деревнях выбирать священников только из жителей самых деревень, а въ помъстьяхъ только изъ состоящихъ въ нихъ крестьянъ, (еуапотрафос),— Cod. Theod. lib. XVI, tit. II, legg. 3, 6 (законы Константина Великаго, въ которыхъ прямо объясняются побужденія въ ограниченію), 17 и 33; Cod. Justinian. lib. I, tit. III, leg 11, Novell. 6 cap. 4 и 123 cap. 15, cfr у Рами и П. I, 74 sqq (Никон. Кормч. гл. 42, § 47 и 51). Въ позднѣйшее время изъ числа этихъ ограниченій какъ будто не существовало ограниченія относительно состоятельныхъ городскихъ гражданъ (декуріоновъ и плебеевъ),--- Царскія книги lib. III, tit. 1, §§ 28 и 32, tit. III, § 6, cfr у Рами и П. ibid. Что касается до того, какъ было у насъ въ Россіи въ позднайте время, то въ договорной грамота вел. вн. Василія Дмитріевича и митр. Кипрівна постановляется: "а слугь монкь внязя великаго и моихъ данныхъ людей въ діаконы и въ попы митрополиту не ставити",--Акт.

тельнаго ограниченія, на основаніи одного лишь указаннаго нами общаго соціальнаго закона, что никто не пойдеть изъ лучшаго положенія въ худшее (а также и того закона, что никто не пойдеть изъ худшаго положенія едва въ нѣсколько лучшее, но съ трудомъ пріобрѣтаемое, ибо для исканія священства нужно было учиться грамотѣ) должно было случиться, чтобы между мірянами сталь поставлять кандидатовъ во священники только одинъ бѣднѣйшій ихъ классъ,—тотъ классъ, который въ старое время носиль общее названіе бобылей и казаковъ, а въ настоящее время носить общее названіе пролетаріевъ.

Но какъ никогда не бываетъ правила безъ исключенія, такъ весьма возможно думать, что въ видѣ исключенія поступали иногда во священники и люди богатые, имѣвшіе внутреннее расположеніе къ сзященству и желавшіе посвятить себя Богу нѣсколько иначе, чѣмъ тѣ, которые постригались въ монахи. Это тѣмъ болѣе должно было случаться въ періодъ до-монгольскій, что тогда священство и монашество еще были, такъ-сказать, довольно въ одной цѣнѣ и что послѣднее еще не заслоняло до такой степени перваго, какъ это случилось послѣ 1).

Необходимо впрочемъ думать, что главный контингентъ священства составляли не міряне, а д'яти самихъ священниковъ. Тѣ, которые полагають, что насл'ядственность духовенства есть у насъ вещь очень недавняя, весьма ошибаются. Въ старое время не было у насъ насл'ядственности, узаконенной въ томъ смысл'я, чтобы мірянамъ совершенно загражденъ былъ доступъ къ священству, какъ это было въ нов'яйшее время до недавнихъ поръ; но въ старое время была насл'ядственность не только обычная, но даже и узаконенная въ томъ смысл'я, что д'ятямъ священниковъ, желавшимъ идти по стопамъ отцовъ, предоставлены были н'якоторыя важныя льготы. Обычай, чтобы д'яти

ЭБСИ. I, № 9, стр. 5 соl. 2. Но представляется вѣроятнымъ думать, что въ періодъ домонгольскій еще не было этого ограниченія на основаніи слѣдующаго: во-первыхъ, митр. Кирилъ въ дѣяніяхъ Владимирскаго собора 1274 г. между прочимъ предписываетъ дознаваться относительно ищущаго священства, не бѣгаетъ ли онъ даней,—въ Памятнн. Павл. соl. 91, изъ чего должно заключать, что данныхъ людей дозволялось ставить во священники; во вторыхъ, ханы монгольскіе въ своихъ ярдыкахъ дозволяютъ митрополитамъ принимать въ клиръ кого бы то ни было; но если бы прежде существовало ограниченіе, то едва ли бы ханы отмѣнили его.

<sup>1)</sup> Митр. Кириллъ въ дъяніяхъ Владимирскаго собора 1274-го г. даетъ знать, что иногда поступали въ священники люди, имъвшіе челядь (предписываетъ смотръть, чтобы ищущій священства не томилъ своей челяди голодомъ и наготою), — въ Памятин. Повлов. соl. 91.

священниковъ шли также во священники, долженъ быль установиться очень просто и естественно и совершенно необходимымъ образомъ. Всякій человъкъ приготовляеть своихъ дътей къ тому, что есть онъ самъ по своему положенію или по своимъ занятіямъ, - иначе этого не можеть быть; натурально, что и священники готовили своихъ детей именно къ священству, а не къ чему нибудь другому. Для поступленія во священники требовались грамотность и умінье священствовать въ смыслъ умънья совершать церковныя службы и исправлять церковныя требы: кому было естественные учиться первой и кому было удобнъе и сподручнъе учиться второму, какъ не дътямъ священниковъ, которыя учителями грамоты могли имёть своихъ отцовъ, а учиться священству въ помянутомъ смысле должны были въ продолжение всего своего д'втства? Сынъ священника, не хотъвшій идти во священника, долженъ быль выбыть въ разрядъ тяглыхъ людей; такъ какъ это выбытіе не могло сдёлать его богатымъ, то остаться бёднякомъ нетяглымъ все-таки было предпочтительнее, чемъ стать беднякомъ тяглымъ. Такимъ образомъ, по всему сказанному, самъ собою долженъ быль установиться обычай, чтобы дёти священниковъ шли преимущественно въ тъ же священники. Обычай этотъ до того быль естественъ и явиться и установиться ему до того казалось всёмъ натуральнымъ и необходимымъ, что поповъ сынъ, не умъющій грамоть и следовательно не хотящій идти во священники, считался какимъ-то выродкомъ и уродомъ, --- онъ назывался изгоемъ, что означало какъ бы заштатный классъ людей потерявшихъ и какъ бы промотавшихъ право принадлежать къ тому сословію, къ которому они дотол'в принадлежали 1). Гражданское правительство съ своей стороны предоставляло льготы детямъ священниковъ въ тъхъ своихъ узаконеніяхъ, что, во-первыхъ, сынъ священника, пока онъ жилъ при отцъ, не былъ дълаемъ тяглымъ человъкомъ,--во-вторыхъ, что если бы онъ самъ отделился отъ отца и добровольно поступиль въ тяглые люди, то и после этого онъ все-таки могь, если бы хотёль, быть поставлень во священники <sup>2</sup>). Смыслъ втораго узаконенія ясень; что касается до перваго, то правительство, не привлекая къ отбыванію государственных повинностей сына священника,

<sup>1)</sup> Въ подложной грамотъ Всеволода Новгородской св. Софін: "изгон три: поповъ сынъ грамотъ не умъетъ"... (у преосв. Макарія въ Ист. т. 2, изд. 2, стр. 383).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ помянутой Уставной грамотѣ вел. вн. Василія Димитріевича и митр. Кипріана: "который поповичъ будеть писанъ въ мою (великаго князя) службу, а восхочеть стати въ поцы или діаконы, ино ему волно стати; а поповичъ, который живеть у отца, а хлѣбъ ѣстъ отцовъ, ино той митроподичъ".

который еще не избраль рода жизни, конечно, хотьло дать ему чрезъ это возможность готовиться кь священству. Наслъдственность духовнаго званія, совершенно естественная по существу дъла, несомнѣнно ведеть свое начало оть самаго перваго времени: въ 1030-мъ году Ярославъ приказываеть въ Новгородъ набрать кандидатовъ во священники «отъ старость», т. е. чрезъ старость у крестьянъ, и «отъ поповыхъ дътей» 1).

Изъ сказаннаго нами выше следуеть, что у насъ явились свяшенники въ болве или менве достаточномъ количествв въ весьма непролоджительномъ времени после того, какъ, приступивъ къ общему крещенію страны, вивств съ твиъ приступили и къ образованію ихъ сословія. Что это было действительно такъ, имень мы и положительныя доказательства. Подъ 1051-мъ г., по поводу поставленія Иларіона въ митрополиты, летопись разсказываеть, что у Ярослава было подъ Кіевомъ село или имъніе (мыза, ферма) Берестовое, въ которомъ была церковь святыхъ апостоловъ, и что въ этомъ селъ при сейчасъ названной церкви онъ набдёль или содержаль многихъ поповъ («попы многы»). Если совершенно безъ всякой нужды, а потому только, что «нопы любяще по велику», Ярославъ содержаль многихъ священниковъ при церкви, находившейся въ его имъніи, то ясно, что въ последнихъ вовсе не чувствовалось недостатка. Что касается до всего последующаго времени періода до-монгольскаго, то следуеть вообще думать, что священниковъ у насъ быль не недостатокъ, а избытокъ, превышавшій болье или менье дыйствительную нужду.

Кандидатами во священники были, какъ мы сказали, во-первыхъ дъти священниковъ, во-вторыхъ—желавшіе міряне. Такъ какъ между послъдними нужно предполагать желавшихъ идти во священники лишь въ одномъ бъднъйшимъ ихъ классъ, то можетъ казаться съ перваго

<sup>1)</sup> Въ Греціи съ этою наслъдственностію священства доходило даже до того, что нъкоторые старые священническіе роды получали отъ императоровъ наслъдственное право священства (имъвъ быть ставимы епископами, хотя бы и были недостойны или, если не хотъли идти во священники, имъвъ право на мъста, которыя сдавали въ аренду другимъ), см. Вальсамона у Ралми и П. П. 380 (о наслъдственности священства у Армянъ — Трулльск. соб. пр. 33. О наслъдственности священства у Сербовъ см. нашу книгу Краткій очервъ исторіи православныхъ церквей болгарской, сербской и румынской, стр. 692 fin.: "да се попъ отъ попа стави". Въ одной статьъ о Кавказъ, — "Въ Сванетіи", помъщ. въ Въстникъ Европы 1886 г., Августъ, стр. 579, мы встрътили, что тамъ была и есть наслъдственность священства. Вообще, необходимо принимать, что наслъдственность священства была вездъ, гдъ были женатые священники).

взгляда, что вообще кандидаты во священники были не особенно многочисленны. На самомъ дёлё это не такъ. Во-первыхъ, уже однё дёти священниковъ, изъ коихъ большая часть несомивнию предпочитала стремиться къ священству, чвмъ выходить въ тяглые люди-въ крестьяне, представляли собою такой контингенть, который должень быль вполнъ обезпечивать нужду, ибо съ каждымъ поколъніемъ ихъ число, естественно, все болье и болье должно было увеличиваться. Во-вторыхъ, хотя между мірянами могли имъть охоту идти во священники только люди изъ класса бъднъйшаго, однако не должно представлять себъ классъ этотъ малочисленнымъ, ибо извъстно, что классъ бъдныхъ людей нигде не бываеть малочисленъ. Необходимо думать, какъ уже мы говорили, что ни матеріально, ни нравственно духовенство наше не было поставлено въ періодъ до-монгольскій особенно или сколько нибудь хорошо; но для бёдныхъ людей возможность попасть во священники все-таки должна была представляться значительнымъ пріобрътеніемъ, все-таки значительною перемьною худшаго на лучшее, и если не совсёмъ выходомъ изъ пролетаріевъ, то по крайней мере переходомъ въ аристократы между сими последними. По всему этому необходимо думать, что для нашего класса мірянъ священство составляло предметь самыхъ горячихъ желаній, что оно было целію ихъ завътныхъ стремленій, подобно тому, какъ для людей всъхъ классовъ пълю таковыхъ стремленій служить то самое высшее, чего они могуть достигнуть. А следовательно необходимо думать, что міряне эти не только шли во священники, когда ихъ звали туда, но и сами изъ всъхъ силь добивались священства, употребляя всъ старанія о томъ, чтобы приготовить себя къ нему со стороны грамотности или вообщеспособности совершать съ грвхомъ пополамъ церковныя службы і). Но если такимъ образомъ не только не было недостатка въ кандидатахъ во священники, но и было ихъ изобиліе, то вивств съ симъ по тоглашнимъ обстоятельствамъ должны были явиться почти въ такомъ же изобиліи и священники.

Въ періодъ до-монгольскій, какъ и послів до новівниаго времени, не было чего-нибудь похожаго на штаты приходскихъ священниковъ, напротивъ приходы пользовались совершенно неограниченной свободой иміть священниковъ столько, сколько сами хотіли. Такъ какъ

<sup>1)</sup> Въ древнее время довольно дорого стоило поставиться во священники, о чемь скажемъ ниже. Со всею въроятностію нужно предполагать, что у насъ, какъ это было въ Греціи, бъдные люди, желавшіе поставиться во священники, собирали деньги на посвященіе по міру.

приходы обязаны были содержать священниковъ, то, разумъется, долженствовала быть какая-нибудь норма, свыше которой и сами прихожане не могли желать имъть священниковъ 1). Но поелику, съ одной стороны, содержаніе крайне невзыскательныхъ священниковъ тогла было совсёмъ не то, что въ настоящее время, а съ другой стороны-для прихожанъ было твиъ лучше, чвиъ было ихъ болве, то необходимо думать, что тогдашняя норма, определявшаяся не кемъ-нибудь сверху, а просто самими прихожанами, относилась къ нынвшней накакъ не менъе какъ 10 къ 1, т. е. что считавшееся тогда нормальнымъ число священниковъ было по крайней мъръ въ 10 разъ болъе нынъшняго. Если не было препятствій со стороны прихожанъ, чтобы священниковъ было множество, то темъ мене оне могли быть со стороны епископовъ. Какого бы множества священниковъ ни желали себъ прихожане, епископы не имъли никакого права отказывать имъ, ибо норма количества, какъ мы сказали, могла опредъляться только желаніемъ прихожанъ и болье ничьмъ. Съ другой стороны, обстоятельства авла имвли себя такъ, что епископы не только не должны были останавливать прихожанъ, когда они желали себъ черезъ-чуръ много священниковъ, а напротивъ только должны были съ охотою удовлетворять ихъ желаніемъ, какъ бы онв ни были неумвренны и неблагоразумны. За каждое поставление во священники въ то время епископы взимали опредвленную, довольно высокую, плату, которую еще сами возвышали произвольно и незаконно. Чёмъ болёе приходилось имъ ставить священниковъ, темъ более для нихъ было выгодно. Въ виду этого, епископы не только не должны были унимать прихожанъ, когда они желали себъ священниковъ черезъ-чуръ много, а напротивъ должны были всевозможно поощрять ихъ къ тому, чтобы они желали ихъ какъ можно болъе. Если мы допустимъ весьма возможное предположеніе, что у насъ люди не были болье совершенны, чвиъ въ Греціи. то, судя по тамошнимъ порядкамъ, не невъроятно предположить, что съ этимъ размножениемъ священниковъ епископы позволяли себъ даже злоупотребленія. Въ Греціи епископы до такой степени обратили поставленіе священниковъ въ простую статью дохода, что ставять ръшительно всякаго желающаго, кто, желая поставиться, въ состояніи приличнымъ образомъ заплатить. Но такъ какъ, съ одной стороны,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ позднъйшее время норма эта доходила до того крайняго, что при 15 дворахъ прихода бывало при церкви по два священника, см. Правосл. Собесъдн. 1863-го г., кн. ПІ, стр. 54.

правила каноническія різтительно требують, чтобы священники были рукополагаемы не иначе, какъ въ извъстные приходы 1), а съ другой стороны, прихожане не могуть же содержать столькихъ священниковъ, сколько бы имъ ни наставили епископы, то въ Греціи выдумано ставить священниковъ номинально-приходскихъ или приписныхъ, которые только причисляются къ извъстнымъ приходамъ, но нисколько не состоять въ нихъ дъйствительными священниками, и которые, будучи въ сущности безприходными, представляютъ собою только кандидатовъ на имъющія открыться мъста 2). Нъть ничего невозможнаго, что это злоупотребленіе существовало и у насъ въ Россіи. Подъ 1159-мъ г. въ летописяхъ читаемъ, что въ этомъ году Ростовцы и Суздальцы выгнали отъ себя епископа своего Леона, «зане умножилъ бяше церкви, грабяй попы». Въ не совсемъ вразумительныхъ словахъ летописей, по всей въроятности, разумъется одинъ изъ видовъ того злоупотребленія, о которомъ мы говорили сейчасъ, именно-что Леонъ умножиль количество приходовь съ темъ, чтобы иметь возможность какъ можно болье ставить священниковъ, съ которыхъ онъ браль весьма высокую плату за поставленіе 3).

Итакъ, что касается до количества приходскихъ священниковъ въ періодъ до-монгольскій, то, повторяемъ, необходимо представлять дѣло такъ, что не только не чувствовалось въ нихъ недостатка, а напротивъ было ихъ великое изобиліе,—что тогдашняя норма превышала нынѣшнюю приблизительно, по крайней мѣрѣ, разъ въ десятъ.

Пока продолжался періодъ правительственныхъ наборовъ, забота о зам'вщеніи приходовъ священниками лежала на правительствъ, которое или само непосредственно вело дъло, назначая кандидата на каждый приходъ изъ им'ввшагося у него запаса или предоставляя этотъ свой запасъ кандидатовъ гуртомъ въ распоряженіе епископовъ. Посл'є того какъ правительство устранилось отъ приготовленія кандидатовъ, забота о зам'вщеніи приходовъ священниками не стала д'вломъ епископовъ, которые вовсе не им'вли въ своемъ распоряженіи людей, которыхъ бы они могли ставить, а сполна и исключительно легла на самихъ прихожанъ. Умиралъ или выбывалъ священникъ: прихожане

<sup>1) 4</sup> BCCI. coo. np. 6.

<sup>2)</sup> Объ этихъ священникахъ номинальныхъ и приписныхъ см. новедлу Аленсвя Коминиа у Passu и II. V, 295: ἀπογεγραμμένοι μεν ὑπάρχουσι καὶ δουλευούσι τῆ ἐκκλησία, οὐ λαμβάνουσι δὲ τι, ἀλλ' ἐλπίδι καὶ μόνη τρέφονται προκοπῆς.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ Петровскомъ дополненіи къ архіерейской присягь: "поповъ (миж архіерею) для прибытку не умножать".

сами обязаны были найти ему преемника и привести его къ епископу; последній же только посвящаль его или, если уже онь быль посвищенный, только благословляль. Можеть показаться съ перваго взгляда, что эта обязанность прінскивать священниковъ составляла въ древнее время весьма трудную заботу для прихожанъ. Но изъ того, что сейчасъ выше сказали мы о множествъ желавшихъ тогда поступить во священники, следуеть, что это было вовсе не такъ. Прихожане разве въ крайне ръдкихъ случаяхъ могли быть поставляемы въ необходимость прінскивать кандидатовь, большею же частію долженствовало быть такъ, что кандидаты сами являлись къ нимъ въ томъ или другомъ множествъ и имъ оставалось только выбирать '). Само собою разумъется, что чъмъ богаче быль приходъ, тъмъ большее должно было являться и число кандидатовъ. Но и приходы наибъднъйшіе не должны были оставаться совсёмь безь охотниковь занять ихъ. Мы сказали выше, что у насъ, какъ и въ Греціи, въроятно существоваль обычай ставить священниковъ только приписныхъ, священниковъ только in spe. Для подобныхъ священниковъ и приходы самые худые составляли все-таки нѣчто; а такъ какъ въ древнее время была для священниковъ совершенно полная свобода переходить съ прихода на приходъ, то они охотно должны были занимать и худые приходы на время до пріисканія лучшихъ, на которые могли перем'вщаться при первой открывшейся возможности. Судя по послёдующему, послё-монгольскому, старому времени, нужно думать, что если не всегда, то иногда прихожане заключали со священниками контракты, въ которыхъ, съ одной стороны, давалось обязательство доставлять приличное содержаніе, а сь другой добросовъстно и неукоснительно исполнять обязанности \*). Такъ какъ съ приходовъ бъдныхъ священники могли уйти во всякое время и такимъ образомъ прихожане этихъ приходовъ подвергались опасности внезапно оказаться совсёмь безъ священ нека, то по сей нъть сомивнія, причинъ иногда назначался и прописывался въ контрактв срокъ, на который нанимался священникъ къ приходу <sup>э</sup>) и ранъе котораго, подразумъвается, онъ не могъ его оставить (А такъ какъ въ богатыхъ приходахъ прихожане могли наоборотъ отказывать священникамъ отъ ивсть по истечени договореннаго или контрактнаго

<sup>1)</sup> Малорусская пословида говорить: "А бы люде, а попъ буде".

<sup>2)</sup> Образецъ поздибёшихъ таковыхъ контрактовъ или "порядныхъ" см. въ Акт ахъ Юридич. 1838-го г. № 185.

<sup>\*)</sup> Ibid..

времени: то въ этихъ приходахъ уже не прихожане были въ зависимости отъ священниковъ, а напротивъ священники становились въ зависимость отъ прихожанъ, cfr въ Акт. Ист. т. V, № 122).

Сейчасъ помянутое нами право перехода состояло въ томъ, что священникъ, поставленный на одинъ приходъ, во всякое время (по скольку не связанъ быль договоромъ), по своей доброй воль, могь оставить его и пойдти искать себ' другой не только въ предълахъ своей собственной епархіи, но и гдё бы то ни было въ чужихъ епархіяхъ. Для этого требовалось только, чтобы священникъ запасся отъ архіерея такъ называемой отпускной грамотой, изъ которой бы явствовало, что онъ есть не самозванець, а действительно поставленный священникъ и что онъ не состоить подъ запрещениемъ. Съ этой грамотой онъ искалъ себъ новаго прихода, и когда находилъ, то утверждаемъ быль архіереемъ на новомъ місті посредствомъ грамоты благословенной. Такъ какъ всякому человъку естественно желать лучшаго, то само собою разумъется, что священники не упускали пользоваться правомъ перехода, стремясь съ худшихъ приходовъ на лучшіе, а изъ этого следуеть, что они представляли собой людей более или менее бродячихъ, были пастырями, которые какъ можно чаще старались мънять своихъ овецъ і).

Со всею въроятностію или, лучше сказать, съ совершенною несомнительностію должно предполагать, что у насъ въ періодъ до-монгольскій, по подобію Грековъ, были ставлены въ приходскіе священники не только бълые священники, но и монахи или іеромонахи. Въ имперіи Греческой съ весьма древняго времени, съ самого Константина Великаго, сдѣлано было значительное ограниченіе относительно принятія въ клиръ мірянъ (см. выше стр. 430), такъ что иные епископы должны были нуждаться въ клирикахъ. Предъ епископами были монахи, которые представляли собою мірянъ, отказавшихся отъ міра, которые освобождены были отъ всѣхъ обязательствъ мірскихъ (ибо это такъ было) и которые отданы были въ подчиненіе имъ—епископамъ: ясно, что ничего не было легче, какъ придти послѣднимъ къ мысли брать необходимыхъ клириковъ изъ нихъ. Такъ это и случилось: соборы дозволили епископамъ «по необходимой надобности» брать

<sup>1)</sup> Въ древнемъ святительскомъ поучени новопоставленному священнику содержится между прочимъ предписаніе послѣднему отъ лица епископа: "а къ ней же церкви поставленъ еси, не оставити (ти) ея во всѣ дни живота своего",—въ Памятин. *Павлов*. col. 108. Но это предписаніе у насъ, какъ и въ Греціи, оставалось совершенно мертвой буквой.

клириковъ изъ монаховъ 1), а гражданская власть съ своей стороны и еще значительно ранъе соборовъ примо предписала это 2). Въ древнъйшее время, какъ это необходимо думать, ставили въ приходскіе священники не іеромонаховъ, а бълыхъ священниковъ, взятыхъ изъ монаховъ, въ чемъ есть существенное различіе, ибо послъдніе переставали быть монахами и освобождались отъ техъ обетовъ монашескихъ, которые несовийстимы съ пастырствомъ, а первые не перестають быть ими и не освобождаются ни оть какихъ обътовъ и какъ таковые, собственно говоря, не могуть быть пастырями 3). Но между теми и другими не было никакого видимаго различія, ибо монахи, поставлявшеся въ бълые священники, не освобождались оть даннаго ими н совмъстимаго съ пастырствомъ объта цъломудрія и поставлялись безъ предварительной женитьбы, которая вовсе не составляеть необходимаго условія священства, а различіе невидимое, то различіе, что монахъ есть ученикъ, а не учитель, повинующися, а не начальствующій (собора въ храм' Софін пр. 2), въ позднійшее время, съ потемнъніемъ и потускивніемь истиннаго взгляда на монашество, съ утратою живаго и отчетливаго представленія о томъ, что составляеть его сущность, перестало быть помнимо и примъчаемо. Вслъдствіе этого іеромонахи явились тімь же или пошли за то же, что и білые священники изъ монаховъ, т. е. за настоящихъ священниковъ съ полною правоспособностью пастырства. Послъ этого смъшенія іеромонашества съ настоящимъ священствомъ, въ Греціи начали зам'вщать м'вста прихолскихъ священниковъ монахами такимъ образомъ, что не ставили бълыхъ священниковъ изъ монаховъ, а назначали на мъста јеромонаховъ, что продолжается и до настоящаго времени. Брать приходскихъ священниковъ изъ монаховъ первоначально заставила нужда. Но впоследствии къ нужде присоединились еще две причины. Во-первыхъ. многіе іеромонахи предпочитали свободную жизнь на приходахъ жизни въ монастыряхъ, и вследствіе этого постарались достигнуть того, чтобы дело нужды превратить въ дело обычное. Во-вторыхъ, особый, водворившійся въ церкви Греческой, а точнье говоря-созданный монахами, обычай. Право исповъди не принадлежало въ Гре-

<sup>1) 4</sup> BCes. coo. np. 4

<sup>2)</sup> Законъ 398 года: Si quos forte episcopi deesse sibi clericos arbitrantur, ex monachorum numero rectius ordinabunt: non obnoxios publicis privatisque rationibus cum invidia teneant (поясняеть законъ свой мотивъ), sed habeant jam probatos,—Cod. Theod. lib. XVI, tit. II, leg. 32, cfr Новеллы Юстиніана 5, гл. 8. и 123, гл. 15.

<sup>3)</sup> Сfr въ Пубамоч' в къ 4 пр. 4-го всел. соб. прим. 2.

ческой церкви ее ipso каждому священнику, а давалось архіереями только некоторымъ священникамъ, более способнымъ къ ея совершенію. Монахи успъли достигнуть того, чтобы это право исключительно сосредогочилось въ ихъ рукахъ, т. е. чтобы духовничество исключительно было поручаемо іеромонахамъ (обстоятельно см. ниже). Такъ какъ не вездё и не во всехъ местностяхъ было столько монастырей, чтобы міряне безъ затрудненія могли ходить въ нихъ на исповідь, то ввелся обычай, чтобы іеромонахами духовниками были снабжаемы приходы. У насъ не было никакой нужды ставить і ромонаховъ въ приходскіе священники, потому что никогда и нигдѣ у насъ не могло чувствоваться недостатка кандидатовъ изъ мірянъ; но о второй, указанной выше, причинъ (стремленіе іеромонаховъ на приходы), заключая по последующему времени, нужно думать, что она была сильна у насъ столько же, какъ и въ Греціи. Относительно духовничества мы не доходили до такой совершенной крайности, какъ Греки, однако есть вся въроятность принимать, что и у насъ і еромонахи были предпочтительными духовниками передъ бѣлыми священниками. Такимъ образомъ, необходимо думать, что у насъ въ періодъ до-монгольскій, какъ въ современной ему Греціи и какъ у насъ самихъ въ последующее время, были приходскими священниками не только бёлые священники, но и монахи или јеромонахи. Въ настоящее время приходскіе священники изъ іеромонаховъ называются у Грековъ игуменами; ниже увидимъ, что въ позднъйшее время они и у насъ назывались такъ же; изъ этого следуеть то заключение, что такъ назывались они у Грековъ и у насъ и въ древнее время. Когда мы встречаемъ въ лътописяхъ нашихъ извъстія, что вакое либо дъло сделали «вси игумени и попове», то болбе чемъ вероятно, что каждый разъ должно разумьть не однихъ только игуменовъ монастырей, но и іеромонаховъ, игуменившихъ у приходскихъ церквей.

Мы Русскіе не можемъ представить себѣ мірскаго или приходскаго священника иначе, какъ человѣкомъ женатымъ. Между тѣмъ женитьба или супружество нисколько не необходимо для священства и священникомъ можетъ быть совершенно безразлично какъ человѣкъ женатый, такъ и холостой, въ послѣднемъ случаѣ съ тѣмъ ограниченіемъ, что не можетъ жениться послѣ посвященія или что женившись долженъ оставить священство (и не только безразлично, но по идеѣ и столько же бы предпочтительно, сколько дѣвство предпочтительнѣе супружества) <sup>4</sup>. Обязательный (и весьма благоразумный) законъ, чтобы

<sup>1)</sup> Правила каноническія, запрещающія клирикама брака посла посвященія, исключая чтецова и павцова: Апост. 26, Трудласк. соб. 6.

священники были непремённо женаты (нбо идея и практика иногда вещи совсёмъ различныя) явился у насъ весьма давно: не позднёе какъ со времени св. мигрополита Петра у насъ было требуемо, чтобы вдовые священники шли въ монахи или оставляли священство. Но такъ какъ въ семъ случай мы не послёдовали примёру Грековъ, которые допускали и допускаютъ холостыхъ священниковъ '), а установили законъ сами собой, то необходимо думать, что мы дошли до него не сразу и что такимъ образомъ въ періодъ до-монгольскій его еще не существовало. Митрополитъ Георгій, повторяющій въ своемъ уставѣ 1-е правило Неокесарійскаго собора: «попъ, аще женится, преставити отъ чину...» даеть знать, что случаи поставленія холостыхъ въ священники бывали. Впрочемъ, вообще необходимо думать, что случаи бывали очень рёдко и представляли собой не болёе, какъ только исключенія, ибо желавшіе дёвствовать должны были предпочитать священству монашество.

Въ Западной Руси въ XVI в., передъ введеніемъ уніи, какъ извъстно, было не малое количество священниковъ двоеженцевъ (что должно понимать отчасти такъ, что они были ставимы изъ двоеженцевъ, а отчасти и такъ, что уже, будучи священниками, вступали во второй бракъ,—относительно послъдняго имъемъ совершенно ясныя свидътельства). Такъ какъ эти священники были у насъ въ XIV—XV въкъ (свидътельства, относящіяся ко времени митр. Кипріана) и такъ какъ они были у Грековъ и въ древнее время и во время, соотвътствующее нашему періоду домонгольскому 2): то болье чъмъ съ въроятностію надлежить думать, что они были у насъ и въ продолженіе періода домонгольскаго.

Существовало и допускалось у насъ въ періодъ до-монгольскій замічательное злоупотребленіе относительно поставленія во священ-

¹) Относительно древняго времени см. новеллу Юстиніана 123, гл. 14, и Царскія книги, кн. ІІІ, тит. І, § 27; относительно XVII вѣка у Арсенія Суханова въ Проскинитаріи, въ бесѣдѣ съ патріархомъ Александрійскимъ Іоанникіемъ, читаемъ: "Арсеній рекъ: мощноль неженатаго въ попы поставити? И патріархъ рекъ: мощно, и указалъ на своихъ предстоящихъ, и тѣ неженаты поставлены въ попы, и паки рекъ патріархъ: мочно поставить и неженатаго, только ему не мощно будеть послѣ поставленія жениться, а если женится, не будеть попъ" (Сунод. ркп. № 574, л. 59. Впрочемъ, относительно настоящаго времени въ Аеинахъ увѣряли насъ, что въ священники ставятся непремѣнно женатые и притомъ только уже болѣе или менѣе достаточно пожившіе въ бракъ и имѣющіе дѣтей).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Трулльск. соб. пр. 3, указъ патр. Алексъя († 1043) у Рами и П. У, 28, Вальсамонъ ibid. II, 23.

ники, объясняемое нуждой времени. Бёдные и вообще простые люди довольно долгое время послё принятія христіанства чуждались у насъ церковнаго вёнчанія браковъ, находя его нужнымъ только для бояръ, а сами довольствуясь бракомъ мірскимъ, наслёдованнымъ отъ язычества (обстоятельнёе ниже). Но въ священники наибольшею частію ставились люди бёдные и простые. Нётъ сомнёнія, за невозможностію находить достаточнаго количества кандидатовъ во священники, вёнчанныхъ по христіански, въ періодъ до-монгольскій допускалось, чтобы ставимы были во священники и не вёнчанные, а вступпвшіе въ брачное сожитіе посредствомъ мірскихъ браковъ, съ тёмъ только условіемъ, чтобы они вёнчались предъ посвященіемъ, при чемъ, если были дёти, то привёнчивались (также ниже). Въ Уставъ бълеческомъ митр. Георгія читается: «аще (кто) не вёнчался будетъ, не достоинъ поповства, да вёнчався съ женою станетъ попомъ, достоинъ бо ся вънчати, аще и дёти будутъ» 1).

Въ томъ же уставъ митр. Георгія читаемъ еще правила относнтельно поставленія во священники:

«Аще въ поганствъ гръхи будеть сотвориль, развъе душегубства, а по крещени будеть не согръшиль, станеть попомъ».

«Аще кто научится грамоть, а будеть души не погубиль, а жену поняль дьвою и въ татьбь будеть не вязань, а инъ гръхъ сотвориль будеть, да покается о нихъ ко отцю (духовному) и схранить епитемью, и будеть попъ».

«Аще обручена жена будетъ дьяку, а умретъ, не совокупився съ нею, достоинъ ему, иную поимше, стати попомъ».

«Аще будеть на лици знаменіе, аки кровь, не можеть стати попомъ».

. Кром' в священниковъ причты церковные состояли у насъ въ древнее время, такъ же какъ и въ настоящее, изъ діаконовъ, дьячковъ и пономарей.

Не имъемъ положительныхъ свидътельствъ, но по аналогін съ

¹) Рвп. Троицкой Лавры № 204, л. 266. Въ Волоколамск. рвп. № 566 и въ Сунодальн. рвп. по Опис. Горск. и Невостр. № 326, въ которыхъ находятся отрывки изъ устава Георгіева, это правило читается: "Аще ли дьякъ безъ вѣнчанія жену пояль есть, а будеть достоинъ поповства, то вѣнчався съ нею станеть въ попы\*. Если бы было первоначальнымъ сіе послѣднее чтеніе, то это значило бы, что терпѣли на мѣстахъ такихъ дьяковъ, которые, бывъ поставлены холостыми, вступили потомъ въ бракъ безъ церковнаго вѣнчанія (въ другомъ мѣстѣ первой ркп. правило читается, какъ въ Лаврск.).

церковью Греческой и по заключенію отъ позднівищаго времени () нужно думать, что дьяконы не считались у насъ въ древнее время необходимостію всякаго мало-мальски порядочнаго прихода, а, напротивъ, что они были чрезвычайно ръдки-въ епископскихъ каеедральныхъ соборахъ, въ соборахъ увздныхъ, а за твиъ еще при весьма немногихъ церквахъ 2). Такъ какъ дьяконы должны были считаться необходимыми или по крайней мере желательными при служениях праздничных -- на храмовых в праздникахъ приходовъ, то въроятно было бы предполагать, что они были распредвлены по епархіямъ такъ, чтобы каждый приходъ имълъ удобство привозить ихъ къ себъ на нужное время, т. е. какъ-нибудь по большимъ или меньшимъ округамъ; но пока относительно этого мы не имъемъ совершенно никакихъ свъдъній. У Грековъ въ общежитіи и просторвчіи діаконъ назывался и доселв называется уменьшительно διακός 3), откуда нашъ дьякъ. Въ древнъйшее время и у насъ онъ назывался однимъ и другимъ именемъ, а потомъ второе имя было усвоено у насъ чтецамъ и пъвцамъ, о чемъ скажемъ сейчасъ ниже.

Правила, читаемыя въ нашихъ каноническихъ сочиненіяхъ періода до-монгольскаго относительно поставленія въ діаконы:

У митр. Георгія въ Устав'в:

«Аще ли попъ ставить покаяльнаго сына діакономъ, аще будеть прежде поятья жены своея съ иными блудъ сотворилъ, не достоитъ его поставити и лише осужденіе пріиметь» (Первыя слова, по всей въроятности, нужно понимать такъ, что если священникъ духовникъ дасть своему духовному сыну свидътельство, что онъ достоинь въ дьяконы).

У Кирика въ Вопрошаніи:

«Аще кто холость буда (будучи) сотворить блудъ и оть того са дътя родить, не достоить поставити діакономъ».

<sup>1)</sup> См. вопросы Феогноста, епископа Сарайскаго, и одно поученіе митр. Кипріана въ Памятни. Павлов. coll. 132, § 6, и 236 fin. Въ древнее время не было такихъ кандидатовъ на священнослужительскія мѣста, которые бы могли быть поставлены только въ діаконы, но не въ священники, а сами кандидаты, конечно, предпочитали искать священства, а не діаконства; что же касается до прихожанъ, то не повелось имѣть діаконовъ, и прихожане не заботились о нихъ, тѣмъ болѣе, что они представляли собою лишнихъ церковниковъ, которыхъ надлежало бы ружить.

<sup>2)</sup> По грамотъ Всеволода церкви Ивана Предтечи на Опокахъ,—церкви соборной, въ которой имъла быть вседневная служба, одному дъякону при многихъ попахъ полагается служить только по субботамъ и по воскресеньямъ (Русски. Достопамм. I, 78).

в) А дьяконица-біакіооа.

«Оже дъвку растлить, и цаки ся оженить иною, недостоить поставити».

«(Если ищущій діаконства будеть виновень въ татьбѣ),—аже будеть татьба велика, а не уложать ее отай (не уладять дѣла относительно ея тайно), но сильну прю составять передъ княземъ и передъ людьми, то недостоить того ставити діакономъ, и ожели окрадеться (будеть виновенъ въ воровствѣ), а то уложать отай, то достоить».

«Аже паробка (слугу, холопа) господа вяжуть (и) быють украдшаго что-либо, достоить ставити».

Относительно поставленія въ священники и діаконы должно составлять предметь величайшей заботливости со стороны епископовъ, чтобы не были поставляемы люди по чему нибудь недостойные. По этому у насъ въ слѣдъ за Грецією требовалось, чтобы поставленіе имѣло мъсто не иначе, какъ послѣ того, когда о достоинствѣ ищущаго поставленія засвидѣтельствуеть его духовникъ съ другими семью (шестью) знающими его священниками ').

Относительно иподіаконовъ, занимающихъ середину между діаконами и дьяками, въ Правил'в митр. Іоанна предписывается, что они должны вступать въ бракъ до посвященія, а иначе погубляють свой чинъ, и вм'єст'в съ т'ємъ дается знать, что прежде дозволялось имъ жениться и посл'є посвященія (Можеть быть перешла къ намъ отъ Грековъ остававшаяся у посл'єднихъ по злоупотребленію практика, которую относительно діаконовъ установляєть Анкирскій соборъ въ пр. 10).

Дьячекъ есть уменьшительное отъ дьякъ и собственно должно бы было дьячекъ. Въ письменныхъ актахъ древняго времени не употребляется уменьшительная форма дьячекъ, но всегда дьякъ (какъ въ Малороссіи и до сихъ поръ: дякъ). Служитель церковный, который у насъ названъ былъ именемъ дьяка, а послъ сталъ называться дьячкомъ, у Грековъ назывался и называется ἀναγνώστης—чтецъ и ψάλτης—

<sup>1)</sup> Дѣявія Владимирскаго собора 1274 г. въ Памятни. Павлов. соl. 91 sub fin. Духовникъ со всѣми прочими священниками долженъ былъ пріѣзжать къ архіерею, чтобы засвидѣтельствовать о достоинствѣ поставляемаго, а когда это быле затруднительно, долженъ былъ пріѣзжать одинъ, а отъ прочихъ священниковъ привозить заручную удостовѣрительную грамоту,—ibid. col. 424 (въ позднѣйшее время, въ XVI вѣкѣ, это дѣлалось такъ, что ставленника исповѣдалъ архіерейскій іеромонахъ въ присутствіи семи городскихъ священниковъ и свидѣтельствовалъ объ его достоинствѣ предъ этими послѣдними: разсказъ Артемія, игумена Троицкаго, на сулѣ о своемъ поставленіи).

пъвецъ. Наше русское название чтецовъ и пъвцовъ-дыявъ, какъ они у Грековъ не называются, есть греческое уменьшительное имя дьяконовъ, перенесенное на нихъ съ последнихъ. Относительно этого перенесенія должно думать следующее: такъ какъ чтецы и певцы носять одну и ту же богослужебную одежду съ діаконами-стихарь, то первоначально называли ихъ у насъ однимъ и твиъ же именемъ съ первыми-діаконами и діаками, причемъ, если нужно было отличить настоящихъ ліаконовъ отъ чтецовъ и пъвцовъ, прибавляли къ имени прилагательное «урарный» ') (орарный); но нотожъ было принято различать однихъ отъ другихъ темъ, что настоящихъ діаконовъ стали называть полнымъ ихъ именемъ-діаконъ, а вторыхъ ихъ уменьшительнымъ именемъ-дъякъ. Въ древнее и вообще въ старое время дьячки (дьяки) были у насъ не только церковными причетниками, но н своего рода чиновниками свътскими, хотя это и запрещають правила церковныя. Въ древнее время люди грамотные, и особенно люди умъющіе писать, -- пбо и въ настоящее время уметь читать и писать не совствить одно и то же, а въ древнее время было и совствить не одно и то же (уставное письмо) 2-составляли величайшую ръдкость; а между тъмъ никакая община или никакой приходъ не могъ совсъмъ обходиться безъ человъка грамотнаго и умъющаго писать, ибо иначе нельзя было бы написать нивакого акта и нельзя бы прочесть никакого акта написаннаго: церковные пъвцы-чтецы или дьяки, поелику они уже по своей должности обязаны были быть грамотными, вмёстё съ этой непосредственной должностью обязывались быть и приходскими писарями н читарями <sup>3</sup>) (оть этой второй и второстепенной должности церковныхъ дьяковъ получили название дьяковъ и всв вообще писаря) 4.

<sup>1) &</sup>quot;Дьяконъ урарьный" въ Хроникъ Амартола,—ркп. Моск. Д. Акад. № 100, л. 193 и об., "дъякъ уларьный" въ Узаконеніи Константина,—Русски. Достопп. II, 182 нач.

<sup>2)</sup> По свидѣтельству Ейнгарда, Карлъ Великій, начавшій учиться писать въ зрѣлыхъ лѣтахъ, не могь выучиться искусству письма надлежащимъ образомъ: temptabat et scribere, sed parum successit labor praeposterus ac sero inchoatus,— Vita Caroli M., § 25 fin.

<sup>3)</sup> Обязательства дьячковъ позднъйшаго времени быть мірскими писарями см. въ Акт. Юрид. 1838 г., №№ 285, 286 и 302, сfr Уложеніе царя Алексъя Михайловича, гл. X, ст. 248, гл. XI, ст. 4.

<sup>4)</sup> Въ грамотъ Всеволода у цервви Ивана Предтечи на Опокахъ при многихъ священникахъ полагается одинъ дъякъ (Русски. Достопами. I, 78): изъ этого слъдуетъ, что его обязанность была читатъ, а что пъли—сами священники (т. е. тъ изъ нихъ, которые не служили).

По 17-му апостольскому правилу дьякъ не можетъ быть двоеженцемъ. Но гражданскими греческими законами, равно какъ и на дълъ въ Греціи имъ дозволялось двоеженство, съ условіемъ въ законахъ, но не всегда на дълъ, чтобы двоеженцы не были ставимы въ діаконы и священники '). Въроятно, что и у насъ въ періодъ домонгольскій было такъ, какъ у Грековъ было на дълъ. Опредъленный греческими гражданскими законами возрастъ для дьяковъ былъ 18-лътній 2), но на самомъ дълъ ихъ ставили и гораздо ранъе, какъ только дитя въ состояніи будетъ читать и пъть (восьми лътъ и даже шести и трехъ!) 2. Какъ было у насъ въ періодъ домонгольскій, не имъемъ свъдъній.

Въ лѣтописи упоминаются дядьки, которымъ гуменцо прострижено, но которые не поставлены, т. е. дьяки, которые посвящены, но не поставлены на мѣста '). Что такое были эти дьяки, посвященные, но не нмѣющіе мѣстъ, изъ лѣтописи ясно не видно; но необходимо думать, что желавшіе поступить въ духовное званіе заранѣе посвящались въ дьяки, какъ это было весьма обычно и въ Греціи 5), чтобы быть та-

<sup>1)</sup> У Рамм и И. I, 211 и 212, II, 23 и 24 (Вальсамонъ того мивнія объ этомъ двоеженстві дьяковъ, что второбрачный не можеть быть поставлень въ дьяки, но что дьяку, овдовівшему въ дьячестві, дозволительно жениться во второй разъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Новелла Юстиніана 123, гл. 13.

<sup>•)</sup> Арменопула Prochir., append. tit. IV, § 9 (по славянски въ Памятни. *Павлов*. col. 464), Вальсам. у *Разли* и *И.* I, 66—68.

<sup>4)</sup> Ипатск. автоп. подъ 1148-мъ г., 2 изд. стр. 259 fin. "Аче и дъякъ, а гуменьце ему прострижено, а не поставленъ будетъ"...

<sup>6)</sup> См. Вальсамона въ толков. на 33 правило шестаго всел. соб. и на 14 пр. седьмаго всел. соб.,—у Ралли и II. II, 381 и 616 sqq (Кромѣ втихъ дьяковъ безмѣстныхъ, въ Греціи были еще, такъ сказать, полудьяки: непосвященные въ дьяки епископами, но носившіе или стрижку и одежду дьяческія, о которыхъ ниже, или только одну послѣднюю, и иногда то или другое съ дѣтства,— 14 пр. седьмаго всел. соб. и Вальсамонъ ibidd.; у послѣдняго стр. 616: όρωμѐν τινας νηπιόθεν μελανειμονήσαντας.... καὶ κουρὰν δεξαμένους μὴ διὰ χειροθεσίας τοῦ ἐγχωρίου ἐπισκόπου — "видимъ нѣкоторыхъ, въ дѣтствѣ надѣвшихъ одежду клириковъ", —которая долженствовала быть черная,—"и остриженіе принявшихъ не отъ руки мѣстнаго епископа", а—подразумѣвается—отъ руки не священной, начавшихъ носить стрижку клириковъ просто по своему и родителей своихъ произволу. Въ славянскомъ переводѣ Номоканона Схоластикова, въ прибавочныхъ статьяхъ къ самому Номо канону, полудьяки—дѣти называются дьячцами: "аще ли кто дѣтескъ сы, ли мирскымъ ли миншескымъ чиномъ или дьячець \*), осквернится отъ нѣкоего мужа",

<sup>\*)</sup> Приводимыя слова читаются въ Последованін исповеди, усвояемомъ Іоанну Постнику: на греческомъ "дьячець"—παπαδίτζης,—Іо. Morini De poenitentia, прибавля. р. 86 sub. fin.

кимъ образомъ кандидатами возможно дъйствительными, какъ бы признанными. До прінсканія мъстъ эти дьяки въроятно частнымъ образомъ дьячествовали въ приходахъ, къ которымъ принадлежали по рожденію или въ домахъ у богатыхъ людей и вообще вездъ, гдъ ихъ частнымъ образомъ нанимали. Въ случаъ особенныхъ нуждъ эти дьяки должны были идти на войну съ прочими гражданами 1).

Будучи не только церковными чтецами и пъвцами, но и приходскими секретарями или писарями, дъяки въ древнее время, какъ это необходимо думать, были не то, что въ настоящее время дъячки, а лицами въ приходажь болъе или менъе или, по крайней мъръ, до нъкоторой степени важными и вліятельными 2).

Пономарь есть греческое παραμονάριος, что происходить оть παραμένω и значить человъка, пребывающаго при чемъ нибудь, стерегущаго что нибудь. Греческіе парамонари, обыкновенно жившіе при самыхъ церквахъ и бывшіе ихъ смотрителями, имѣли своею обязанностію содержать церкви въ чистоть, приготовлять ихъ для богослуженія и прислуживать священникамъ во время совершенія его послъдними 3). Какъ клирики, состоявшіе при священныхъ мъстахъ

рви. Моск. Д. Акад. № 54, лл. 73 об. и 127 об. Весьма въроятно, что эти полудьяки или какъ бы самодьяки были и у насъ. Въ тъхъ же прибавочныхъ статьяхъ сейчасъ указаннаго Номоканона дается знать, что въ Греціи они позволяли себъ надъвать въ церкви богослужебную одежду: "аще діакъ алаксается—греч. аддаєтаці, аддабаєтаці, собственно переодъвается, но въ церковномъ языкъ—надъваетъ богослужебную одежду,—нехеротонисанъ, да имаетъ епитемію 3 лъта", л. 90).

<sup>1)</sup> Ипатск. лът. ibid.

<sup>2)</sup> Дьяки или дьячки, искавшіе дальнійшей промоціи въ дьяконы и священники, должны были представлять епископамъ свидітельства отъ своихъ духовныхъ отцовь въ томъ, что они достойны священства. Дьякъ, получившій отъ духовнаго отца такое свидітельство, что ділалось большею частію заблаговременно, въ древнее время носиль особое названіе "покамльника" (какъ совершившій требуемое покамніе,—см. Устава білеческаго митр. Георгія по нашему изданію правила 17, 45, 61, 70, 91 и 164).

в) Въ отношени въ своимъ дерковнымъ обязанностямъ они соотвътствоваля параекклесіархамъ соборныхъ дерквей и монастырей, которые имъли екклесіарховъ (самые екклесіархи монастырскіе иногда называются парамонарями). При дерквахъ малыхъ, въроятно, они были и сторожами ихъ въ собственномъ смыслѣ этого слова; при дерквахъ же большихъ, въроятно, они имъли подъ собою сторожей, какъ своихъ помощниковъ (у Константина Порфирогенита въ De сегетопії, по изд. Миня рр. 173 и 261, упоминаются проброчотої, которыхъ какъ будто должно отличать отъ парамонаріевъ и подъ которыми какъ будто должно разумѣть именно сторожей).

и обращавшіеся съ священными предметами въ теснейшемъ смысяв этого слова, они обыкновенно избирались изъ людей почтенныхъ (какъ кажется, преимущественнымъ образомъ изъ безбрачныхъ нли вдовыхъ; бывали примёры избранія изъ парамонарей въ патріархи: Петръ Кнафей Антіохійскій). Нашихъ древнихъ пономарей не слъдуеть представлять себ' смотрителями церквей, ибо наши церкви были очень незначительны, чтобы имъть нужду въ смотрителяхъ: но относительно ихъ обязанностей церковныхъ нужно полагать, что онъ были однъ и тъ же съ обязанностями греческихъ парамонаріевъ и что чтецами и пъвнами лъваго клироса они стали только въ позднъйшее время 1). Не имъя обязанности пъть и читать, они могли быть поставляемы и изъ людей совсёмъ безграмотныхъ, что, какъ кажется, большею частію и было <sup>2</sup>). Но такъ какъ они должны были входить въ олтарь (для его метенія и вообще чищенія, для зажиганія въ немъ свъчей, для приготовленія и подаванія кадила), то было требуемо, чтобы они были «отъ чистыхъ», т. е. изъ единобрачныхъ 3). Дъяки и пономари, въ отличіе отъ священниковъ и діаконовъ, назывались общимъ именемъ причетниковъ 4).

¹) Грамота Всеволода Новгородск. Софійск. собору называеть пономаря "свіщегасомь" (у преосв. *Макарія*, т. П, нзд. 2 стр. 383 нач.), а архіенископь Новгородскій Геннадій въ конці XV в.—"свіщеносомь" (Акт. Ист. т. І, стр. 144, соl. 2). Имівемь свидітельства, что въ нікоторыхь даже большихь, соборныхь, церквахь не было пономарей, такъ что ихъ, по всей віроятности, заміняли сторожа, которые прямо называются въ штатахъ этихъ церквей (а сторожа, конечно, уже не піли и не читали на лівомъ клиросі»),—грамота Всеволода церкви Ивана Предтечи на Опокахъ (Русскв. Достопи. І, 77 sqq.); а съ другой стороны имівемъ указанія, что иногда понсмари были вмісті и сторожами церквей (въ житіи Меркурія Смоленскаго пономарь называется стражемъ церковнымъ).

<sup>2)</sup> Въ автахъ нигдѣ не говорится, что въ діаконы и попы ставимы были пономари, но всегда дъяки. На основаніи этого должно предполагать, что въ пономари ставимы были люди безграмотные, которымъ не могло быть дальнѣйшей промоціи.

в) Дѣянія Владимирскаго собора 1274-го г. въ Памятин. Павл. соl. 99, сfr митр. Кипріана ibid. соl. 259 и также неизвѣстнаго, ibid. соl. 124 fin., (а если дъякамъ разрѣшалось двоеженство, то они не имѣли нужды входить въ олтарь).— По одному древнему святительскому поученію новопоставленному священнику, пономари не постригались епископами, какъ дъяки, а только получали отъ нихъ благословеніе на отправленіе своихъ обязанностей,—у Павл. ibid. col. 105.

<sup>•)</sup> Въ сейчасъ помянутыхъ дѣяніяхъ Владим. собора, ibid. соl. 91. Причетникъ отъ причитатя (ibid. соl 86) т. е. къ церкви, есть переводъ греческаго къприкос (въ Ник. Кормч. гл. 42, выписки изъ новеллъ Юстиніана). О раздѣленія у Грековъ всѣхъ членовъ блира на два класса: ієрфиєчої—высшіе, отъ епископа до иподіакона,

Въ несобственномъ смыслъ принадлежать еще у насъ къ цержовнымъ причтамъ просфоропеки или просвирницы (просвирни, просвирёны), т. е. особыя при церквахъ женщины, вдовы или незамужнія дъвицы, приготовляющія для нихъ просфоры. Эти просфоропеки или просвирницы явились у насъ не съ самаго начала, а после половины XII и не поздиве второй половины XIII в. 4). Въ Греціи не было и до настоящаго времени нътъ нашихъ просвирницъ и тамъ дъло съ просфорами имъетъ себя такъ, что для церквей ихъ пекуть обыкновенные булочники и хлебники, у которыхъ оне покупаются, а частные люди, желающіе помянуть на просфорахъ живыхъ или мертвыхъ (т. е. принести ихъ въ церковь для вынутія), отчасти покупають ихъ у тъхъ же булочниковъ и хлебниковъ <sup>2</sup>), отчасти пекуть сами <sup>2</sup>). Такъ было и у насъ по крайней мере до половины XII века, ибо въ вопрошаніи Кириковомъ читаемъ вопросо-отв'єть: «прашахъ: единою просфурою достоить ли служити? (рече:) аже будеть далече, яко въ селъ, а негдъ будеть взяти другое просфуры, то достоить; аже будеть близь торгъ, гдъ купити, то не достоитъ, - аже ли како гдъ не будетъ, но нужи достоить .... Но у насъ греческие порядки были совершенно неудобны, ибо у насъ не только не было особыхъ булочниковъ и хлебниковъ въ селахъ, но и въ иныхъ городахъ они приготовляли свои произведенія не каждый день, а только въ изв'єстные дни недъли, именно — къ недъльнымъ базарнымъ днямъ, почему и просфоры пекли только къ этимъ днямъ (для селъ) и подъ воскресенья (для своихъ городскихъ церквей). Вслёдствіе этого у насъдаже въ иныхъ изъ городовъ не служили въ будни литургіи за невозможностью достать просфоръ, а въ селахъ, привозя просфоры изъ городовъ съ базаровъ, принуждены были служить на просфорахъ испеченныхъ Богь знаеть когда, совсёмъ старыхъ и зачерствёлыхъ 4). По причинъ

и капрікої—всё прочіє, см. у Вальсамона въ толков. на 77 пр. Трулльск. соб. у Рами и П. II, 485.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ половинѣ XII вѣка ихъ еще не было, см. Кирика сейчасъ ниже, а въ такъ называемомъ уставѣ Владимира по списку конца XIII вѣка овѣ уже есть (Карамз. къ т. I прим. 506: "а се церковные люди: нгуменъ, попъ..., проскурница"...)

въ греческихъ городахъ можно видёть и слышать, какъ разносчики-булочники идуть съ корзинками и кричать: када просфорфкіа, т. е. хорошія просвирки!

въ Греціи продаются печати для просфоръ (деревянныя) и всяжій порядочный хозяннъ ниветь ихъ.

<sup>•)</sup> Известень разсказь въ житін преп. Өеодосія Печерскаго, что онъ въ своемъ Курскь, видывъ, какъ не поются митургін за невозможностію доставать просфоры, самъ решился стать просфоропекаремъ и продавцемъ ихъ. Дело должно по-

этого крайняго неудобства порядковъ греческихъ у насъ и сдълано было то нововведение противъ Грековъ, что поставлены были при церквахъ особыя женщины для печенія просфоръ (каковое нововведеніе, какъ мы сказали падаетъ на пространство времени отъ половины XII 10 второй половины XIII в.). Есть большая вёроятность думать, что должность просфоропекъ не была создана у насъ совсемъ вновь, но что ими были сдъланы или стали женщины, уже прежде бывшія при церквахъ въ другой должности. Въ Греціи съ древняго до настоящаго времени было и есть, а у насъ было въ древнее и старое время такъ, что мужчины и женщины становились въ церквахъ за богослужениемъ не вмёстё или смёшанно, а особо одни отъ другихъ: гдё были верхнія галереи или такъ-называемыя полати, мужчины становились винзу, въ самой церкви, а женщины на сихъ полатяхъ; гдё ихъ не было, мужчины въ передней половинъ церкви, а женщины въ задней, отдъленныя отъ мужчинъ особымъ возвышениемъ пола своей части и особой рътоткой (обстоятельные ниже). Для смотра за женскими половинами церквей, для поставленія въ нихъ свъчъ предъ иконами во время богослуженія и пр., въ Греціи были (и до сихъ поръ есть) при церквахъ особыя женщины, которыя собственно и по-просту не знаемъ какъ назывались, но которын почетно величались и титуловались діакониссами 1). Есть большая въроятность думать, что эти діакониссы или смотрительницы женскихъ отдъленій церквей были и у насъ и что онъ-то и стали у насъ просфоропеками, соединивъ въ себъ двъ должности. И не только весьма въроятно предполагать, что у насъ эти діакониссы были, но даже едва ли не должно будеть усвоять имъ за древнее время особое, такъ-ска-

нимать такъ, что въ Курскѣ (какъ должно подразумѣвать, и въ другихъ подобныхъ, т. е. небольшихъ городахъ) булочники пекли просфоры только къ воскресеньямъ, такъ что въ будни ихъ нельзя было достать. У митр. Георгія читаємъ въ Уставѣ: "проскуры аще изыдеть 8 дніи, не пѣти ею", и еще: "аще будетъ проскура разсѣлася, а иное не будетъ проскуры"... У Кирика въ Вопрошаніи: "просфурою, рече, достоитъ просфумисати за двѣ недѣли", т. е. просфора годна для службы въ продолженіи двухъ недѣль. Эти правила, непонятныя при нынѣшнихъ порядкахъ, весьма понятны изъ того, что мы сказали выше. У Кирика въ Вопрошаніи есть наставленія о томъ, какія женщины не должны печь просфорь (у Павл. въ Памятнь. соіі. 50 и 59): ихъ должно относить не къ особымъ просфоропекамъ, которыхъ не было, а ко всякимъ домовымъ хозяйкамъ (которыя пекли для себя сами, если не котѣли покупать). Это отсутствіе у насъ особыхъ просфорницъ по крайней мѣрѣ въ продолженіе полутораста лѣть и происходившія отсюда величайшія неудобства—для господъ, плохо разумѣющихъ исторію, весьма поучительный примѣръ того, какъ и до вещей самыхъ простыхъ люди додумываются весьма не скоро.

<sup>1)</sup> Вальсамонъ у Рами и П. IV, 477. Cfr ibid. V, 231.

зать, совсемь причетническое значеніе. Вальсамонь о современныхъ ему діакониссахъ Константинопольской св. Софін говорить: «въ святъйшей церкви престола Константинопольскаго діакониссы рукопола-**Γαιότ** (προχειρίζονται, τουμο-προργυествуются), и не имъють только одного участія въ жертвенникъ (въ которомъ имъли участіе древнія діакониссы, о которыхъ онъ говорить выше), но церковничествують многое (έχχλησιάζουσι δέ πολλά) и завъдують по-церковнически (έχχλησιαστικώς) женскимъ отделеніемъ церкви» <sup>1</sup>). Не совсемъ понятное «церковничествують многое» въ связи рѣчи заставляеть подозрѣвать, что туть дёло идеть о пёніи діакониссами тёхъ церковныхъ службъ, которыя могуть быть петы вне алтаря 2). Это подозрение превращается въ увъренность, когда мы припомнимъ другія, сами по себъ тоже не совстви понятныя свидетельства. Въ словт на обрттение мощей св. Климента Римскаго, разсказывающемъ исторію этого обрѣтенія, совершеннаго Константиномъ философомъ, первоучителемъ Славянскимъ («Слово на принесеніе мощемъ, историческую имуще бесъду»), говорится, что когда обрътенныя въ моръ и принесенныя въ городъ (Херсонесъ) мощи были поставлены въ одной церкви, то по приказанію архіепископа было совершено всенощное бдініе «до полунощи убо мужескимъ поломъ, а отъ полунощи до утра черноризицами и благовърными женами, обычай такъ сущь върными теми (sic) до скончанія». Архіепископъ Новгородскій Антоній въ своемъ Константинопольскомъ Паломникъ говорить, что въ Софіи Константинопольской недалеко отъ южнаго боковаго алтаря есть мёсто, гдё «мироносица поють» 3). Снесеніе приведенныхъ мъсть не оставляеть въ насъ никакого сомнънія въ томъ, что въ Греціи, везді или по крайней мірі инді, совершаемы были подъ руководствомъ нашихъ діакониссъ такъ-сказать совсвиъ женскія вивалтарныя церковныя службы, т. е. службы, отправлявшіяся или пъвшіяся исключительно женщинами і). Есть нъкоторыя

<sup>1)</sup> У Рами и П. IV, 477.

<sup>\*)</sup> А могуть быть пъты внъ алгаря и не священнивами, какъ знаеть, а можетъ-быть и не знаеть, читатель, всъ церковныя службы, за исключениемъ литургии. Въ другихъ случаяхъ Вальсамонъ употребляетъ слово екклопоссто въ смыслъ: находиться въ церкви (и именно—или вообще находиться въ церкви или находиться въ самой церкви, а не притворъ),—у Ралии и П. IV, 8 bis, 426 fin., 461 bis. Но съ прилагательнымъ полла это значение, очевидно, къ слову не идетъ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) По изд. *Савваитова* col. 62.

<sup>4)</sup> Серединск. О богослуженін западной церкви, ІІІ, 16: Въ нѣкоторыхъ мѣстахъ (на Западѣ) есть капитулы, состоящіе изъ женщинъ знатнаго происхожденія, которыя потому носять названіе канониссъ (canonichessa); онѣ отправляють ве-

основанія предполагать, что и у насъ нічто подобное было въ древнее время. Въ Стоглавъ читаемъ: «Безчиніе (творится) у проскурниць: боголюбцы дають проскурнямь деньги на проскуры о здравів или за упокой, и она спросить имени о здравіи, да надъ проскурою сама приговариваеть, якоже арбун въ Чуди, а за упокой также мертвыхъ имянъ спрашиваетъ, да надъ проскурою приговариваетъ, а тъ проскуры попу даеть, и попъ людемъ даеть и къ себъ относить, а на жертвенникъ тъхъ проскуръ о здравіи и за упокой не проскомисаеть» (Глава 5, отвёть на 11 вопрось); а въ деяніяхъ Владимирскаго собора 1274-го г., по всей вёроятности, разумёются тё же проскурници подъ нъкіими несвященными, о которыхъ говорится, что они сосвящають приносимая къ церкви плодоносія, рекше крупы или кутья за мертвыя» (у Павл. col. 98, § 6). Можно, конечно, предполагать, что наши просфорницы усвоили себъ свое странное какъ бы священствованіе безъ всякаго повода; но віроятніве предполагать поводъ и именно-что сейчась указанное было малымъ и искаженнымъ остаткомъ ихъ древняго причетничества.

Кромъ священниковъ приходскихъ, въ до-монгольской, какъ и въ послъдующей старой Руси, былъ еще особенный, весьма немалочисленный классъ ихъ—именно священниковъ домовыхъ. Въ Греціи съ древняго времени предоставлено было всякому желающему имътъ для себя свою домовую церковь, пользуясь каковымъ правомъ имъли ихъ большая частъ знатныхъ и вообще состоятельныхъ людей 1), при чемъ дъло относительно ихъ должно бытъ понимаемо вовсе не такъ, что онъ были устрояемы въ самыхъ домахъ, въ особыхъ комнатахъ, какъ теперь у насъ, а такъ, что онъ устроялись особыми небольшими зданіями на дворахъ. Отъ Грековъ обычай имътъ такія церкви перешолъ и къ намъ Русскимъ. Мы не имъемъ положительныхъ свъдъній, до какой степени былъ у насъ распространенъ и силенъ обычай имътъ эти церкви въ періодъ до-монгольскій, но есть вся въроятность предполагать, что онъ былъ распространенъ столько же, какъ это было въ Греціи. Имъть небольшую домовую деревянную церковь стоило

чернюю и утреннюю службу, въ хоръ, въ особеннаго рода мантіяхъ". Сfr Докажжа Gloss. Latinit. подъ сл. Canonicus, t. II. p. 182 fin.

<sup>1)</sup> Назывались та соктиров (иногда съ прибавленіемъ фрхочтика) и об соктиров обког, см. 6 всел. соб. пр. 31 и соб. двукрати. пр. 12 и толкованія къ нють, у Ралли и И. П., 371 и 687, и еще ibid. П., 581, 589, 627 fin., IV, 459, V, 31; также у Дюкаююса въ Gloss. Latinit. подъ словами Oratorium и Oraculum, у Свидера въ Тhesaurus подъ Едитиром и во всякой хорошей археологической книгъ.

столько же мало, сколько имъть на дворъ лишнее строеніе; а такъ какъ дёло, нётъ сомнёнія, было поставлено такимъ образомъ, что домовая церковь считалась признакомъ знатности, то необходимо думать, что имъли ихъ не только всв люди действительно знатные, но и всв тв, которые тянулись въ знать или, иначе сказать, что имъли ихъ весьма многіе. Титмаръ Мерзебургскій, современникъ Владимировъ, говорить, что ко времени смерти последняго въ Кіеве было 400 церквей '); Никоновская летопись уверяеть, что въ пожаръ 1017 г. сгоръло въ немъ церквей «яко до семи сотъ»<sup>2</sup>), а по свидътельству Лаврентьевской летописи въ пожаръ 1124-го г. ихъ сгорело въ немъ «близь шести соть». Эти огромныя цифры, совершенно невероятныя и невозможныя для церквей приходскихъ, нётъ сомнёнія, должны быть понимаемы такъ, что въ первой нужно разумъть до трехъ четвертей, а во второй и третьей-пяти шестыхъ и шести седьмыхъ, если только во всёхъ трехъ не гораздо более, церквей домовыхъ. Но при всякой домовой церкви, какъ это мы имъемъ право заключать по позднъйшему времени, держали особыхъ домовыхъ священниковъ. Домовыя церкви, конечно, были только въ техъ большихъ городахъ, где жили знатные люди и преимущественно въ самомъ Кіевъ. Предполагая, что имъли ихъ, а съ ними и домовыхъ священниковъ, не только дъйствительно знатные люди, но и всё тё, которые хотёли тянуться за знатными и слыть за таковыхъ, мы должны будемъ представлять дёло такъ, что этихъ домовыхъ священниковъ было въ Кіевъ и другихъ большихъ городахъ весьма и весьма большое количество. Этого однако мало. Данныя позднёйшаго времени заставляють предполагать, что домовыхъ священниковъ было не только весьма большое, но совсёмъ чрезвычайно большое количество. Въ поздивишее время, какъ сообщають намъ положительныя свидътельства, имъли домовыхъ священниковъ не только тъ, которые имъли домовыя церкви, но весьма многіе и изъ тъхъ, которые не имъли послъднихъ, -- имъли за тъмъ, чтобы священники совершали для нихъ всв церковныя службы, за исключениемъ литургии, на домахъ, въ ихъ моленныхъ или такъ-называемыхъ крестовыхъ комнатахъ 3). Не имъемъ положительныхъ свидътельствъ, но со всею въроятностію можемъ предполагать, что это такъ было и въ древнъйшее время. Такъ какъ содержать домоваго священника столько же ничего

<sup>1)</sup> Chronic. lib. VIII, c. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 124. О пожарѣ говорять и лѣтописи Лаврентьевская и Ипатская, но, къ сожалѣнію, о церквахъ въ нихъ только: "н погорѣща церкви".

<sup>3)</sup> Komouux. II. XIII HAH.

не стоило, сколько содержать одного лишняго лакея, и единственный дъйствительный расходъ на него составляла единовременная плата за посвященіе, то необходимо думать, что вообще домовыхъ священниковъ или капеллановъ имъли, если не положительно всъ тъ, то по крайней мъръ наибольшая часть всъхъ тъхъ, которыхъ въ позднъйшее время стали называть общимъ именемъ дворянства, и слъдовательно необходимо представлять дъло такъ, что въ Кіевъ и потомъ во Владимиръ—средоточіяхъ этого послъдняго были цълыя тысячи домовыхъ священниковъ, что они были переполнены и такъ-сказать кишъли ими 1).

Мы сказали сейчась, что содержаніе домоваго священника столько же мало стоило, сколько содержание одного лишняго лакея. Есть основанія думать, что въ періодъ до-монгольскій эти домовые священники и на самомъ дълъ большею частію были лакеями и холопами тъхъ, для которыхъ они были священниками. Баринъ отдаваль своего раба или дворового выучиться грамоть, затымь посылаль къ епископу для посвященія, и вотъ ему быль священникъ — его собственный кръпостной. Какъ имъли господа изъ своихъ кръпостныхъ разныхъ ремесленниковъ, псарей, музыкантовъ, такъ на ряду съ ними имъли изъ твхъ же крвпостныхъ и домовыхъ священниковъ. Что дело было не только весьма нередко, но и большею частію такъ, объ этомъ необходимо заключать изъ сохранившейся до настоящаго времени грамоты патріарха Константинопольскаго Германа къ нашему митрополиту Кириллу 2-му отъ 1228-го г., въ которой патріархъ предписываетъ митрополиту искоренить то злоупотребленіе, что ніжоторые въ Русской землъ ставятъ рабовъ во священники, не освобождая ихъ отъ рабства: «дошло до слуховъ нашего смиренія—пишеть патріархъ,—что нъкоторые въ Русской странъ пріобрътають куплею рабовъ, даже и плънниковъ (т. е. нехристіанъ), и отдають ихъ учиться священной грамоть (подразумъвается, — плънниковъ напередъ крестивъ), а потомъ, когда придуть въ возрасть, возводять ихъ по чину къ священнодостоянію, приводи ихъ къ епископамъ, но не освобождають ихъ напередъ отъ рабства, такъ что и послъ священнаго поставленія іереи безчествуются рабіимъ именемъ 2). Если слухъ о такомъ злоупотребленіи дошоль до патріарха Константинопольскаго, находившагося притомъ въ 1228 г.

<sup>1)</sup> До какой степени много было этихъ священниковъ въ поздиъйшей Москвъ, это мы увидимъ впоследствии.

<sup>2)</sup> Въ Памятин. *Павлов*. col. 79 fin..

въ Никев, то необходимо думать, что оно не составляло редкаго исключенія, а было более или менее общимъ обычаемъ 1).

<sup>1)</sup> На Западъ въ данномъ случаъ дъло было совершенно такъ же, какъ у насъ, и вотъ какимъ образомъ рисуеть его, помогая намъ представлять съ некоторою живостію наши порядки, западный писатель первой половины IX въка, Агобардъ архіепископъ Ліонскій: increbuit consvetudo impia, ut paene nullus inveniatur anhelans et quantulumcunque proficiens ad honores et gloriam temporalem, qui non domesticum habeat sacerdotem, non cui obediat, sed a quo incessanter exigat licitam simul atque illicitam obedientiam, non solum in divinis officiis, verum etiam in humanis, ita ut plerique inveniantur, qui aut ad mensas ministrent aut canes ducant aut caballos, quibus feminae sedent, regant aut agellos provideant. Et quia tales, de quibus haec dicimus, bonos sacerodotes in domibus suis habere non possunt, non curant omnino, quales clerici illi sunt, quanta ignorantia coeci, quantis criminibus involuti; tantum ut habeant presbyteros proprios, quorum occasione deserant ecclesias seniores et officia publica. Quod autem non habeant eos propter religionis honorem, apparet ex hoc, quod non habent eos in honore. Unde et contumeliose eos nominantes, quando volunt eos ordinari presbyteros, rogant nos (епископовъ) aut jubent dicentes: habeo unum clericionem (клиричишка), quem mihi nutrivi de servis meis propriis aut beneficialibus sive pagensibus aut obtinui ab illo vel illo homine sive de illo vel illo pago, — volo ut ordines eum mihi presbyterum (выписка у Гизелера въ Kirchengeschichte,-Dritte Periode, Zweiter Theil, cap. III § 7 прим. 12, 4-го изд. 2 В., 1 Abth., S. 56). Въ Грузін до поздивативого времени домовые священники у помещиковъ были изъ ихъ холоповъ, и вотъ что мы читаемъ объ этомъ въ статьв: "Упразднение двухъ автономій", пом'єщенной въ Историческомъ В'єстник'є Суворина, въ январской книжк'ї 1885 г., стр. 34: "священникъ (кръпостной) отбывалъ личныя и поземельныя повинности наравить съ другими врестьянами и при перекочевить господина нертако можно было видъть его въ числъ прислуги, нагруженнаго тяжестью господскаго багажа; у всяваго почти помъщика была домашняя церковь, имъющая снаружи видъ деревяннаго амбара съ крестикомъ на крышѣ, внутри ея былъ самый незатѣйливый иконостасъ, а книги, утварь, антиминсь и чаши хранились въ кладовой пом'ящика; когда нужно было совершать службу, ключница выносила всѣ вещи въ церковь, звала того изъ слугь, который быль священникомъ, — онъ облачался въ ризы и служиль; по окончаніи же службы все запиралось въ кладовую, а священникъ возвращался къ исполнению своихъ обязанностей; священниковъ, какъ и другихъ своихъ подвластныхъ, продавали помъщики" (Въ самой Греціи запрещено было ставить въ священники рабовъ или холоповъ, и однако было нъчто очень близкое къ этому поставленію: въ священники вотчивъ или помъстій тамъ повельвалось ставить изъ числа принадлежавшихъ въ вотчинамъ крестьянъ, -- èva то уграфоц adscriptii, фермеры, жившіе на земляхъ вотчинъ, см. у Дюканжа въ Gloss. Latinit. сл. Ascriptitii, и эти священники имали оставаться крестьянами вотчинниковь и посла поставленія,—Парскія вниги кн. III, тит. I, § XXXII fin.).—Въ Греціи было въ обычать, чтобы вельможи поручали своимъ домовымъ священникамъ управление своими имъніями, вслідствіе чего Константинополь быль наполнень священнявами, искавшими ивсть домовых священниковь у вельможь (седьмаго всел. соб. пр. 10 и толкованія на вего). У насъ, по всей візроятности, этого не было.

Не изъ среды висшихъ сословій общества было наше духовенство въ періодъ до-монгольскій; не высока была степень и его просвъщенія, подобно тому, какъ и во все последующее время старой Руси. Владимиръ, какъ мы говорили выше, имълъ желаніе и намереніе ввести въ Россіи просв'ященіе, —не грамотность только, а именно настоящее просв'ящение, каково было оно тогда въ Греціи, изъ которой онъ могъ его заимствовать. Но это имело быть сделано и неудавшееся начало этому было у насъ положено не посредствомъ основанія казенныхъ училищъ, которыхъ въ Греціи не было, а посредствомъ водворенія у насъ частныхъ учителей, которые бы, какъ это было въ Грецін, частнымъ образомъ вели и поддерживали дело образованія, содержа у себя на домахъ частныя училища или какъ бы пансіоны и преподавая науки желающимъ. Этотъ греческій способъ поддержанія просвъщенія, если бы онъ даже и удался, во всякомъ случав быль бы не для духовенства, а для боярства, въ которомъ Владимиръ и пытался ввести просв'ященіе, ибо желавшіе получать посл'яднее должны были бы на свои собственныя средства покупать его у частныхъ учителей, сами платя за ученіе (обстоятельніве скажемь въ главі о просвіщеніи).

Не предназначенное быть сословіемъ просвіщеннымъ, духовенство наше имъло быть только грамотнымъ. Въ первое время, пока кандидаты во священники были поставляемы правительствомъ, вербуемые посредствомъ особыхъ казенныхъ наборовъ, очевидно, само же правительство должно было заботиться и объ ихъ обучении грамотъ. Какъ именно это было дълано, положительныхъ и прямыхъ извъстій у насъ нътъ; но съ одной стороны-существують нъкоторыя указанія, а съ другой стороны, діло таково, что само по себі ясно, какое предположение есть туть въроятнъйшее. Кандидаты во священники были набираемы правительствомъ для церкви и для епископовъ; ихъ приготовленіе должно было состоять не только въ обученіи грамотъ, но и въ наученіи совершать церковныя службы и вообще священствовать: по объимъ этимъ причинамъ кому могло быть поручаемо ихъ приготовленіе кром'в епископовъ? Не знаемъ мы, была ли нужда приготовлять кандидатовъ во священники правительственнымъ образомъ въ Греческой церкви конца X-начала XI въка; но такая нужда бывала въ ней въ древнъйшее время, и ихъ приготовляли именно епископы, у которыхъ для сей цёли въ числё епархіальныхъ чиновниковъ были особые учители 1). Такимъ образомъ, необходимо предпо-

<sup>1)</sup> Cm. Zhishman'a Die Synoden und die Episcopal-Aemter in d. morgenländ. Kirche, S. 149: Διδάσκαλος τής ἐκκλησίας, κρατών και τὰ σχολία τής ἐπισκοπής.

лагать, что набиравшіеся правительствомъ кандидаты были вручаемы имъ епископамъ и что при каеедрахъ сихъ последнихъ и подъ ихъ надзоромъ они и были приготовляемы къ священству, т. е. иначе сказать, необходимо предполагать, что, пока продолжался періодъ правительственных наборовъ, при канедрахъ епископовъ существовали вреженныя школы для кандидатовъ во священники, которыхъ отличіе отъ школъ совствъ обыкновенныхъ было то, что учениками были не мальчики, а люди взрослые, ибо таковыми должны быть представляемы кандидаты не только самаго перваго, но и всёхъ правительственныхъ наборовъ. Что дело было действительно такъ, на это мы имеемъ, какъ мы сказали, и положительныя указанія. Новгородскій літописець пишеть подъ 1030-мъ г. о смерти перваго Новгородскаго епископа Іоакима: «преставися архіепископъ (читай вмісто позднійшей поправки: епископъ) Акимъ Новгородскій и бяше ученикъ его Ефремъ, иже ны учаше» 1). Едва ли можно смотреть на эти слова иначе, какъ не такъ, что туть говорить одинь изъ бывшихъ кандидатовъ во священники, учившійся и приготовлявшійся къ священству при Новгородской епископской канедръ.

Одновременно съ тъмъ, какъ прекратились правительственные наборы кандидатовъ во священники, должны были прекратить свое существованіе и сейчась указанныя школы при епископскихъ каоедрахъ. Мы не знаемъ, была ли бы у правительства охота содержать эти школы на свой счеть, -- въроятиве ивть, чвить да; несомивнио, что не имъли бы никакой охоты содержать эти школы на свой счетъепископы, ибо это значило бы съ ихъ стороны жертвовать значительную часть своихъ доходовъ, въ первое время вовсе не черезчуръогромныхъ: во всякомъ случав, эти школы не могли бы существовать по той весьма простой причинъ, что онъ не имъли бы учениковъ. Дъти священниковъ могли выучиваться грамоть и научаться совершению церковныхъ службъ у своихъ отцовъ: съ какой же бы стати отцы ихъстали отдавать ихъ въ епископскія школы и принимать на себя сопряженныя съ симъ совершенно напрасныя хлопоты? Міряне, желавшіе пойти во священники, им'вли учителей грамотности и священствованія у себя дома или въ тёхъ же священникахъ или въ явившихся вездъ спеціальных учителях грамоты, создавших из этого учительства частное ремесло, и затёмъ въ наглядной школё своихъ приходскихъ церквей: имъя полную возможность приготовиться къ свя-

<sup>1)</sup> Новгор. лет. 2-я, Софійск. 2-я, Никоновск., Тверск..

щенству у себя дома, съ какой стати они имѣли бы охоту поступать въ епископскія школы, т. е. бросать свое крестьянство, отправляться въ епископскій городъ и тамъ выживать то или другое количество лѣть? ') Такимъ образомъ, послѣ прекращенія правительственныхъ наборовъ, во все послѣдующее время періода до-монгольскаго, какъ потомъ и въ дальнѣйшей старой Руси, кандидаты во священники или вообще въ духовное званіе получали приготовленіе къ своему служенію частнымъ образомъ и въ мѣстахъ своего рожденія и жительства: дѣти священниковъ и вообще духовныхъ—у своихъ отцовъ; міряне, желавшіе пойдти во священники, отчасти у тѣхъ же священниковъ и вообще духовныхъ въ ихъ домовыхъ училищахъ, которыя если не немногіе изъ нихъ, то нѣкоторые, какъ необходимо думать, содержали, отчасти въ таковыхъ же домовыхъ училищахъ мірянъ или такъ-называвшихся впослѣдствіи, а можеть быть и тогда, мастеровъ.

Мы не имъемъ никакихъ положительныхъ свидътельствъ о томъ, на какой степени высоты находилась грамотность между нашими священниками до-монгольскаго періода; но такъ какъ дъло велось тогда такъ же, какъ послъ, именно—не состоя ни на чьемъ попечении и ни подъ чьимъ надзоромъ и будучи совершенно предоставлено самому себъ: то необходимо думать, что она находилась, также, какъ и послъ, на самой крайней степени невысоты и что священники до-мон-

<sup>1)</sup> Если бы читателю показались странными наши ръчи, то пусть онъ припомнить, съ какими величайшими усиліями и съ какимъ энергическимъ участіемъ воинских вомяндъ въ продолжение ХУШ врво слончеми, опли Аленики въ новосозидавшіяся школы настоящаго времени. Сfr въ Собр. законн. т. VIII № 5882. — Когда архіепископъ Новгородскій Геннадій вельль было учить приводившихся къ нему безграмотныхъ ставленниковъ у себя въ домѣ, то они, поучився мало, просились прочь (Акт. Ист., т. І, № 104). При этомъ, вовсе не должно представлять себъ дъла такъ, чтобы всъ, желавшіе поступить въ священники, готовились къ нему съ дътства; напротивъ, должно быть представляемо какъ совершенно обыкновенное, что человъкъ проживалъ мужикомъ лътъ до 25-30 и затъмъ принимался за ученье, чтобы, немного поучившись, идти къ архіерею просить м'яста (Положительныя свидътельства относительно сего за вторую половину XVI—начало XVII въка Петра Петрея и другихъ см. у Рушинского въ статьъ: Религозный быть Русскихъ по свёдёніямъ иностранныхъ писателей XVI и XVII вёковъ, пом'єщен. въ Чтен. Общ. Ист. и Древн., 1871 кн. 3, стр. 176). Пусть вообразить себъ читатель, что въ настоящее врема варугь объявлено, что-де для священства достаточно знанія одной грамоты и что-де желающимъ учиться ей предоставляется на произволъ: учиться въ духовныхъ училищахъ или у себя дома. Что выйдеть? Выйдеть то, что училища мгновенно опустьють и принуждены будуть закрыться и что возобновится старый порядокъ частныхъ училищъ по селамъ.

гольскаго періода въ большинствъ своемъ были еле-еле грамотны, едваедва, что называется, брели. Всемъ известны отзывы о малограмотности нашихъ священниковъ XV и XVI въковъ, сдъланные архіепископомъ Новгородскимъ Геннадіемъ и Стоглавымъ соборомъ. «Се приведуть ко мнъ мужика—пишеть Геннадій о кандидатахъ во священники—и азъ велю ему апостоль дати чести, —и онь не имбеть ни ступити, и азъ ему велю псалтырю дати, -- и онъ по тому едва бредеть...; азъ прикажу учити ихъ октеніи,—и онъ ни къ слову не можегь пристати: ты говоришь ему то, а онъ иное говорить ). Въ опредъленіяхъ Стоглаваго собора читаемъ: «ставленики, хотящіе во дьяконы и въ попы ставитися, грамоть мало умьють; и святители истязують ихъ о томъ съ великимъ запрещеніемъ: почему мало умѣютъ грамоть, и они отвъть чинять: «мы-де учимся у своихъ отдовъ или у своихъ мастеровъ, а индъ намъ учитися негдъ, сколько отцы наши и мастеры умъють, потому и насъ учать»; а отцы ихъ и мастеры ихъ и сами по тому жъ мало умъють и силы въ божественномъ писаніи не знають з). Члены Стоглаваго собора полагають, что прежде бывало значительно лучше, потому что прежде бывали многія училища з); но они ошибаются, — и прежде, восходя до самаго начала, было всегда такъ же, ибо и прежде училищъ никогда не было (за исключениемъ самаго перваго времени, когда священство создавалось, такъ-сказать, искусственно правительствомъ) и всъ желавше поставиться и попасть во священники также учились или у своихъ отцовъ (священниковъ) или у мастеровъ (частныхъ учителей). Итакъ, еле-еле бредеть по книгъ, черезъ каждыя два слова запинаясь, -- воть несомивнный аттестать въ учености большинству нашихъ священниковъ до-монгольскаго періода, равно какъ и последующаго стараго времени.

Вийстй съ большинствомъ, какъ изв'ястно, всегда бываетъ меньшинство. Между священниками нашими періода до-монгольскаго оно должно быть предполагаемо двухъ родовъ — высшее и низшее большинства.

Первое меньшинство, какъ со всею въроятностію слъдуеть думать, составляли, если не большая, то по крайней мъръ довольно значительная часть священниковъ городскихъ. Между священниками этими не могло быть людей образованныхъ въ теперешнемъ или собствен-

¹) ART. Ист. т. I, № 104, стр. 147 col. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стога. га. 25, Казанск. изд. стр. 120.

<sup>3)</sup> ibidd.

номъ смыслѣ этого слова; но есть вся въроятность полагать, что довольно значительная часть ихъ были не только грамотными, но и образованными въ тогдашнемъ смыслъ слова. Тогдашнее наше образованіе состояло посл'в ум'внья грамот'в въ собственной большей или меньшей начитанности въ тъхъ учительныхъ книгахъ, которыя существовали въ славянскомъ переводъ съ греческаго. Священники сельскіе не имъли никакой возможности быть начитанными, хотя бы иные изъ нихъ того и желали, ибо имъ совсвиъ не по чемъ было быть начитанными. Книги въ древнее время составляли такую невъроятную для настоящаго времени драгоприность, что библіотеки сельскихъ приходскихъ церквей не только совсемъ не имени и вовсе не помышляли о томъ, чтобы имътъ четіи книги, но до послъдней степени страдали недостаткомъ, а иногда и совершеннымъ отсутствиемъ, и книгъ богослужебныхъ. Въ другомъ положении были въ этомъ случав священники городскіе и по преимуществу стольныхъ городовъ уд'яльныхъ. Четіи книги, сколько ихъ было, сосредоточены были въ городахъ, въ библіотекахъ людей богатыхъ, къ которымъ эти священники и могли имъть возможно полный доступъ въ качествъ приходскихъ священииковъ или пастырей последнихъ. Быть въ возможности сделать что-нибудь, конечно, не значить непременно и на самомъ деле сделать это что-нибудь. Находясь въ возможности быть начитанными, священники городскіе, конечно, могли и не пользоваться ею. Гораздо большая однако въроятность думать, что древнее священство наше не представляло изъ себя сплошь поголовной малограмотности, что священники городскіе действительно пользовались своею возможностію быть начитанными или, что то же, по тогдашнему образованными и что такимъ образомъ то или другое большинство этихъ священниковъ представляли собою по тогдашнему классъ людей образованныхъ. Мы знаемъ изъ періода до-монгольскаго одну исторію, которая служить къ косвенному подтвержденію нашихъ словъ, а именно—исторію, изъ которой видно, что городскіе священники этого періода весьма дорожили репутаціей людей учительных и что они весьма недружелюбно относились къ тъмъ, кто посягалъ на ихъ славу въ семъ отношеніи. Въ Смоленскъ въ лицъ преподобнаго Аврамія явился учительный монахъ, къ которому устремились всъ, искавшіе душеспасительныхъ бесъдъ, бросая своихъ духовныхъ отцовъ,—и священники Смоленскіе воспылали противъ этого непрошеннаго учителя такою ненавистю, что готовы были «жива его пожрети», устроили противъ него настоящій

бунть и успокоились только тогда, когда у него отнято было право учительства <sup>1</sup>).

Второе, совсёмъ противоположное первому и весьма любопытное, меньшинство составляли изъ себя священники совсёмъ безграмотные. Мы не знаемъ пока положительныхъ свидетельствъ изъ періода домонгольскаго, что такіе священники тогда были, но мы имбемъ положительныя письменныя свидетельства, что они были въ продолжение первой половины XVIII в. 2), мы имбемъ положительныя устныя н письменныя свидьтельства оть живыхъ людей, что ихъ застали какъ исключенія (и по глухимъ м'встамъ вовсе не малочисленныя) еще наши дъды 3), слъдовательно необходимо думать, что они тъмъ болъе били въ періодъ до-монгольскій. Какъ однако человікь, совсімь не знающій грамотв, могь быть священникомъ, которому нужно совершать столько службъ и которому безъ книгъ, а следовательно и безъ уменья грамотъ, повидимому, невозможно обойтись? Этотъ, съ перваго взгляда неразръшимый, вопросъ, однако разръшается. Искусствомъ сочинять люди начали заниматься задолго до того времени, какъ изобрели письменность. Пока не была изобрётена эта послёдняя, все сочиненное сохранялось въ простой памяти. До какой невъроятной степени простая память могла замёнять собою письменность или записи, до какой степени она могла вмъщать въ себъ цълыя вниги, когда была въ этомъ нужда, мы и представить себъ не можемъ, не видя предъсобою примъровъ. Тъмъ не менъе однако это не подлежить никакому сомнънію и мы имъемъ на это положительныя свидътельства: всъмъ и каждому изв'ястно, что ц'ялыя Иліада и Одиссея Гомера, пр'єжде чімъ были записаны, сохранялись въ памяти рапсодовъ. Кром' в свидетельствъ мертвыхъ, сказанное нами несомивнио подтверждають и свидетельства живыя. Сербы и Черногорды отличались и отличаются особенною страстію къ слаганію народныхъ эпическихъ сказаній на подобіе гомеровскихъ. Ученые въ последнее время начали ихъ записывать; но между

<sup>1)</sup> Житіе Аврамія напечатано въ Правосл. Собеседнике, въ 3-й части 1858 г.

<sup>\*)</sup> Прибавленій въ Творр. свв. отцевъ ч. XXI, 1862 г., стр. 205 нач., Ист. Соловьева т. 16, изд. 2 стр. 375, Біографіи Тверскихъ іерарховъ прот. К. Чере-двева, Тверь 1859, стр. 117, Н. Розанова Исторія Моск. Епарх. Управленія, ч. 2-й кн. 1-я, Москва 1870, стр. 69.

выло весьма немалое количество, что въ первой четверти прошлаго столътія было весьма немалое количество священниковъ "совершенно безграмотныхъ и заучившихъ церковную службу наизусть" въ Пензенско-Саратовской епархін, см. въ январской книжет Русской Старины за 1879 годъ, въ статьт "Ириней епископъ Пензенскій",—отд. VII, стр. 159. См. еще ibid., 1882 г. Августъ, стр. 341.

неучеными людьми онъ и до сихъ поръ хранятся въ памяти, и память иного присяжнаго сербскаго рапсода вивщаеть и хранить ихъ въ себ'в столько, что просто поразительно. Мы сами лично знаемъ людей, и совсёмъ не особенно замечательныхъ въ своемъ роде, которые знають на память такія длинныя эпическія пов'єсти, для довольно скораго «сказа» которыхъ требуется не менье двухъ часовъ, и весь запасъ памяти которыхъ до такой степени великъ, что для непрерывной рвчи нужна по крайней мърв цълая недъля, если не болье. Итакъ, воть разръшение повидимому неразръшимаго вопроса: люди безграмотные ухитрялись достигать того, чтобы грамотность замёнять памятью. Сынъ священника или сынъ мірянина, желавшій поступить во священники, прилежно ходилъ въ церковь, усердно и напряженно заучивалъ за священникомъ и за дьячкомъ все читаемое и поемое и наконецъ достигалъ того, что въ состояніи быль стать священникомъ, такъ-сказать, изустнымъ, или же и у самихъ учителей грамоты, у такъ называемыхъ мастеровъ, бывало такъ, что иные ученики, готовившіеся во священники, предпочитали не учиться умънью чтенія, а заучивать церковныя службы наизусть 1). Само собою разумъется, что заучивались не всв церковныя книги оть доски до доски и со включеніемъ місячныхъ миней, что, конечно, совершенно невозможно; но заучивалось то, что считалось неизбёжно необходимымъ. Само собою разумёется, что такіе священники «наизусть» далеко были не безъ изъяновъ, но все-таки они были священники... <sup>2</sup>) Предполагать, чтобы въ до-монгольское время богослужение по всемъ приходскимъ церквамъ совершалось такъ же полно, какъ въ настоящее время, было бы очень наивно. Въ настоящее время каждая приходская церковь снабжена полнымъ кругомъ богослужебныхъ книгъ, но въ то время это было, какъ уже мы неоднократно давали знать, весьма далеко не такъ. Следовательно, и священники, умъющіе грамоть, за отсутствіемь книгь, по необходимости совершали церковныя службы только весьма сокращенно. А следовательно, и священники безграмотные, кратко служившіе по другой причинь, вовсе не представляли собой чего-нибудь черезъ-чуръ страннаго и необычнаго. Невольно рождается вопросъ: что могла быть за причина, что люди предпочитали такой страшный трудь, какъ заучивание наи-

¹) Сfr архіепископа Геннадія въ Акт. Истор. т. І, № 104, стр. 148.

<sup>2)</sup> Въ сейчасъ выше указанной статъй: "Ириней епископъ Пензенскій" сообщается, что нфкоторые изъ безграмотныхъ священниковъ знали только по одному евангелію, которое и читали постоянно на утреняхъ и литургіяхъ и на всякихъ службахъ, что произносимыхъ въ слухъ молитвъ они знали только начала.

зусть, такому простому дёлу, какъ выучиться читать? Въ виду несомненности факта остается отвечать, что первое находили боле легкимъ, чемъ последнее, что пріобретеніе искусства чтенія считалось деломъ величайшаго труда, который многіе находили для себя непосильнымъ 1).

Мы, разумбется, вовсе не знаемъ, какъ быль великъ процентъ священниковъ вовсе безграмотныхъ въ періодъ до-монгольскій. Но было обстоятельство, на которое мы намекнули сейчась выше и на основанія котораго необходимо заключать, что проценть священниковъ, которые, бывъ неграмотными или грамотными, находились вынужденными совершать службы наизусть, быль весьма не маль. Въ до-монгольскій періодъ книги составляли такую трудно пріобретаемую ръдкость, что не только нельзя предполагать, чтобы всё приходскія церкви были снабжены богослужебными книгами въ достаточномъ количествъ, но, напротивъ, необходимо предполагать, что такихъ перквей. за исключеніемь епископій, было чрезвычайно мало, если только не совствить не было, — что большая часть церквей были снабжены ими болве или менве недостаточно и что наконецъ нвкоторыя, если не многія, церкви не были спабжены ими никакимъ образомъ, т. е. совсъмъ ихъ не имъли. Въ церквахъ весьма недостаточно снабженныхъ книгами и въ церквахъ вовсе ими не снабженныхъ, -- въ совокупности тъхъ и другихъ было, несомивнно, весьма немало, -- священники и грамотные по необходимости должны были служить наизусть-въ однихъ большую часть службъ, въ другихъ же решительно все. Церковь совершенно безъ книгъ, священникъ и дьячки, совершающіе церковныя службы совсёмъ наизусть, --- это, повидимому, необыкновенно удивительно; но давно изв'єстно, что не всі тів вещи суть чудеса, которыя мы расположены принимать за таковыя 2)...

<sup>1)</sup> При старомъ способѣ обученія грамотѣ искусству читать можно было выучиться весьма не скоро, — зимы въ двѣ, въ три, не ранѣе. Между тѣмъ не невѣроятно предполагать, что у мастеровъ существовали такія сокращенія церковныхъ службъ, которыя выучивать наизусть можно было гораздо скорѣе. При этомъ, могло представляться, что учить церковныя службы наизусть и виѣстѣ съ тѣмъ учиться ихъ совершенію, гораздо ближе въ дѣлу.

<sup>\*)</sup> Каждый изъ насъ слыхаль въ детстве и не въ детстве забавные и повидимому невероятные анекдоты о совершении церковныхъ службъ священниками малограмотными и безграмотными и къ какимъ они прибегали способамъ, чтобы скрыть отъ прихожанъ свое невежество. Всё эти анекдоты основываются на действительной действительности стараго времени. Что было у насъ съ совершениемъ церковныхъ службъ даже въ конце XVII и начале XVIII в., пусть читатель смотритъ сочинение Посошкова Книга о скудости и богатстве, гл. I о духовности.

Въ настоящее время архіереи наши управляють своими епархіями такъ-сказать письменно и бумажно, посредствомъ указовъ. Но въ древнее время этотъ способъ управленія быль неудобопримънимь: невозможно было имъть нынъшнихъ канцелярій, ибо негдъ было взять писцовъ; невозможно было писать въ сотняхъ и тысячахъ экземпляровъ указы, ибо писать ихъ на пергаментъ было бы крайне дорого и при тогдашнемъ способъ писанія нужно было бы имъть канцеляріи въ 10 разъ болъе многочисленныя, чъмъ нынъшнія. Такимъ образомъ, въ древнее время долженъ быль преобладать и господствовать способъ управленія изустный, посредствомь устной передачи приказовъ. При обширности епархій и этоть изустный способъ управленія представляль немалыя трудности. Но ему помогаль тоть, какъ мы говорили выше, существовавшій въ древней Руси обычай, чтобы священники епархій ежегодно собирались къ своимъ архіереямъ на епархіальные соборы или сборы. Определеннымъ временемъ этихъ сборовъ была недъля православія или первое воскресенье великаго поста, которое и получило отъ нихъ название сборнаго 1). Обычай былъ заимствованъ, какъ необходимо думать, отъ церкви Греческой, въ которой, въроятно, было принято, чтобы торжество православія архіерен совершали вивств со всвии священниками своихъ епархій 2). Едва ли можно думать, чтобы у насъ собирались всв священники каждой епархіи, ибо по той же обширности последнихъ у насъ было бы это невозможно; въроятиве, что они собирались въ большемъ или меньшемъ количествъ поочередно. Но во всякомъ случаъ чрезъ то или другое количество являвшихся священниковъ архіереи и могли разсылать изустно свои приказанія и указы по епархіямъ. Къ величайшему сожальнію, мы пока вовсе не имъемъ сколько-нибудь подробныхъ свъдъній объ

Какъ церкви скудно снабжены были у насъ богослужебными квигами (и иногда совсёмъ не имъли ихъ) даже въ періодъ Московскій, когда книги значительно подешевъли и стали значительно болье доступными для пріобрътенія чъмъ прежде, увидимъ ниже (А какъ священники и грамотные и въ весьма позднъйшее время служили объдни безъ служебника наизусть, ограничиваясь одними только возгласами, см. Дневныя записки св. Димитрія Ростовск. въ Вивліое. XVII, 102).

<sup>1)</sup> Новгор. 1 лет. подъ 1178 и 1230 гг.: "по чистви недели на Сборъ".

<sup>2)</sup> Предположеніе подтверждаеть Константинъ Порфирогенить, который говорить, что въ недѣлю православія служать съ патріархомъ въ Влахернской церкви μητροπολίται, άρχιεπίσκοποι και επίσκοποι, ὅσοι δ'ἄν τύχωσιν ὅντες τἢ αὐτἢ ἡμέρα ἐν τἢ πόλει, όμοίως και κ) ηρικοί τῆς μεγάλης ἐκκλησίας καὶ οί τῶν ἔξω ἐκκλησιῶν καὶ ὅσοι δ' ἄν ἐν πᾶσι τοῖς μοναστήριοις τὸν μονήρη βίον ἀσκοῦσιν ἐν ταὐτη τἢ θεοφιλάκτψ πόλει, De ceremonn. Lib. 1, cap. 28 нач., у Миня р. 396 нач.

этихъ ежегодныхъ сборахъ священниковъ къ архіереямъ. Очень можетъ быть, что иные архіереи, не довольствуясь только тѣмъ, что являвшіеся священники сослужили имъ на торжествѣ православія, оставляли ихъ у себя на болѣе или менѣе продолжительное время, чтобы составлять съ ними настоящіе соборы для разсужденій обо всякаго рода текущихъ дѣлахъ и нуждахъ и что такимъ образомъ сборы эти въ древнее время играли въ церковной администраціи болѣе или менѣе важную роль 1).

Священники не только суть священники или чиновники церковные, но, какъ всё чиновники, вмёстё и граждане государства. Вслёдствіе этого они подлежать двоякой подсудности—церковной и государственной. Какъ въ Греціи юрисдикція епископовъ простирались на священниковъ и вообще всёхъ духовныхъ или клириковъ не только какъ на чиновниковъ церковныхъ, но и какъ на гражданъ: такъ это было и у насъ. У Грековъ въ минуту принятія нами отъ нихъ христіанства и въ дальнёйшее время нашего періода домонгольскаго священники въ качестве гражданъ подлежали суду епископовъ во всёхъ преступленіяхъ уголовныхъ и во всёхъ дёлахъ гражданскихъ; но съ тёмъ ограниченіемъ въ первомъ случаё, что если преступленіе было очень тяжкое, требовавшее настоящей казни, то виновный, по изверженіи изъ сана, предавался для положенной закономъ казни гражданскимъ судьямъ (такъ какъ налагать на кого бы то ни было казни было

<sup>1)</sup> Въ записи о преставленіи Тверскаго епископа Арсенія, пом'вщенной въ 4-й Новгородской летописи, подъ 1409 г.—Собр. летт. IV, 111, читаемъ о нашихъ сборахъ случайную замътку: "приспъвшу сбору всегодищному, многолътствовахомъ пастырю и учителю своему въ недълю сборную; въ понедъльникъ же учение слышахомъ изъ усть его и нъкая исправленія оть законныхъ дъль; послъ же (даде) всьмъ благословеніе и прощеніе и отъндохомъ въ свояси". Образцы поученій, которыя должны были говорить епископы соборамъ священниковъ, -- въ Памятин. Павлов. XX 8 и (въроятно) 134, І. Въ поздивникъ западно-русскихъ Кормчихъ надъ этими образцовыми поученіями читается надписаніе: "Въ понеділокъ второе недъли поста на собраніе священническое науки исправленій духовныхъ... и поученіе мое имя рекъ архіепископа... къ вамъ... всему священническому чину" (у Павл. ibid. col. 111, дегенда). Въ древнемъ святительскомъ поучени новопоставленному священнику читается: "на сборъ приходи на исправленіе церковьныхъ вещіи, на пріятье истиньнаго разума...,—у Навлов. ibid. col. 108.—О нашихъ соборахъ на католическомъ Западъ, имъвшихъ мъсто также въ великомъ постъ, см. у Альцопа въ Kirchengeschichte, § 195, 8 Aufl. I В., S. 504.-- Не давно найдено поучение архіепископа Новгородскаго Иліи, предложенное имъ священникамъ своей епархіи въ первсе сборное воскресение по заняти имъ каоедры. См. о поучени ниже, въ придоженіяхъ къ этой главъ.

не дѣло епископовъ), и съ тѣмъ ограниченіемъ въ обоихъ случаяхъ, что если изъ двоихъ судившихся одинъ былъ мірянинъ и если онъ составлялъ сторону обвиняемую, то нужно было обращаться къ гражданскому судъв, сообразно общему положенію греко-римскаго законодательства, что ἐνάγων δεῖ ἀχολουθεῖν τῷ φόρῳ ἐναγομένου (actor forum rei sequitur, ищея обращается къ судъв отвѣтчика) ч. У насъ было то же самое, что у Грековъ з), съ тѣмъ только отличіемъ относительно втораго указаннаго ограниченія, что въ семъ случав у насъ полагался судъ общій или смѣсный, т. е. судили вмѣстѣ оба судіи—церковный и княжескій, при чемъ присуждаль наказаніе и получаль судебные штрафы и пошлины судья обвиненнаго з). Въ позднѣйшее время наши духовные (преимущественно монахи) весьма старались о томъ, чтобы въ качествѣ гражданъ освобождаться отъ суда своихъ епископовъ и испрашивать привиллегію подсудности самимъ государямъ: можеть быть что это началось уже въ періодъ домонгольскій ч).

Во всёхъ странахъ и у всёхъ народовъ духовенство составляеть сословіе болье или менье привиллегированное въ отношенів къ государственнымъ податямъ и повинностямъ. Такъ это было въ Грецін, такъ это было и у насъ. Въ имперіи греческой время, соотвътствующее нашему періоду домонгольскому, относительно нашихъ привиллегій, раздёляется на двъ половины: на половину до импер. Мануила Комнина (1143—1180), и на половину послъ сего императора. До Ма-

<sup>1)</sup> У Рами и П. I, 165, III, 331 sqq, IV, 536, V, 228 (что епископы не присуждають къ казнямъ—I, 191).

<sup>2)</sup> Смоленскій князь Ростиславъ Мстиславичь въ грамоть Смоленской епископіи: "ажь церковный человыкь дойдеть до чего, то своему епископу".—Дополн. къ Акт. Ист. т. I, стр. 7, соl. 1.

времени (и у Грековъ импер. Алексъй Комнинъ въ одной своей новельъ предписываеть совершенно такой же смъсный судъ, какой былъ у насъ, — у Ралми и П. V. 281. Еще онъ постановиль было, чтобы въ случаъ суда между клирикомъ и міряниномъ, тяжущіеся обращались къ суду самого императора, но потомъ отмънилъ, — ibid. I, 166 нач.). — Относительно перваго указаннаго ограниченія между нами и Греками было то различіе, что за большую часть преступленій у насъ полагались денежные штрафы (которые всъ должны были взимать епископы) и только за весьма немногія, самыя тяжкія преступленія полагалась настоящая казнь: (ина че сказать, что случаи преданія епископами духовныхъ суду гражданскому у насъ долженствовали быть гораздо ръже).

<sup>•)</sup> По свидътельству Вальсамона, и у греческихъ духовныхъ было весьма большое стремленіе обращаться въ качествъ гражданъ къ судамъ мірскимъ, — у Рами и П. III, 335 fin.

нуила Комнина греческое духовенство было свободно: оть личныхъ повинностей (προσωπικαί λειτουργίαι, — городскія и вообще земскія службы по выборамъ или очереди), отъ натуральныхъ повинностей (починки мостовъ, дорогъ и пр., которыя называются грязными повинностями, ρυπαραί λειτουργίαι), οτь домовой или подомной подати (μιτάτον), οτь экстраординарныхъ податей (ἔζω ώρισμένα τελέσματα,—за право торговли и еще не знаемъ за что), отъ новыхъ налоговъ (хаглаі συντέλειαι); не было свободно: оть поголовной подати (κεφαλίτιων, иначе κεφάλαιον, ἐπικεφάλαιον, κεφαλικὸς φόρος, capitatio), οτь ποσθμοπьнοй ποдати (ξευγολόүюу), отъ постойной повинности ( $\mathfrak{So}(r)$ ), отъ денежной повинности (сборовъ на военный флоть, - этобоси площими, и, можеть быть, еще на что нибудь 1). Импер. Мануилъ Комнинъ своими двумя новеллами, изъ коихъ одна 1144-го года, а другая-неизвъстнаго позднвишаго, освободиль духовенство оть поземельной подати, оть постойной и денежной повинностей и вообще отъ всякихъ податей и повинностей, за исключеніемъ поголовной подати 3). Какъ было у насъ въ періодъ домонгольскій, положительныхъ свідіній не имбемъ. Но со всею в роятностію надлежить думать, что у насъ съ самаго перваго времени духовенство было освобождено отъ всякихъ государственныхъ податей и повинностей, такъ что съ самаго перваго времени стало сословіемъ какъ бы витгосударственнымъ («обтленнымъ») въ самомъ полномъ смысле этого слова. Ханы монгольские въ своихъ ярлыкахъ освобождають наше духовенство оть всякихъ податей и повинностей; но едва ли можно думать, чтобы ханы захотёли сами оть себя даровать духовенству большія привиллегіи, нежели какія оно имъло прежде. Если бы духовенство наше не было освобождено отъ какихъ либо податей и повинностей, то, конечно, оно искало бы освободиться отъ нихъ и до насъ должны были бы сохраниться памятники сего исканія: а между темъ такихъ памятниковъ мы вовсе не знаемъ. (Имбемъ позднъйшія свидътельства, что не признавалась свобода ду-

<sup>1)</sup> Царскія вниги, вн. Ш, тит. Ш, §§ 2—6, и извлеченіе изъ новедть Мануила Комнина, о которомъ сейчасъ ниже.

<sup>2)</sup> Извлеченіе изъ новеліъ Манунла Комнина de immunitate clericorum, которыя неизвъстны въ подлинномъ видъ,—у Рами и П. II, 570, и у Цахаріе въ Јиз Graeco-Romanum, III, 432; о годъ первой новелы—у послъдняго. Въ новеллахъ различаются δημοσιακοί ιερεῖς,—общественные или приходскіе священники, и προσωπικοί ιερεῖς,—личные священники, находившеся въ имъніяхъ церковныхъ и монастырскихъ. Послъдніе какъ будто освобождены были Мануиломъ Комниномъ отъ всъхъ безъ исключенія податей и повинностей.

деній препятствовать размноженію приходовъ, а напротивъ имѣли личный интересъ въ томъ, чтобы поощрять послѣднее. Построить деревянную церковь, каковы были церкви до-монгольскаго періода, и при томь—деревянную церковь какихъ угодно малыхъ размѣровъ и снабженную принадлежностями такъ, что онѣ, за исключеніемъ двухътрехъ иконъ, могли быть изготовлены въ деревнѣ и собственными средствами, о чемъ обстоятельнѣе скажемъ ниже, ничего не стоило, а пріискиваніе священниковъ не только было весьма легко, какъ видно изъ сказаннаго выше, но они даже сами могли содѣйствовать размноженію приходовъ, какъ это будетъ видно изъ дальнѣйшаго.

Приходы устроялись и церкви строились обществами и отдёльными людьми, и именно обществами: въ городахъ — концами, слободами, улицами, полуулицами и вообще большими или меньшими сосъедствами и околотками, въ деревняхъ — разныхъ размёровъ округами, волостями и волостками; частными людьми: 1) собственниками-землевладёльцами въ ихъ имёніяхъ (включая въ то число и князей, какъ частныхъ собственниковъ), 2) не собственниками, но по тёмъ или другимъ побужденіямъ хотёвшими строить церкви для общинъ (сельскихъ и городскихъ), которыя не имёли ихъ и которыя изъявляли желаніе ихъ имёть.

Приходскія церкви, построенныя общинами или составлявшія «мірское строеніе», конечно, съ самаго перваго времени были тою же общинною собственностію, что и въ настоящее время, ибо быть чёмънибудь инымъ не могли. Общины, конечно, съ древняго времени завъдывали ими такъ же, какъ и теперь, т. е. чрезъ выборныхъ людей или церковныхъ старостъ. Въ позднъйшее время старостъ приставляли не по одному, а по нъскольку и по крайней мъръ по два. Весьма въроятно, что такъ было съ самаго древняго времени и и что цълію сего было устроить нъкоторый контроль надъ расходованіемъ церковныхъ денегъ (само собою подразумъвается, что въ древнее время не велось нынъшнихъ приходо-расходныхъ книгъ, хотя впрочемъ нъкоторыя записи на «доскахъ», отмътки на биркахъ или посредствомъ бирокъ 2, можетъ быть, и были) 3.

<sup>1)</sup> Многіе старосты перкви Ивана Предтечи на Опокахъ въ Новгородѣ (по мнимой, хотя и древней) грамотѣ Всеволода (Русски. Достопами. I, 77 sqq) не составляютъ свидѣтельства, ибо положеніе и завѣдываніе этой церкви были исключительныя.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Бирка изъ нѣмецк. Вігке—береза, ибо и до настоящаго времени для бирокъ употребляются березовыя палочки (Руссы-Норманны).

впрочемъ, и церкви, построенныя общинами, какъ ихъ ктиторіи (см. сей-

Совсъмъ иное, чъмъ о церквахъ, построенныхъ самими общинами, и довольно неожиданное должно думать о тъхъ приходскихъ церквахъ, которыя были строены для общинъ частными людями. Въ Греціи частные люди, строившіе общественныя церкви приходскія или неприходскія (ибо бывали общественныя церкви и неприходскія или безприходныя), и въ своихъ ли именіяхъ или где бы то ни было, становились ихъ наследственными такъ-называемыми ктиторами или получали на нихъ наслёдственное такъ-называемое ктиторское право (χτίτορες, атегорихо вікаюм), то же что на западъ патроны и патронать 1). Это право состояло, во-первыхъ, въ томъ, что ктиторы безотчетно и единолично, на правахъ частной собственности, распоряжались доходами церквей; во-вторыхъ, что они поставляли къ нимъ священниковъ и причетниковъ (на Западъ jus praesentandi, въ позднъйшей западной Руси-право «поданья», т. е. право указывать, назначать кандидатовъ во священники). По закону, человъкъ, желавшій построить общественную церковь и пріобръсти на нее себъ и своимъ потомкамъ право ьтиторства, долженъ былъ обезпечить содержание ея самой и священническаго при ней причта прикладомъ къ ней движимаго или недвижимаго имвнія, которое бы давало соответствующій доходъ 2). На самомъ дёлё это далеко не всегда дёлалось з); но если дёлалось, то имёніе, разъ приложенное къ церкви и ставшее ея собственностію, не могло быть снова взято у ней ни самимъ ктиторомъ, ни его потом-

часъ ниже), если не всегда въ дъйствительности, по крайней мъръ въ идеѣ имъли то существенное отличіе отъ нынѣшнихъ, что составлям дъйствительную полную собственность общивъ, причемъ священники были не болѣе, какъ наемниками послъднихъ, не имъвшими никакого права мъшаться въ хозяйство церквей (Извъстная намъ частная область русская, въ которой было такъ и въ дъйствительности, есть область Псковская; обстоятельно скажемъ во 2-мъ томѣ, а пока см. напр. въ Акт. Ист. т. V, № 122, и въ Описаніи документовъ и дѣлъ св. Сунода т. І, приложж. № ХХХІІІ). Мы сказали выше, что прихожане сами должны были находить себъ священниковъ. Но въ дъйствительности это составляло не только ихъ обязанность, но и ихъ право (какъ и частныхъ ктиторовъ).

<sup>1)</sup> Ктітшр значить здатель, строитель; но такъ назывались не только дійствительные строители церквей, но и ихъ потомки и вообще наслідники и преемники, владівшіе церквами, ими построенными. Въ ектенії: "еще молимся о блаженныхъ и приснопамятныхъ создателяхъ святаго храма сего" разумійотся именно ктиторы: "Еті δεόμεθα ύπέρ τῶν μακαρίων καὶ ἀειμνήστων κτιτόρων τοῦ ἀγίου οίκου τούτου.

<sup>2)</sup> Новелла Юстиніана 67, гл. 2, о наслідственности новелла 123, гл. 18.

<sup>3)</sup> Сравин 7-го всел. соб. пр. 17.

ками, ни вообще къмъ бы то ни было 1). Такимъ образомъ, ктиторы, если они снабжали церкви имуществами, переставали быть собственниками этихъ последнихъ; но они и ихъ потомки оставались полными собственниками доходовъ церквей какъ отъ приложенныхъ имъній, такъ и отъ всего, что приходило въ церкви помимо ихъ, т. е. ктиторы были собственниками церквей какъ бы на правахъ въчной аренды, имъя право на доходы, но не имън права на имущество. Относительно поставленія священниковъ и причетниковъ ктиторы ограничены были въ своемъ правъ тъмъ, что должны были представлять кандидатовъ достойныхъ и что епископы обязаны были посвящать только таковыхъ, имъя въ противномъ случав власть замъщать мъста по собственному избранію 2). Ктиторы не обязаны были предоставлять священникамъ всего дохода, который доставляла служба при церкви, но имъли право входить съ ними въ частное и произвольное соглашение на счеть платы за службу, такъ что священники служили при ктиторскихъ церквахъ по частному найму ктиторовъ, получая отъ нихъ условленную ругу (δόγα) или находясь у нихъ на ругв, на жалованьв 3). Если ктиторъ быль человекь богатый и благочестивый, то, конечно, не только весь доходь, получавшійся церковію, употребляль на нее саму и на служащихъ при ней священниковъ, но и прилагалъ изъ собственныхъ средствъ, если то требовалось; но иначе было дело, если онъ быль человъкъ бъдный, принужденный, напримъръ, построить церковь въ своемъ небольшомъ имъніи или же если потомки богатаго человъка бъднъли. Въ этомъ случав церковь, принадлежавшая кому-нибудь по праву ктиторскому или составлявшая ктиторію, становилась для ея владъльца какъ бы имъніемъ, изъ котораго извлекались доходы: нъкоторая часть того, что она доставляла, употреблялась на нее саму; нъкоторая часть на наемъ священника или священниковъ, а все остальное обращалось ктиторомъ въ собственную пользу. Съ теченіемъ времени число подобныхъ ктиторій стало болье или менье велико, и, такимъ обра-

<sup>1)</sup> Собора двукратн. пр. 1, cfr схолію въ 1 гл. 2 тит. Номованона Фотіева,—у *Рамп* и *П.* I, 91 fin., и въ Acta Patriarchat. Constantinop. *Миклошича* II, 323 sub fin., что впрочемъ, какъ видно изъ указаннаго правила и изъ другихъ свидътельствъ (напр. Acta Patriarchat. I, 77), не всегда было такъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Новелла Юстиніана 123, гл. 18, Вальсамонъ у *Рами* и *II*. П, 651, — и, какъ подразумѣвается изъ сказаннаго, имѣя право смѣщать священниковъ, которые бы оказались недостойными послѣ посвященія, Вальсам. ibidd., Acta Patriarchat. Constantinop. *Миклошича* I, 569.

<sup>3)</sup> Acta Patriarchat. I, 569, II, 393 нач. и 496 нач.

зомъ, явился цёлый классъ общественныхъ, приходскихъ и неприходскихъ церквей, которыми (собственно доходами съ которыхъ) владёли частные люди на правахъ собственности и для которыхъ эти церкви составляли какъ бы имѣнія (вѣчныя аренды). Вошло въ обычай передавать ктиторское право не только посредствомъ наслѣдства 1), но и посредствомъ продажи, такъ что и въ отношеніи къ формѣ перехода помянутыя церкви приравнялись къ частнымъ имѣніямъ.

Такое приравненіе ктиторскихъ церквей къ частнымъ имѣніямъ сдѣлало то, что ихъ начали строить съ прямою цѣлію создавать изъ нихъ имѣнія. Бѣдный предпріимчивый человѣкъ находилъ часть города или деревню, которыя не имѣли своей церкви и желали бы имѣть ее, или вообще мѣсто, которое бы обѣщало доходы, собиралъ деньги на богоугодное дѣло — сооруженіе храма, строилъ на собранныя деньги церковь и, такимъ образомъ, становился собственникомъ своеобразнаго имѣнія. Это дѣлали міряне, но не было никакихъ препятствій дѣлать этого и священникамъ: и они дѣйствительно дѣлали это и, какъ со всею вѣроятностію слѣдуетъ думать, предпочтительно предъ мірянами ²).

Если ктиторы вымирали или почему-либо оставляли свои ктиторін, то церкви не становились общинною собственностію населеній тѣхъ мѣстъ, гдѣ находились, но, продолжая оставаться ктиторіями, поступали въ собственность епископій, которыя были наслѣдницами послѣ первыхъ ктиторовъ и преемницами во владѣніи послѣ вторыхъ. Епископіи поступали съ достававшимися имъ ктиторіями такъ, что или продавали и дарили ихъ въ вѣчное владѣніе или отдавали за деньги и безмездно во временное пользованіе з) (во временное безмездное пользованіе ктиторіи отдавались преимущественно епископскимъ чи-

<sup>1)</sup> Ктиторское право было наслъдственно по крайней мъръ со временъ Юстиніана, — новелла 123, гл. 18; относительно позднъйшаго времени см. Аста Patriarchat. I, 138, 179, 231; II, 391 fin., 404, 405, 455 fin.. О продажъ у Расли и И. I, 91 fin., Аста Patriarch. I, 392; II, 322, 392. Ктиторское право оставляюсь въ наслъдство, отдавалось въ приданое и продавалось не только все въ однъ руки, но и по частямъ, см. предъидущія цитаты въ Аста Patriarchat. и еще II, 392 нач., 445 и 468.

<sup>2) 7-</sup>го всел. соб. пр. 17. Соборъ не говорить прямо, съ какою цёлю не имъвшіе средствъ міряне и клирики предпринимали строить церкви, но цёль эта ясна изъ того значенія, когорое могли имъть для бёдныхъ людей построенныя ими церкви. Совершенно ясное свидътельство, что священникъ построилъ церковь, чтобы создать себъ изъ нея имъніе,—въ Аста Patriarch. II, 404.

<sup>3)</sup> У Рали и П. V, 21, Acta Patriarch. I, 77, 423 fin., 455, 474, 568; II, 388, 399 нач., 414, 467, 495 fin.

новникамъ, для которыхъ онъ были тъмъ, что на старомъ русскомъ языкъ называлось «кормленіемъ»; по-гречески временное пользованіе— ἐφορία, а въ позднъйшее время также ἐξαρχία).

Изъ Греціи ктиторское право перешло и къ намъ въ Россію. Въ древнихъ памятникахъ мы не встрвчаемъ (или по крайней мърв мы лично не знаемъ пока) никакихъ прямыхъ на него указаній. Но мы находимъ его у насъ въ позднъйшее время: не говоря объ юго-западной Руси XVI-XVII въка, въ которой мы видимъ его подъ названіемъ патроната и гдв можно было бы производить его изъ латинской церкви, мы находимъ остатки его на Москвъ. Всъ позднъйшія такъ-называемыя ружныя церкви представляли собою ничто иное, какъ княжескія ктиторіи и получали оть правительства или оть князей ругу какъ таковыя. Своимъ ктиторскимъ правомъ поставлять въ эти церкви священниковъ государи пользовались еще въ XVI в., что вив Москвы и дёлали посредствомъ своихъ мёстныхъ чиновниковъ (дворецкихъ и дьяковъ) 1. Стоглавый соборъ свидътельствуеть, что въ его время многіе міряне и священники собирали на построеніе церквей и строили послѣднія 2). Очень можеть быть, что не всѣ строили, чтобы создать себъ ктиторіи, но несомнънно, что нъкоторые строили именно съ этою цёлію 3). Церкви, которыми владёли священники, какъ частною собственностію и которыя продавали, какъ таковыя, мы находимъ у насъ въ половинъ XVII въка; въ опредъленияхъ Московскаго собора 1667-го г. читаемъ: «святыя церкви священникомъ корчемствовати и продавати нелъпо есть, зане Христосъ Спаситель нашъ искупи святую церковь пречистою своею кровію и свободи ю; сов'єтуемъ убо нынъ всъмъ прихожанамъ коеяждо церкви (говорять восточные патріархи) православнымъ христіаниномъ, живущимъ здѣ въ царствующемъ градъ Москвъ и прочимъ и благословляемъ васъ, да искупите святыя церкви продаемыя и церковныя мъста, развъ домоваго ихъ строенія храминъ, да будуть свободны и подъ единою главою и вла-

<sup>1)</sup> Стоглавъ, гл. 41 вопр. 15, Казанск. изд. стр. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Глава 5, вопросы 13 и 19, Казансв. изд. стрр. 59 и 63 fin. (Частныя свидътельства о строеніи священниками церквей см. въ Собр. лътт. тт. III, стр. 148 нач., и VI, стр. 234 fin., у *Возденженскаю* въ Историческомъ обозрѣніи Рязанской іерархіи, стрр. 44 и 46 прим.).

<sup>8)</sup> Въ 84-й главѣ Стоглавника, Казанск. изд. стр. 369 sub fin., подъ строящими церкви "мѣстъ ради", по всей вѣроятности, должны быть разумѣемы священники, строившіе церкви, чтобы создавать себѣ мѣста (а въ текстѣ Стоглавника передъ словами или послѣ словъ "мирскимъ людемъ", вѣроятно, пропущено "пономъ").

стію, еще есть Христосъ: а продавати церкви Христовы и церковныя жъста, яко отчины, зъло неправильно есть и беззаконно» <sup>1</sup>).

Необходимо или по крайней мъръ весьма въроятно думать, что въ періодъ до-монгольскій бояре и вообще собственники-землевладъльцы поставляли въ священники своихъ холоповъ, о чемъ мы говорили выше, не только въ свои домовыя, но и въ приходскія церкви, находившіяся въ ихъ имъніяхъ (право поставлять въ которыя священниковъ принадлежало имъ, какъ ихъ—церквей ктиторамъ).

<sup>1)</sup> Дополн. № Акт. Ист. т. V, № 102, стр. 473, § 30; опредѣленіе повторяется Московскимъ соборомъ 1675 г., бывшимъ при патр. Іоакимѣ,—Ист. Іер. І, 346 нач. Архіепископъ Гнезненскій Іоаннъ de Lasco въ своей запискъ De Ruthenorum nationibus earumque erroribus, представленной Латеранскому собору 1514 г., пишеть: item dicunt (Rutheni), licite vendi posse praelaturas ac beneficia, aut emi, similiter et sacros ordines (?); et quae beneficia patres tenuere, dicunt filii, ad ea jushaereditarium se habere et succedunt, praesertim in parochialibus ecclesiis (Historica Russiae Monimenta Тургенева, т. I, стр. 127 соl. 1). Въ поздивишее время, что, можеть быть, началось и съ древняго времени, священники становились собственниками церковныхъ мъсть еще такимъ образомъ, что покупали ихъ у прихожанъ, т. е. прихожане какого-нибудь прихода продавали мъсто у своей церкви въ собственность какому-нибудь священнику (настоящую, такъ чтобы онъ передаль его своему роду какъ наследство или продаль другому священнику), см. у Соловьева въ Исторіи, т. ХІІІ, 2-го изд. стр. 96.—У Грековъ до сихъ поръ весьма не мало приходскихъ церквей, которыя составляють частную собственность мірскихъ людей и священниковъ, и онъ начали превращаться въ домовыя церкви или въ общественныя только съ недавняго времени. Въ королевствъ Греческомъ закономъ 1834 г. предписано: "церкви, составляющія частную собственность (аі ібіоктήтаі єккдубіаі), тогда только могуть быть приходскими, когда будуть куплены приходомъ или будутъ подарены ему собственникомъ (пара тоо юбоктитои), - издание законовъ королевства, касающихся церкви и народнаго просвъщенія, подъ заглавіемъ 'Екклидіастіка каї екпебентіка, т. І, Авины, 1860, стр. 31. Одинъ Гревъ въ Авинахъ уверяль насъ, что на островахъ Архипелага до недавняго времени почти всв приходскія церкви составляли частную собственность священниковъ. У Грековъ турецкихъ приходскія церкви, составляющія частную собственность, называемыя (полагаемъ) по-турецки та тебіка, предписано обратить въ общественныя посредствомъ выкупа, если собственникъ-священникъ, или посредствомъ простаго уничтожения права собственности, если онъ мірянинъ, новыми церковными законами 1862 г. (Гечкої качоνισμοί περί διευθετήσεως των έκκληστιαςικών και έθνικών πραγμάτων et caet., Κωνотачтічопп. 1862, Κανονισμού 5 άρθρ. 12 (на островѣ Корфу составляють до настоящаго времени частную собственность мощи св. Спиридона Тримифунтскаго вифстф. съ церковію, въ которой находятся, фамиліи Булгарисовъ, которою получены въ приданое за дъвицею отъ фамили Калохеретисовъ, принесшей мощи изъ Константинополя после взятія последняго Турками,— Ιστορία της 'Єπτανήσου ύπό Π. Χιώτου, . Μέρος ό, стр. 144).

Въ Греціи ктиторы церквей предъявляли странное притязаніе, что священники и вообще клирики последнихъ не должны подлежать власти мъстныхъ епископовъ, а знать власть единственно ихъ-ктиторовъ 1). Въ лътописяхъ нашихъ находимъ одно указаніе, дающее предполагать, что и у насъ притязалось и было нъчто подобное въ періоль до-монгольскій. Въ 1136-мъ г. женился въ Новгородъ тогдашній Новгородскій князь Святославъ Олеговичь; бракъ быль почему-то незаконный <sup>9</sup>) и епископъ Нифонть отказался вънчать его (въ древнее время браки князей вънчали епископы) и не позволилъ быть на немъ своимъ священникамъ и монахамъ; не смотря на это, князь быль обвёнчань въ своей придворной церкви священниками этой последней (Новгор. 1-я лет.). Можно впрочемъ понимать туть дъло еще и такъ, что священники не всъхъ ктиторскихъ церквей находились у насъ въ особыхъ, не нормальныхъ, отношенияхъ къ ещскопамъ, но что занимали исключительное положение именно придворные княжескіе священники, какъ и въ Греціи занимали таковое положеніе придворные императорскіе священники 3).

Послѣ церквей приходскихъ должно быть сказано еще о церквахъ придѣльныхъ (погреч. παρεκκλήσιον, παρακλήσιον, παρακλήσιον, παρακλήσιον). Въ настоящее время придѣлами называются у насъ боковые алтари въ церквахъ; не то были они въ древнее и старое время. Въ древнее и старое время придѣлы или собственно придѣльныя церкви были—во-первыхъ, малыя настоящія церкви или церквицы, устроенныя или сдѣланныя внутри большихъ церквей, во-втерыхъ—малыя церкви, пристроенныя или придѣланныя къ большимъ церквамъ снаружи. Въ первомъ случаѣ онъ устроялись въ папертяхъ или притворахъ церквей, на полатяхъ или верхнихъ галлереяхъ и въ боковыхъ алтарныхъ абсидахъ или отдѣленіяхъ (діаконикахъ). Если въ боковыхъ алтарныхъ отдѣленіяхъ, то не такимъ образомъ, что алтаръ помѣщался въ отдѣленіи, а церковію для него служила самая настоящая церковь (какъ это

<sup>&#</sup>x27;) У Рами и П. I, 188 fin., II, 236 нач. и 650 fin. То же самое было и на Западъ, см. у Гиземра Dritte Periode, Zweiter Theil, сар. III, § 7 (4-го изд. II, 1, S. 56).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cfr у Татиш. II, 469, прим. 393.

<sup>3)</sup> См. грамоту патр. Алексѣя 1029-го г. у Рали и П. V, 29 (то же и въ Сербіи, въ которой княжескіе священники составляли особое вѣдомство подъ властію придворнаго ("дворскаго") протопопа, какъ у насъ военные священники подъ властію оберъ-священниковъ,—нашъ Краткій очеркъ исторіи православныхъ церквей Болгарской, Сербской и Румынской, стр. 689 fin.).

пынѣ), а такимъ образомъ, что весь придѣль или вся придѣльная церковь помъщалась въ отдъленіи (крошечный алтарь въ немъ и потомь въ немъ же крошечная церковь), такъ что выходъ изъ отделенія въ самую церковь быль выходомь вонь изъ придела (оть XVII в. не мало сохранилось такихъ придвловъ до настоящаго времени, изъ новъйшихъ церквей можемъ указать на петербургскій Исакіевскій соборъ, въ которомъ приделы устроены на старый манеръ, при чемъ только особымъ огражденіемъ ихъ служать не глухія стінки, а рібшотки) 1. У насъ въ періодъ домонгольскій большія церкви, строенныя князьями и по своему назначенію бывшія придворными княжескими и канедрально - епископскими, были окружаемы съ трехъ сторонъ (за исключеніемъ восточной) глухими папертями, въ которыхъ погребались князья и епископы (погребавшіеся въ церквахъ не въ томъ смыслъ, чтобы въ самыхъ церквахъ, а именно въ папертяхъ, см. ниже въ главъ о богослужении) 2. Съ устроения алтарей въ этихъ папертахъ и началось у насъ строеніе придёльныхъ перквей, при чемъ мыслію и побужденіемь было то, чтобы поминовенная безкровная жертва приносилась такъ сказать надъ самыми гробами умершихъ. По свидътельству нашей л'этописи, св. Владимиръ погребенъ въ Десятинной церкви, а по свидътельству Титмара Мерсебургскаго-въ церкви св. Климента: это должно понимать такъ, что онъ погребенъ въ паперти Десятинной церкви, въ которой быль устроенъ придъль св. Климента. Ярославъ быль погребень въ паперти св. Софіи (по свидетельству Нестора въ житіи Бориса и Глібба), и необходимо думать, что въ этой паперти также быль устроень придёль. Упоминаемый подъ 1180-мь г. приявль Новгородской св. Софін быль также устроенный въ паперти <sup>3</sup>). Главною цёлію дальнёйшаго устроенія въ церквахъ и при церквахъ (а при церквахъ, въ видъ особыхъ пристроекъ къ нимъ, вошло въ обычай устроять придълы потому, что далеко не всъ церкви имъли притворы или паперти), какъ должно думать было желаніе богатыхъ людей им'єть

<sup>1)</sup> Въ старое время у Грековъ принималось, что одно церковь должна имъть только одинъ алтарь, поэтому придълы внутри церквей и устроялись въ видъ особыхъ церквей, сfr Іоанна митрополита Клавдіопольскаго сочиненіе противъ латинянъ,—у А. С. Павлова въ Критическихъ опытахъ по исторіи древнъйшей Грекорусской полемики противъ латинянъ, стр. 190, § 14.

Но при отсутствии у церввей папертей—и въ нихъ самихъ.

<sup>\*)</sup> Новгор. 1-я л'ыт. "Притворяне" Стоглаваго собора, гл. 41, вопр. 14, Казанск. изд. стр. 176, суть именно священники придъловъ, находившихся въ притворахъ или папертяхъ.

какъ бы свои собственныя поминовенныя церкви, т. е. богатые люди устрояли въ церквахъ или при церквахъ придълы и къ нимъ опредъляли или нанимали священниковъ, съ назначениемъ имъ извъстной руги, для той цёли, чтобы священники служили по нимъ и по ихъ родамъ заупокойныя литургін. Но иногда, какъ показываетъ примъръ Новгородской церкви Іоанна Предтечи на Опокахъ, придёлы устрояемы были и съ тою цёлію, чтобы по воскресеньямъ могли быть пёты въ церквахъ раннія об'єдни. Въ прид'єл'є этой церкви (устроенномъ на ея полатяхъ) назначено было ея строителемъ (княземъ Всеволодомъ Мстиславичемъ, построившимъ церковь въ 1127-1130-мъ г.) петь объдню по недълямъ или воскресеньямъ і), а такъ какъ по Уставу «въ неделю не пети литургін за упокой» (митр. Георгій, § 28), то очевидно, что и объдни имъли быть пъты не заупокойныя, а обыкновенныя раннія (церковь Іоанна Предтечи была поставлена на Торгу, и въроятно думать, что придълъ быль устроенъ въ ней для раннихъ воскресных объденъ съ тою цълію, чтобы куппамъ, которые не могли ходить за позднюю объдню, дать возможность отстоять раннюю). При Новгородской церкви св. Михаила въ 1219-мъ г. устроенъ быль придъль въ видъ наружной малой пристройки одновременно съ построеніемъ самой церкви и самими строителями этой послідней. Это, въроятно, должно понимать такъ, что пъніе заупокойных влитургій по буднямъ находили болъе удобнымъ въ малой церкви, чъмъ въ большой (Такъ какъ богатые люди, составлявшіе боярство, имёли въ древнее время свои домовыя церкви, въ которыхъ и могли совершать родовыя поминовенія, то нужно думать, что придёлы при церквахъ съ цълію этого поминовенія преимущественно были устрояемы купцами, которые, какъ въроятно думать, а по позднъйшему времени прямо слъдуеть думать, не присвоили себъ привиллегіи имъть домовыя церкви. Затвиъ, и бояре могли устроять придвлы при церквахъ надъ своими гробами 2). Если съ служеніемъ въ придёльныхъ церквахъ въ древнее время было такъ же, какъ въ позднъйшее: то для сего служенія наибольшею частію были назначаемы или нанимаемы особые священники, такъ что церкви или церквицы эти представляли изъ себи со-

<sup>1)</sup> Грамота Всеволода церкви въ Русски. Достопи. I, 78.

<sup>2)</sup> Относительно придѣловъ, устроявшихся въ особыхъ малыхъ пристройкахъ къ церквамъ, должно припомнить предписанія позднѣйшаго времени, чтобы изънихъ въ самыя церкви не было внутренняго хода и чтобы они были именно особыми отъ послѣднихъ церквами.

всёмъ особыя церкви, хотя находились при другихъ церквахъ или даже внутри ихъ самихъ <sup>1</sup>). Отъ чего вошло это въ обычай, когда было бы совершенно удобно для священниковъ самыхъ настоящихъ церквей и было бы для нихъ выгоднёе, положительно сказать не можемъ, но полагаемъ, что причиной сего были съ одной стороны канонъ церковный, а съ другой—множество священниковъ. 15-й канонъ 7-го вселенскаго собора запрещаетъ поставлять клирика къ двумъ церквамъ, а такъ какъ священниковъ было великое множество, то, при полной возможности точнымъ образомъ соблюдать канонъ, и хотёли это послёднее дёлать <sup>2</sup>).

Въ городахъ составляли особый классъ церквей церкви соборныя или соборы. Въ настоящее время городскіе соборы имжють у насъ только то значеніе, что въ нихъ собираются священники городовъ для пънія царскихъ молебновъ; но въ древнее и старое время они имъли иное и, какь надлежить думать, большее значеніе, хотя, къ сожалівнію, наши свъдънія о нихъ и недостаточны. Въ древнее и старое время соборными церквами или соборами назывались такія церкви въ городахъ, въ которыхъ не только священциками ихъ самихъ (дерквей), но больщими или меньшими общинами священниковъ и другихъ городскихъ церквей, а въ нъкоторыхъ мъстахъ и церквей уъздныхъ, посредствомъ очереднаго служенія была держима ежедневная служба, чего въ другихъ городскихъ церквахъ не было. Ближайшій отвъть на вопросъ: зачъмъ нужны были въ городахъ такія церкви, въ которыхъ бы была ежедневная служба, есть тоть, что каждый день могуть быть въ городахъ именинники, желающіе помолиться въ церкви и отпівть заздравный молебень, каждый день могуть быть люди, желающіе по случаю памяти родителей отпъть по нихъ паннихиду или подать о нихъ на поминовеніе (и до сихъ поръ въ убздныхъ городахъ такъ, что если человъкъ имъетъ ту или другую указанную нужду, а между тъмъ знаеть, что въ своей приходской церкви нъть службы, то идеть въ соборъ). Но этоть отвъть не разръшаеть вопроса: для чего въ собор-

<sup>1)</sup> Положительно извъстная намъ древняя церковь, въ придълъ которой должны были служить священники ея самой, есть Новгородская церковь Іоанна Предтечи на Опокахъ.

<sup>2)</sup> Что въ поздивишее время были особые причты даже въ такихъ придълахъ, которые были устроены самими строителями церквей, см. *Неволина* О пятинахъ, приложж. стр. 280 fin. Что придълы, находившеся даже въ самыхъ церквахъ, иногда владъли особыми отъ последнихъ вотчипами, см. ibid. стр. 203 (д. 507 об.).

ныхъ церквахъ держали ежедневную службу не только священники самыхъ этихъ церквей, но съ большими или меньшими общинами священниковъ другихъ городскихъ или вмъстъ городскихъ и уъздныхъ церквей, оть чего именно онъ и получили название церквей соборныхъ. Для отвъта на вопросъ необходимо предполагать, во первыхъ, что въ древнее время были иные обычаи относительно заздравныхъ молебновъ и случайныхъ поминовеній, во-вторыхъ---что туть дёло было въ поминовеніяхъ нарочитыхъ, такъ называемыхъ сорокоустныхъ. И въ настоящее время между богатыми людьми купеческаго званія отчасти еще ведется, что заздравные молебны себъ и паннихиды по родителяхъ въ дни ихъ памяти поють не только въ своихъ приходскихъ церквахъ, но заказывають пъть и въ другихъ, многихъ или немногихъ, церквахъ '); относительно же древняго времени, судя по примъру Грековъ даже нынъшнему, должно думать, что пъніе молебновъ и паннихидъ многими священниками считалось болве или менве обязательнымъ или обычнымъ. Но въ древнее время нельзя было делать такъ, чтобы заказывать молебны или паннихиды во многихъ церквахъ, ибо въ другихъ приходскихъ церквахъ города за исключеніемъ одной назначенной или, если въ городъ было нъсколько соборовъ, -- за исключениемъ нъсколькихъ назначенныхъ, не было ежедневныхъ службъ; вместо этого въ древнее время можно было дълать то, чтобы призывать желаемое количество священниковъ въ одну церковь, въ которой была ежелневная служба, и чтобы въ ней заставлять священниковъ петь одинъ соборный молебенъ или одну соборную паннихиду (завтра человъкъ былъ именинникъ или у него была память по родителямъ; сегодня онъ посылаль къ главному соборному священнику, который назывался протонопомъ или соборнымъ старостой, съ заказомъ соборнаго молебна или соборной паннихиды изъ столькихъ-то священниковъ, и протопопъ или староста приглашалъ въ соборъ желаемое количество священниковъ). Что касается до поминовеній нарочитыхъ, сорокоустныхъ, то, съ одной стороны, необходимо думать, что соборы нужны были для раздачи сорокоустовъ между священниками, а съ другой сторонывесьма въроятно думать, что они нужны были для надлежащаго, тогдашнимъ понятіямъ, пенія паннихидъ въ нарочито поминовенные дни сорокоустовъ, т. е. въ 3-й, 9-й и 40-й дни. Въ древнее время у насъ принималось, что священникъ не можетъ пъть за разъ двухъ

<sup>1)</sup> Что это весьма велось въ XVI в., см. соборный приговоръ 1594-го г. объ учреждени въ Москвѣ поповскихъ старостъ,—Акт. Эксп. т. I, № 360.

или нъскольких сорокоустовъ, но каждый сорокоусть долженъ выпъвать особо 1). Следовательно, если въ приходе въ продолжение 40 дней случалось нъсколько покойниковъ, по которымъ желали пъть сорокоусты, то втораго и следующихъ сорокоустовъ нельзя было отдать своему священнику и для ихъ ценія нужно было искать чужихъ священниковъ, у которыхъ не было сорокоустовъ. Въ этомъ-то случав соборы (представляя въ лицв своихъ протопоповъ или старостъ какъ бы справочныя конторы) и должны были служить посредниками между заказчиками сорокоустовъ и священниками, принимая ихъ отъ первыхъ и раздавая ихъ твиъ изъ вторыхъ, у которыхъ ихъ не было <sup>2</sup>). По сейчасъ сказанному нами доходы отъ пънія сорокоустовъ не могли быть особыми доходами каждаго прихода, но должны были болье или менье распредыляться между всвии священниками каждаго цвлаго города. На семъ основаніи весьма въроятно предполагать, что для совершеннаго уравненія въ отношенін ыт нимъ всёхъ священниковъ каждаго города начали видёть въ нихъ не частные доходы каждаго священника, сколько каждому приходилось пъть, а общій доходь всёхь священниковь, такь чтобы общую сумму его дёлить поровну между всёми: но для подобнаго устройства и веденія діла нужны были завідующіе посліднимъ центры, каковые и представляли собою соборы. Паннихиды въ нарочито поминовенные дни сорокоуста называются у Грековъ парабтасц, что собственно значить торжественный пріемъ у царя, торжественный выходъ царя, и что по отношенію къ церковной службь значить службу возможно торжественную. Такъ названы наши паннихиды у Грековъ потому, что онъ совершаются возможно большимъ количествомъ священниковъ (если не ошибаемся, полнымъ желаемымъ числомъ священниковъ для этихъ паннихидъ считается 40, по сорокодневію, въ которое онъ совершаются). Весьма въроятно предполагать, что какъ было и есть у Грековъ, такъ было у насъ въ древнее время: но чтобы безъ затрудненія устроять подобныя службы, нужны были посредствующія мъста, каковыя представляли собой соборы 3). (Первоначально было

<sup>1)</sup> См. 2-й половины тома стр. 395 нач. по 1-му изданію.

<sup>2)</sup> Сfr помянутый выше соборный приговоръ объ учреждении въ Москиъ поповскихъ старостъ (стр. 441 col. 2).

<sup>\*)</sup> Названіе сорокоусть позволяєть сділать еще предположеніе. Сорокоусть, сложенное изъ сорокъ и усть (уста), по словопроизводству значить не одну службу, которая поется въ продолженіе сорока дней, а сорокъ службъ, которыя поются въ одинъ день (сорока устами или сорока священниками). На этомъ основаніи можно

учреждаемо въ каждомъ городѣ по одному собору, но потомъ въ большихъ городахъ, по мѣрѣ увеличенія числа священниковъ, были учреждаемы новые соборы. Если заключать ко всѣмъ мѣстамъ отъ Пскова, относительно котораго мы имѣемъ положительныя извѣстія: то это проносходило такимъ образомъ, что общину перваго собора образовывали изъ себя священники, которые находились въ городѣ на лицо (а что касается дс самаго Пскова, то здѣсь не только священники городскіе, но и уѣздные, и не только бѣлые, но и черные или іеромонахи), а что священники, которые съ учрежденіемъ новыхъ приходовъ являлись послѣ учрежденія собора, оставались внѣ общины, священниками «невкупными»; что за тѣмъ, когда невкупныхъ священниковъ набиралось достаточное количество, они учреждали изъ себя новый соборъ ¹). Какое

предподагать, что у богатых выдей было принято пъть въ нарочито поминовенные дни сорокоуста по сороку объденъ (т. е. въ сорока приходахъ). Предположеніе это становится совершенно в'вроятнымъ въ виду Московскихъ сороковъ, о которыхъ сейчасъ. — Что въ древнее время усердіе въ поминовенію родителей было не меньшее, чамъ теперь, если не значительно большее, объ этомъ сладуетъ закдючать изъ примера Греціи и объ этомъ отчасти говорять и наши собственных свидетельства. Въ Греціи предписывалось закономъ (и обычаемъ, обратившимся въ ваконъ), что если человъкъ умиралъ безъ духовнаго завъщанія, то третья часть его имущества отдълялась на поминъ его души, -- Новелла Константина Порфирогенита у Цахаріе въ Jus Graeco-Romanum, III, 276, и у Миня въ Патрол. t. 113. р. 597, n. 11, Арменопуль въ Прохиронъ, lib. 1, tit. XVIII, § 22, lib. V, tit. VIII, § 9 и 78 (а если умиралъ безъ наслъдниковъ, то на поминъ-половина имънія,у Рами и П. У, 123 нач.). Что насается до нашихъ свидътельствъ, то въ Ярославовой Правдь, въ главь: "О задници (наслъдствь) болрстей и о дружинъ" говорится: "паки ли (кто) безъ ряду (безъ письменнаго уряженія, завъщанія) умреть. то все дътемъ, а на самого часть дати души", -Русск. Достопп. I, 44.

<sup>1)</sup> Запись въ 1-й Псковской лѣтописи,—Собр. лѣтт. IV, 215, объ учрежденіи въ 1453-мъ г. четвертаго собора во Псковѣ: "Того же лѣта биша челомъ попове невкупніи князю Псковскому и посаднику степенному и всѣмъ посадникомъ. что быти четвертому собору во Псковѣ; и шедъ князь и вси посадники Псковскія владыцѣ Еуфимію биша челомъ: "благослови, господине, четвертому собору быти во Псковѣ"; и благослови владыка поповъ невкупныхъ четвертый соборъ держати, вседневную службу, у съятаго Спаса Всемилостиваго на Торгу да у святаго Христова мученика Дмитрія въ Домонтовѣ стѣнѣ". Запись въ той же лѣтописи,—іbіd. стр. 221, объ учрежденіи въ 1462 г. пятаго собора во Псковѣ: "Того же лѣта скопившеся попи невкупніи биша челомъ Пскову, чтобъ пятому собору быти во Псковѣ; и Псковичи повелѣша пятому собору быти у Похвалы святыя Богородица да у Покрова святыя Богородица да у Святаго Духа за Домонтовою стѣною". См. еще грамоту митр. Филиппа во Псковъ отъ 1471-го г. съ разрѣшеніемъ учредить шестой соборъ,—въ Акт. Ист. т. І, № 283, и въ Памятни. Павлов. № 103.—Учрежденіе въ городахъ соборовъ съ образованіемъ при нихъ общинности город-

неменьшее или наименьшее число священниковъ считалось нужнымъ для учрежденія новаго собора, не знаемъ; но на томъ основаніи, что въ Москвъ соборы назывались (какъ и теперь называются благочинія) сороками, должно думать что не меньшее сорока священниковъ, за тъмъ, чтобы соборъ имълъ возможность пъть въ одинъ день сорокъ поминовенныхъ объденъ, о чемъ выше. Священники, принадлежавшіе къ соборамъ, держали въ нихъ ежедневную службу по неделямъ і); но это не должно представлять себъ такъ, чтобы чередовалось по одному священнику, принадлежавшему къ собору, ибо при составъ нъкоторыхъ соборовъ болье, чемъ изъ ста священниковъ, (шестой соборъ во Исковъ) цълымъ половинамъ ихъ вовсе не доставалось бы годовой череды. А такъ, что они держали въ соборахъ ежедневную службу тъми или другими ихъ количествами, при чемъ одинъ служилъ, а другіе пъли на клиросъ, и при чемъ всъ по требованію заказчиковъ могли стать служащими. Въ Новгородъ священники держали ежедневную службу не только каждый въ своемъ соборъ, но еще всъ въ главномъ Софійскомъ собор'в 2): какъ понимать эту такъ сказать двусоборность священниковъ, не совсемъ для насъ ясно. Вообще, въ этомъ институть соборовь, относительно котораго митр. Филиппъ въ своей указанной грамотъ какъ будто даетъ знать, что въ отношении къ нему въ разныхъ мъстахъ существовали разные обычаи, далеко не все представляется намъ яснымъ. Мы возвратимся къ нему во 2-мъ томъ. ---Что касается до періода домонгольскаго, то за его время мы знаемъ лишь два упоминанія о соборахъ въ літописяхъ, изъ которыхъ при томъ одно читается въ лътописи только позднъйшей: въ 1159-мъ г. вел. кн. Ростиславъ Мстиславичъ, по одному случаю, «посла въ Кіевь (изъ котораго отсутствоваль) къ святьй Софіи и по всымъ соборомь, да тво-

скихъ священниковъ не должно относить къ самому времени введенія въ городахъ христіанства Владимиромъ или въ самому времени ихъ основанія послѣ Владимира: болѣе чѣмъ вѣроятно, что соборы учреждались въ городахъ лишь тогда, когда состояніе христіанскаго усердія въ нихъ достигало до степени, дѣлавшей нужнымъ учрежденіе въ нихъ соборовъ. Несторъ въ житіи преп. Оеодосія Печерскаго даетъ знать, что въ Курскѣ во время дѣтства Оеодосіева еще не было собора или деркви съ ежедневной службой.

<sup>1)</sup> Митр. Филиппъ въ сейчасъ указанной грамоть: "а поютъ (священники имъющаго быть учрежденнымъ собора въ назначенной для нихъ соборной церкви) по недълямъ".

<sup>\*)</sup> См. у архим. *Макарія* въ Археологич. описаніи церковныхъ древностей въ Новгород'є, І, 34, о грамот'є архіеп. Геннадія, и въ Акт. Эксп. т. І, 1, 229, стр. 221, col. 2 fin., соборные приговоры 1551-го г.

рять стоаніе всенощное вь церквахъ»,—такъ называемая Тверская л'ятопись въ Собр. л'ятт. XV, соl. 228 fin.; въ 1187-мъ г. Галичскій князь Ярославъ Владимировичъ Осмомыслъ позваль къ себ'я передъ своею смертію для прощальной бес'яды и для предсмертной прощи «зборы вся»,—Ипатск. л'ят. по 2 изд. стр. 442).

Кром'в церквей приходскихъ и домовыхъ были еще церкви купеческія. Изв'єстны дв'є такія церкви въ Новгород'є ') и одна церковь, принадлежавшая Новгородскимъ купцамъ, въ Кіев'є ').

## ٧.

## Средства содержанія духовенства высшаго и низшаго.

Обращаемся къ средствамъ содержанія духовенства высшаго и низшаго.

Въ первенствующее время церкви служители алтаря или епископы съ прочими клириками имъли средствомъ своего содержанія единственно добровольныя приношенія вірующих своих общинь, т. е. общинъ, составлявшихъ епископіи или, что то же, приходы. Каждый членъ общины, по мъръ своихъ средствъ и усердія и во всякомъ случав памятуя Ветхозаветную заповёдь, что Богу должно быть пожертвовано не менъе десятой части стяжаній (Левить 27, 30; Числь 18, 21; Второзак. 14, 22), делалъ приносъ церкви на ея служителей или всякій разъ, какъ приступаль къ таинству причащенія, что въ древнее время было каждое воскресенье, или по крайней мъръ однажды въ мъсяцъ. Эти приносы, состоявшіе частію въ деньгахъ, главнымъ же образомъ въ събстныхъ припасахъ и необходимыхъ для жизни вещахъ натурою, слагались въ дом'в епископа (Апост. пр. 4) или въ особой церковной сокровищницъ (по просту-кладовой, клъти, жагазев) и ежемвсячно раздвлялись епископами и пресвитерами между собою и между прочими клириками 3). Не позднее второй половины III въка, т. е. еще во времена языческія, явилось другое средство

<sup>1)</sup> Іоанна Предтечи на Петрятиномъ дворищё или на Опокахъ, построенная княземъ Всеволодомъ Мстиславичемъ въ 1127—1130-мъ г. и переданная имъ въ ктиторство одной купеческой компаніи, которая отъ церкви стала называться Иванскою, и церковь св. Пятницы, построенная въ 1156-мъ г. "заморскими" куп- цами, т. е. купцами, ведшими заморскую или заграничную торговлю.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лаврент. лът. подъ 1147-мъ г., 2 изд. стр. 302.

<sup>3)</sup> Bingh. Antiquit. Vol. II, 262 sqq.

содержанія клириковъ, именно—люди богатые начали завѣщевать и отказывать епископіямъ недвижимыя имѣнія, каковое средство содержанія было признано со стороны государства отъ перваго же христіанскаго государя—Константина Великаго '). Наконецъ, самъ Константинъ Великій обезпечилъ содержаніе клириковъ государственнымъ или казеннымъ образомъ: кромѣ единовременныхъ щедрыхъ пожертвованій церквамъ нуждавшимся онъ назначилъ казенное ежегодное жалованье или казенную ежегодную ругу (ἐτήσια σιτηρέσια), неизвѣстно какихъ размѣровъ, всѣмъ церквамъ въ имперіи, предписавъ выдавать ее изъ мѣстныхъ доходовъ городовъ '),—руга эта, уничтоженная Юліаномъ, была возстановлена послѣ его смерти Іовіаномъ, впрочемъ не во всемъ своемъ (неизвѣстномъ намъ) объемѣ, а въ третьей его части ').

Первоначально, какъ мы говорили, не было приходовъ въ нынъшнемъ смыслъ слова и каждый приходъ представлялъ собою епископію или, наобороть, каждая епископія составляла изъ себя одинъ приходъ. Когда явились наши приходы, то сначала нъкоторое время было такъ, что приношенія, представлявшіяся вірующими въ приходскія церкви, всв собирались въ одно місто, -- къ главной или епископской церкви, и что изъ одной общей при ней сокровищницы получали содержание какъ епископы и находившиеся при нихъ клирики, такъ и клирики, командировавшіеся или назначавшіеся отъ епискошій для завъдыванія приходскими церквами. Но, съ теченіемъ времени, вошло въ обычай и было установлено, чтобы приношенія, представлявшіяся въ приходскія церкви отдівленными къ нимъ членами общинъ, не были доставляемы въ епископскую церковь, а оставались находящимся при нихъ клирикамъ і). Вслідствіе этого приходскія церкви отдълились въ содержаніи отъ епископій или отъ церквей каоедральныхъ епископскихъ (которое сначала они пивли съ ними общее), и такимъ образомъ произошло раздъленіе въ средствахъ содержанія духовенства высшаго и низшаго.

<sup>1)</sup> Законъ 321 г.: Habeat unusquisque licentiam sanctissimo catholicae (ecclesiae) venerabilique concilio decedens bonorum, quod optaverit, relinquere. Cod. Theod. lib. XVI, tit. II, § 4. Cod. Iustinian. lib. 1 tit. 11 § 1.—Bingh. Vol. II, р 265.

<sup>2)</sup> Bingh. Vol. II, p. 271.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibidd. p. 272 (Созоменъ lib. V, с. 5, Өеодоритъ Н. Е. libb. I, с. 11, и IV, с. 4).

<sup>4)</sup> Въ Константинополѣ это было установлено въ 460 г. при патр. Геннадіц,—выписка изъ Өеодора чтеца у Bingh. Vol. II, р. 291, прим. а.

Послѣ этого раздѣленія средствами содержанія епископовъ съ нхъ канедральными клириками стали, во-первыхъ, общія съ приходскими священниками добровольныя приношенія вірующихъ, т. е. именно тъхъ върующихъ, которые не отошли отъ канедральныхъ епископскихъ церквей къ образовавшимся частнымъ приходамъ и которые, послъ образованія сихт. посл'вднихъ, остались собственными прихожанами первыхъ (каеедральныхъ церквей); во-вторыхъ-доходы съ недвижимыхъ имъній и въ-третьихъ-государственная руга. Изъ этихъ трехъ средствъ содержанія посл'яднее — государственная руга прекратила свое существование или перестала быть выдаваема болье или менье вскоръ послъ Юстиніана, если только еще не при немъ 1). Средствомъ содержанія приходскаго духовенства стали добровольныя приношенія върующихъ, образовавшихъ изъ себя приходы. Была ли выдаваема ему оть епископій соотв'єтствующая или какая-нибудь часть доходовь оть недвижимых именій (дотоле принадлежавших каоедрамь) и изъ государственной руги (пока она существовала), остается неизвъстнымъ.

Въ дальнъйшее и позднъйшее время эти средства содержанія являются въ слъдующемъ видъ:

духовенства низшаго или приходскаго: 1) добровольныя приношенія върующихъ или прихожанъ, 2) сборы съ прихожанъ самого духовенства (наши такъ-называемыя славы), 3) взиманіе платъ за требы и частныя службы и наконецъ 4) отчасти доходы съ недвижимыхъ имъній, которыя были жертвуемы нъкоторымъ приходскимъ церквамъ такъ же, какъ и епископіямъ;

духовенства высшаго или архіереевт съ ихъ каеедральными причтами: 1) доходы съ недвижимыхъ имѣній, 2) всѣ тѣ доходы, что и приходскаго духовенства, поколику каеедральныя церкви имѣли свои приходы, 3) взиманіе платъ за требы не только съ собственныхъ прихожанъ, но и со всѣхъ мірянъ епархій, такъ какъ и послѣ образованія приходовъ осталось въ обычаѣ, чтобы, не довольствуясь приходскими священниками, приглашать для совершенія требъ епископовъ, 4) ежегодные сборы или оброки и временныя пошлины съ приходскаго духовенства епархій, 5) таковые же сборы или оброки и таковыя же пошлины со всѣхъ мірянъ епархій.

<sup>1)</sup> Въ кодексъ Юстиніановомъ приводится законъ о ругъ Маркіановъ 454 г.,—lib. I, tit. II, leg. 12 (salaria, quae sacrosanctis ecclesiis in diversis speciebus de publico hactenus ministrata sunt, jubemus nunc quoque inconcussa et a nullo prorsus imminuta praestari liberalitatique huic promptissimae perpetuam tribuimus firmitatem). Но въ его собственныхъ новеллахъ, если не ошибаемся, нътъ о ней инчего.

Въ то время, какъ мы приняли отъ Грековъ христіанство, у нихъ дёло со средствами содержанія имёло себя такъ, какъ мы представили сейчасъ непосредственно. Между всеми указанными средствами, послѣ исчезновенія государственной руги, не было ни одного, которое бы шло отъ государства, а равнымъ образомъ не было ни одного, которое бы было узаконено и утверждено государствомъ (хотя это послёднее съ некоторыми изъ средствъ случилось вскоре после принятія нами христіанства); всё указанныя средства или непосредственно шли отъ добровольнаго усердія върующихъ, или же, —какъ оброки и пошлины низшаго духовенства высшему, - условливались этимъ усердіемъ (ибо, не имън что взять съ върующихъ, низшее духовенство не имъло бы и что давать архіереямъ). Этимъ средствамъ отъ добровольнаго усердія, очевидно, не могло быть предоставлено у насъ духовенство въ первое время, ибо предки наши въ первое время послъ своего принудительнаго крещенія были христіанами только по имени и не могли имъть никакой добровольной охоты содержать духовенство. Слъдовательно, въ первое время духовенство такъ или иначе имъло быть обезпечено у насъ самимъ правительствомъ. И правительство действительно сделало это: при невозможности воспользоваться примеромъ Грецін, оно отчасти воспользовалось прим'вромъ Запада, отчасти же поступило самостоятельно. Высшее духовенство или архіереевъ съ ихъ канедральными причтами св. Владимирт обезпечиль въ содержаніисъ одной стороны, такъ называемой десятиной, а съ другой стороны, какъ весьма въроятно думать, недвижимыми имъніями; низшему или приходскому духовенству онъ назначиль опредъленное жалованье или опредъленную ругу.

Мы уже замѣчали много выше, что Владимиръ находился въ живомъ и близкомъ общени съ государями западными и что эта живая близость общения должна быть представляема себѣ такою же или почти такою же, какова она въ настоящее время, послѣ Петра Великаго. Въ частности, по прямому свидѣтельству нашей лѣтописи, Владтмиръ жилъ въ нарочитомъ близкомъ общени съ королями Венгерскимъ, Чешскимъ и Польскимъ, имѣя съ ними миръ и любовь '); и это не только послѣ принятія христіанства, но и до принятія, ибо, будучи язычникомъ, онъ привелъ одну свою жену изъ Чехіи. Слѣдовательно, онъ очень хорошо могъ знать церковные порядки западные. А поэтому и нѣтъ ничего удивительнаго, что, не имѣя возможност

<sup>1)</sup> Подъ 996 г.

относительно обезпеченія духовенства воспользоваться прим'вромъ Грековъ, онъ отчасти воспользовался примеромъ народовъ западныхъ. Владимиръ воспользовался этимъ примъромъ въ томъ, что однимъ изъ средствъ содержанія духовенства назначиль десятину (десятую часть) отъ стяжаній или отъ прибытковъ. Однако, онъ воспользовался примъромъ не совствиъ точнымъ образомъ и не совствиъ сполна, — съ одной стороны обезпечивъ по западному только духовенство высшее, а съ другой стороны-обременивъ население содержаниемъ духовенства несравненно менъе, чъмъ это было на Западъ. На Западъ десятина въ пользу духовенства была узаконена правительственнымъ образомъ отъ импер. Карла Великаго въ 779 г. 1) и имела состоять: во первыхъ, въ томъ, что государство должно было отдавать въ пользу церкви десятую часть всёхъ своихъ ежегодныхъ доходовъ, какъ денежныхъ, такъ и натуральныхъ; во вторыхъ, въ томъ, что всв частные люди, какъ знатные и богатые, такъ и простые и бъдные должны были отдавать въ пользу церкви ту же десятую часть своихъ ежегодныхъ доходовъ, денежныхъ ли то, или натуральныхъ 2). Что касается до

<sup>1)</sup> Капитулярій Карловъ сего года у Pertz'a въ Monumenta Germaniae, III 36 (§ 7).

<sup>2)</sup> Въ капитулярін Карла 785 г. читается: Et hoc Christo propicio placuit, ut undecunque census aliquid ad fiscum pervenerit, sive in frido (денежный доходъ отъ податей), sive in qualicunque banno (доходъ или прибытокъ натурою отъ разныхъ хозяйственныхъ статей), et in omni redibutione (reditu) ad regem pertinente, decima pars ecclesiis et sacerdotibus reddatur,—cap. 16, и потомъ:Similiter secundum Dei mandatum praecipimus, ut omnes decimam partem substantiae et laboris sui ecclesiis et sacerdotibus donent, tam nobiles quam ingenui, similiter et liti (крестьяне), juxta quod Deus unicuique dederit christiano, partem Dei reddant, сар. 17, у Pertz'a ibid. р. 49.-На основанін прим'тра церкви ветхозав'тной въ христіанскомъ обществъ очень рано начало быть проповъзуемо, что върующіе должны удблять въ пользу служителей олгаря десятину своихъ прибытковъ (Оригенъ, +254, Кипріанъ, +258). Но только на Западъ въ VIII в. (въ лицъ Карла Великаго) духовенству удалось достигнуть того, чтобы государство и на себя принадо обязанность давать десятину церкви и закономъ обязало къ этому всёхъ мірянъ. Что касается до Востова, то здёсь сначала государство выдавало ту или другую ругу духовенству (Константинъ Великій), не налагая обязательной подати на мірянъ, а потомъ, спустя много времени послѣ прекращенія своей руги и уже посл'в принятія нами христіанства, оно возложило на мірявъ обязательную подать въ пользу духовенства (см. ниже). Въ VI въкъ духовенство восточное, подобно духовенству западному, хотьло было дъйствовать на мірянъ грозою церковнаго отлученія и анавемы, но было въ семъ случав остановлено государственною властію, — Codex Justinian. lib. I, tit. III, leg. 39. —Западная десятина разділялась на три класса: decima personalis-съ денежнаго дохода, получаемаго отъ какого либо

пользованія десятиной со стороны духовенства, то она была назначена не одному которому нибудь—высшему или низшему, но обоимъ вміств; именно—десятина государственная должна была идти и шла епископамъ, десятина съ частныхъ людей должна была идти и шла въ пользу містнаго приходскаго духовенства, за вычетомъ изъ нея четвертой части въ пользу епископовъ 1. Нашъ св. Владимиръ, во-первыхъ, назначилъ десятину въ содержаніе не обоимъ классамъ духовенства—высшему и низшему, а только одному первому или архіереямъ; во вторыхъ, онъ обязалъ къ ея взносу не всіхъ частныхъ людей, а только однихъ вотчинниковъ, которые владівли недвижимыми имініями и получали съ иміній оброки.

Что Владимиръ назначилъ десятину въ содержание не обоимъ классамъ духовенства, а одному только высшему или архіереямъ, на это мы имъемъ прямыя и косвенныя свидетельства. Смоленскій князь Ростиславъ Мстиславичъ въ своей грамот Смоленской епископін предписываеть, чтобы частные люди, такъ же какъ и правительство, правили десятину епископу 2). Но если бы десятина была назначена въ содержаніе не однимъ епископамъ, но и низшему духовенству, то частные люди должны были бы править ее не епископамт, а своимъ приходскимъ церквамъ. Подъ 1037 г. летопись говорить, что Ярославъ послъ Владимира чины церкви ставяще по градомъ и по мъстомъ, поставляя попы и дая имъ отъ имвнья своего урокъ, веля имъ учити люди». Но если бы городскіе и сельскіе священники получили въ свое содержание десятину, назначенную Владимиромъ, то Ярославу уже не было бы нужды давать имъ урока отъ своего имънья. Въроятнъйшимъ отвътомъ на вопросъ: почему Владимиръ, заимствовавъ десятину отъ Запада, назначилъ ее въ содержание не всему духовенству, какъ это было тамъ, а однимъ епископамъ, представляется то, что онъ не хо-

труда (ремесла, художества, службы), decima praedialis—съ произведеній земли, decima mixta—съ животныхъ (такъ какъ прибытокъ отъ животныхъ—не только даръ природы, но требуетъ и попеченій человѣка, хотя впрочемъ произведенія земли требують еще болѣе труда со стороны человѣка; или же на два класса: decima personalis и обнимающая второй и третій указанные классы decima realis). Decima praedialis подраздѣлялась въ свою очередь на два класса: decima major—съ хлѣба и вина, и decima minor—съ овощей.

<sup>1)</sup> Въ нѣкоторыхъ впрочемъ странахъ, какъ напр. въ Венгріи, и наша десятина шла въ пользу епископовъ, а мѣстному прихолскому духовенству выдѣяяяасъ изъ нея только нѣкоторая часть, см. въ нзданіи Баттіана Leges ecclesiasticae regni Hungariae, t. I, p. 83 col. 2.

<sup>2)</sup> Дополни. къ Акт. Ист. т. I, № 4, стр. 6 col. 2.

тёль обременять десятиной всёхъ сословій общества. Если бы назначить десятину въ содержаніе и приходскимъ священникамъ, тогда нужно было бы обложить десятиной всёхъ безъ изъятія мірянъ, какъ это и было на Западё: но Владимиръ могъ находить это отяготительнымъ для мірянъ, а поэтому, не желая и не находя удобнымъ отягощать ихъ, и ограничился одной только десятиной епископамъ, при чемъ изъ частныхъ людей привлекъ къ ея отбыванію только одинъ классъ наиболёе состоятельный ¹).

Что Владимиръ обязалъ у насъ къ платъ десятины не всъхъ безъ изъятія частныхъ людей, это пужно было бы предполагать уже на основаніи сейчась сказаннаго нами. Если бы всё безъ изъятія частные люди были обязаны у насъ къ платв десятины и если бы въ то же время вся сполна десятина шла у насъ однимъ епископамъ: то Владимиръ создалъ бы у насъ послъднимъ слишкомъ роскошное содержаніе, котораго вовсе не имели они и на Западе 1). Положительное свидетельство, что у насъ не все міряне были обязаны къ плате десятины, представляють собою приведенныя нами слова летописи объ Ярославъ и потомъ таковое же свидътельство читаемъ въ упомянутой грамотъ Ростислава Мстиславича. Если Ярославъ даваль урокъ отъ своего имънья священникамъ церквей, которыя онъ строилъ въ городахъ и въ селахъ: то ясно, что жители городовъ и селъ не были обязаны къ платъ десятины, ибо иначе послъдняя представляла бы собой средство содержанія священниковъ и князь не имълъ бы нужды давать имъ еще своего урока или своей руги. Ростиславъ Мстиславичь въ своей грамоть, сказавъ, что даеть епископу десятину съ своей княжеской дани, т. е. съ дани, которая платится ему-князю населеніемъ княжества, прибавляеть, что должна быть платима епископу десятина и со всякой другой дани, чья бы она ни была: «что ся наречеть области Смоленское (областью Смоленскою), -- говорить князь, -или мала или велика дань, любо княжа, любо княгинина, или чія сп хоти (чья бы то ни было), правити десятину святьй Богородици (каездръ епископа Смоленскаго), безъ всякого отпису дъяти». Такимъ образомъ, изъ частныхъ людей Ростиславъ Мстиславичъ обизываеть

<sup>1)</sup> Выше мы сказали, что въ Венгріп, вопреки другимъ католическимъ странамъ, десятину съ частныхъ людей взимали не приходскіе священники, а тѣ же епископы и только удѣляли изъ неи приходскимъ священникамъ нѣкоторую часть. Въ сосѣдней съ нами Польштв не было ли такъ, что сполна всю взимали ее епископы в Владимиръ не послѣдовалъ ли этому готовому примѣру Польши?

<sup>2)</sup> Впрочемъ, какъ мы сейчасъ сказали, за исключениемъ изкоторыхъ странъ.

ь плать десятины епископу тогь классь ихъ, который получаль какую нибудь, малую или большую, дань. Что это за классъ людей,--- не совсвиъ опредвленно; но, очевидно, что подъ нимъ должно разуметь, какъ мы сказали, вотчинниковъ, которые получали дани или оброки съ своихъ именій. Отъ св. Владимира до Ростислава Мстиславича протекло полтора стольтія и такь какь мы знаемь, что за это время десятина потерибла измененія въ другихъ отношеніяхъ, о чемъ скажемъ ниже: то представлялось бы, что и относительно частныхъ людей, съ которыхъ было положено взимать десятину въ пользу епископовъ св. Владимиромъ, грамота Ростиславова не можеть быть принимаема за надежное свидътельство, именно-что послъ Владимира до Ростислава число этихъ людей могло быть сокращено. Но, снося свидътельство грамоты Ростиславовой съ свидътельствомъ лътописи объ Ярославъ, мы приходимъ къ тому заключенію, что въ нашемъ отношеніи со времени св. Владимира до Ростислава не произошло перемънъ или что Владимиромъ въ нашемъ отношении было узаконено именно то, что видимъ и при Ростиславъ: по свидътельству лътописи объ Ярославъ не были обязаны Владимиромъ къ платъ десятины епископамъ городское и сельское населеніе; следовательно, могь быть обязань имъ къ платъ десятины только тотъ классъ людей, который обязываетъ къ сей платъ и Ростиславъ.

Въ какомъ объемъ или съ какихъ статей княжескихъ доходовъ назначено было св. Владимиромъ давать епископамъ десятину княжую или государственную, объ этомъ узнаемь отчасти изъ словъ летописи о немъ самомъ, отчасти изъ позднъйшихъ свидътельствъ. По поводу освященія Десятинной церкви літопись говорить, что Владимирь даль этой церкви, т. е. должно подразумъвать-митрополиту съ этою церковію, какъ его каеедрою, «отъ имінья своего и отъ градъ своихъ десятую часть». «Отъ имвнья своего» значить оть своего частнаго имфнія или хозяйства; «оть градь своих» значить оть казенно-государственных доходовъ, (которые собирались чрезъ города, какъ центры ихъ областей или по отношенію къ которымъ города служили центрами областей). Частное хозяйство Владимира, какъ и другихъ или вообще князей, распадалось на нъсколько видовъ или нъсколько статей (земледвліе, садоводство, скотоводство, огородничество, рыболовство и еще, можеть быть, что нибудь). Летопись не говорить, со всвхъ ли видовъ (статей) хозяйства назначилъ Владимиръ десятину, или только съ некоторыхъ; что касается до дела самого по себе, то гораздо въроятите предполагать первое, а не последнее, ибо иначе нужно было бы усвоять Владимиру недостатовъ скопидомства, которымъ, какъ это намъ извъстно, онъ вовсе не страдалъ. Относительно казенныхъ докодовъ мы положительно знаемъ изъ послъдующихъ свидътельствъ,
что Владимиръ предоставилъ или назначилъ епископамъ десятину отъ
даней, отъ виръ или штрафовъ за уголовныя преступленія и отъ продажъ или пошлинъ за гражданскія судебныя дѣла '). Но такъ какъ
сейчасъ указаннымъ не исчерпываются всѣ казенные доходы, то можетъ быть, что извъстное намъ не обнимаетъ всей дъйствительности,—
что Владимиромъ была предоставлена десятина епископамъ и еще съ
нъкоторыхъ или вообще со всѣхъ статей казенныхъ доходовъ 2).

Относительно частныхъ вотчинниковъ Ростиславъ Мстиславичъ предписываетъ въ своей грамотъ, чтобы они, подобно князю, платили епископу десятину отъ денежныхъ даней, подъ которыми должно разу-

<sup>1)</sup> Изъ грамоты Новгородскаго внязя Святослава Олеговича епископу Новгородскому Нифонту 1137 г., о которой сважемъ ниже,—Русска. Достопи. I, 82.

<sup>2)</sup> Ростислявъ Мстиславичъ Смоленскій въ своей грамоть епископів Смоленской какъ будто даетъ знать, что Владимиръ предоставилъ епископамъ десятиву оть такъ называемаго полюдья. Князь назначаеть въ содержание епископу Смоденскому десятину отъ даней, но (какъ это онъ прямо говорить) безъ десятины оть продажь, оть вирь и оть полюдья. А такъ какъ мы знаемъ, что десятина оть продажъ и отъ виръ была предоставлена отъ Владимира епископамъ (предъидущее примъчаніе); то какъ будто это слъдуеть и относительно десятины отъ полюдья. Полюдьемъ назывались объёзды князьями областей (хожденія по людямъ), при чемъ они содержимы были населеніями областей и производили съ нихъ тв или другіе сборы въ видъ дара (о полюдін нашихъ первыхъ князей, продолжавшемся ежегодно во всю зиму отъ Ноября до Апръля, при чемъ князья содержимы были населеніемъ, у Константина Порфирогенита въ De administrando imperio, сар. 9, а разъясненіе міста у Константина въ стать в Неводина: "О значеніи слова "гира",—какъ Константинъ погречески называетъ полюдіе: та пододіа, а деустан Гора. Вел. вн. Мстиславъ Владимировичъ далъ въ 1130 г. Новгородскому Юрьеву монастырю некоторую часть изъ осенняго полюдья даровнаю Новгородскихъ князей. См. Лаврентьевскую л'этопись подъ 1190 годомъ, въ которомъ полюдье князей еще имъло мъсто. — Андрей Боголюбскій даль построенной имъ церкви Богородицы во Владимиръ, предназначенной было въ каселры особаго Владимирскаго митрополита, между прочимъ "торгъ десятый", т. е. десятину отъ таможенныхъ пошлинъ съ торговъ или базаровъ: очень можеть быть, что это по древнему или первоначальному примъру св. Владимира.-Ростиславъ Мстиславичъ въ своей грамотъ назначаеть разміры "погородія" или дани, которую иміль взимать епископь Смоленскій съ городовъ Смоденской области. Но подъ этимъ погородіемъ должно разумѣть не десятину съ полюдія, а по всей вфроятности такъ называемый архіерейскій "подъъздъ", о которомъ скажемъ ниже, ибо князь въ этомъ случав назначаетъ не дссятую часть съ того, что самъ получаеть, а "урокъ", — определенную дань или опредъленную плату.

мъть оброки, получавшеся ими съ крестьянъ, жившихъ на ихъ земляхъ или арендовавшихъ у нихъ земли. Но относительно первоначальнаго узаконенія св. Владимира очень въроятно думать, что оно предписывало вотчинникамъ платить десятину епископамъ не только съ даней или оброковъ, но и съ натуральныхъ произведеній ихъ собственныхъ хозяйствъ.

За другой послѣ десятины способъ обезпеченія Владимиромъ епископовъ въ ихъ содержаніи, какъ мы сказали, съ весьма большою въроятностію должны быть принимаемы недвижимыя имѣнія или вотчины.

Недвижимыя именія или вотчины состояли изъ двухъ классовъ: изъ земель, на которыхъ вотчинники вели собственное хозяйство чрезъ своихъ сельскихъ холоповъ (поздивищія такъ называемыя усадьбы съ находящимися при нихъ запашками и вообще хозяйствами, представлявшія собою хутора, фермы или экономіи), и изъ земель, которыя вотчинники отдавали въ арендное пользование крестьянамъ (позднъйшія въ собственномъ смыслѣ вотчины). Архіерен, въ качествѣ высшихъ сановниковъ церкви, имъли принадлежать по своему положенію къ самымъ большимъ людямъ общества. Но большіе мірскіе люди общества, высшіе бояре, несомивнию всв владвли болве или менве значительными вотчинами перваго класса, имъя болъе или менъе общирныя хозяйства. А поэтому совершенно естественно и весьма в роятно предполагать, что Владимиръ призналъ за необходимое или счелъ себя обязаннымъ сдълать архіереевъ вотчинниками въ сейчасъ указанномъ нами смысль, даровавь имъ въ томъ или другомъ объемъ наши земли и для веденія хозяйствъ на земляхъ снабдивъ ихъ потребнымъ количествомъ холоповъ. Весьма въроятное предположение находить полтвержденіе себъ и въ положительныхъ данныхъ. Въ позднейшее время при архіереяхъ нашихъ являются такъ называемыя боярскія діти, представлявшія собою ихъ свётскихъ служилыхт, людей или чиновниковъ, хозяйственныхъ и вивств административныхъ. Несомивно, что эти боярскія діти ведуть свое начало оть самого св. Владимира, какъ имъ самимъ впервые данныя архіереямъ: въ Ярославовомъ уставъ Новгороду о мостъхъ упоминаются Софіяне или Софьяне і), подъ которыми разуменотся не какіе иные люди, какъ боярскія дети или служилые люди, --- слуги въ смыслъ чиновниковъ, св. Софіи, т. е. архіопископа Новгородскаго. Но служилых в людей или слугь Владимиръ даль архіереямъ для какой нибудь цёли. Правда, что мы видимъ ихъ

<sup>1)</sup> Софійск. Временникъ изд. Строева, І. 129.

въ качествъ церковно-административныхъ чиновниковъ при архіереяхъ, какъ сборщиковъ десятины и надзирателей надъ духовенствомъ. Должно однако думать, что церковно-административными чиновниками онк стали только по злоупотребленію и что первоначальное и собственное . ихъ назначение состояло въ томъ, чтобы быть хозяйственными чиновниками архіереевъ. А если такъ, то существованіе хозяйственныхъ чиновниковъ предполагаеть существование и самыхъ хозяйствъ. Между недвижимыми имфиіями нашихъ епископовъ упоминаются города. Что разумьть подъ городами, не совсымь ясно; но, по всей выроятности, не города въ собственномъ смыслъ этого слова, а большія и хорошо относительнымъ образомъ укръпленныя усадьбы (какъ бы замки), съ большими поселеніями при нихъ холоповъ 1). Если это такъ, то принадлежность одного города канедръ митрополичьей есть вся въроятность относить ко времени самого св. Владимира; это именно города Синелица, который упоминается въ Никоновской лётописи подъ 1123 г. и который есть нынъшнее мъстечко Сенча, находящееся въ Полтавской губерніи, въ Лохвицкомъ увздв, на рвкв Сулв. Городъ этотъ, какъ необходимо заключать отъ его мъстности, сдълался собственностію канедры митрополичьей еще въ то время, какъ последняя находилась въ Переяславлъ: но это-время св. Владимира.

Въ вотчинахъ, состоявшихъ изъ земель, населенныхъ крестъянами—арендаторами, архіерен не имѣли нужды, и такъ какъ Владимиръ уже достаточно обезпечиль ихъ вышеуказаннымъ, то и представляется маловѣроятнымъ думать, чтобы онъ, простирая свою щедродательность до излишка, надѣлилъ ихъ и этими послѣдними вотчинами. И спустя много времени послѣ Владимира вновь учреждавшіяся епископскія каеедры были снабжаемы отъ князей нашими вотчинами, какъ кажется, въ очень незначительной степени.

Итакъ, св. Владимиръ обезпечилъ епископовъ въ средствахъ содержанія, во-первыхъ, десятиной, которая должна была взиматься съ княжескихъ доходовъ болье или менье въ полномъ объемъ послъднихъ и съ доходовъ частныхъ людей, составлявшихъ классъ вотчинниковъ; во-вторыхъ, какъ со всею въроятностію должно предполагатъ, недвижимыми имъніями, которыя состояли въ земляхъ для веденія собственныхъ хозяйствъ, съ придачею къ землямъ потребнаго количества сельскихъ холоповъ, а также потребнаго количества служилыхъ людей

<sup>1)</sup> Боголюбовъ Андрея Боголюбскаго, называемый городомъ, быль именно сейчась указаннаго рода усадьбой.

или слугъ, которые бы въ дъйствительности вели хозяйства и вообще завъдывали ими.

Но само собою должно быть подразумѣваемо, что прежде чѣмъ обезпечивать епископовъ въ средствахъ содержанія, Владимиръ устронять имъ жилища или резиденціи. При этомъ, если не само собою подразумѣвается, то съ совершенною вѣроятностію должно быть предполагаемо, что онъ снабдилъ епископовъ достаточнымъ количествомъ домовыхъ холоповъ (такъ чтобы домашній быть епископовъ соотвѣтствовалъ ихъ общественному положенію или ихъ сановности) 4.

Епископы наши начали нуждаться въ средствахъ содержанія, конечно, съ первой минуты прибытія на Русь, что было въ 991-мъ г. Между темъ летопись говорить, что Владимирь даль десятину Кіевской церкви Богородицы и съ нею (какъ должно подразумъвать) митрополиту въ 996-мъ г. при ея освящении, т. е. на шестой годъ послъ прибытія епископовъ. Весьма возможно, что льтопись не ошибается и говорить действительную правду. Водворенію епископовъ на канедрахъ и ихъ обезпеченю въ содержани должно было предшествовать крещеніе народа, если не совершенно поголовное, то по крайней мірь болье или менье общее. А на это, даже разумыя діло въ последнемъ, а не въ первомъ, смысле, конечно, могло потребоваться не менъе шести лътъ. Очень можеть быть даже, что и въ 996-мъ г. десятина дана была только митрополиту, а прочимъ епископамъ, о дарованіи которымъ десятины літопись ничего не говорить, то или другое нъкоторое время позднъе. Само собою должно подразумъвать, что епископы, пока не получили десятины, были содержимы Владимиромъ на тотъ же собственный счеть (ибо иначе имъ не на что было бы содержаться). Лётопись увёряеть, что Владимиръ, давъ въ 996-мъ г. десятину Кіевской церкви Богородицы (и митрополиту), написаль относительно ея и положиль въ церкви на храненіе свою нарочитую грамоту; къ величайшему сожальнію, эта грамота, въ которой мы, выроятно, нашли бы ръшеніе немалаго количества вопросовъ, не сохранилась до настоящаго времени.

<sup>1)</sup> Что домовые колопы нашихъ архіереевъ, по всей вѣроятности, ведущіе свое начало отъ дарствованія св. Владимира, во всякомъ случай явились у нихъ весьма рано, это видно изъ разсказа лѣтописей о второмъ Новгородскомъ епископъ Лукъ Жидятъ, что въ 1055 г. онъ былъ оклеветанъ передъ митрополитомъ своими колопами, и изъ извъстія о третьемъ Новгородскомъ епископъ Стефанъ, что въ 1068 г. онъ былъ удавленъ своими холопами.

По свидетельству летописи, намерениемъ Владимира при дарованіи имъ десятины епископамъ было то, чтобы она сполна осталась за ними навсегда, ибо лътопись говорить, что въ сейчасъ помянуток грамотъ, которою утверждалась за Кіевскою церковію Богородицы п за митрополитомъ десятина было написано: «аще кто сего посудить, да будеть проклять». Если это правда, то воля Владимира не осталась ненарушимою. Послъ нашествія Монголовъ исчезла вся вообще десятина, бывъ замънена другимъ, гораздо меньшимъ, источникомъ дохода. Что касается до самаго періода до-монгольскаго, то во все его продолжение оставалась за епископами десятина оть княжескихъ податей или оброковъ съ населеній; но затімь оть первой половини XII въка имъемъ свидътельства, что въ епархіяхъ, которыя открыти были при самомъ Владимиръ, получалась епископами десятина отъ помянутыхъ даней и еще отъ виръ и отъ продажъ или отъ судебныхъ штрафовъ и пошлинъ 1), а въ епархіяхъ вновь открывавшихся предоставлялась князьями епископамъ десятина только съ однихъ даней 2). После Владимира, съ теченіемъ времени, доходы епископовъ постепенно все болъе и болъе увеличивались. Это, конечно, и дало основаніе до-монгольскимъ князьямъ нарушить до нѣкоторой степени его завъть и сократить размъры десятины (Что касается до совершеннаго прекращенія десятины посл'в нашествія Монголовъ, то причиной сего должно быть считаемо чрезвычайное обстоятельство-это именно натествіе).

Десятина съ частныхъ княжескихъ имѣній или съ селъ, пока она существовала, по всей вѣроятности, выдавалась натурою, т. е. по окончаніи каждаго сельско-хозяйственнаго года выдавалась изъ прибылей, которыя онъ доставляль, десятая мѣра всякаго произращав-шагося хлѣба и десятая голова всякаго прибывавшаго скота.

Изъ десятинъ государственныхъ десятина отъ виръ и отъ продажъ или отъ судебныхъ штрафовъ и пошлинъ выдавалась не такимъ

<sup>1)</sup> Грамота Новгородскаго князя Святослава Олеговича 1137 г.: "уставъ, бывшій преже насъ въ Руси оть прадёдъ (св. Владимиръ) и отъ дёдъ нашихъ имати пискупомъ (епископамъ) десятину отъ даній и отъ виръ и продажъ, что входить въ княжь дворъ всего", Русскк. Достопи. I, 82.

<sup>2)</sup> Грамота Смоленскаго князя Ростислава Мстиславича 1150-го г. Смоленской епископін, открытой въ 1137-мъ г.: "се даю святьй Богородици и епископу десятину отъ всъхъ даней Смоленскихъ, что ся въ нихъ сходить истыхъ кунъ, кромѣ продажи и кромѣ виры и кромѣ полюдья", Дополи. къ Акт. Истор. т. I № 4. стр. 5, соl. 2. Изъ своего частнаго имѣнія Ростиславъ Мстиславичъ даетъ епископу десятину отъ рыбъ, которыя на него ловятся въ двухъ мѣстахъ княжества.

образомъ, чтобы по полученіи штрафа или пошлины съ какого-либо дѣла княжескими судьями тотчасъ же доставлялась десятая часть епископамъ, а такъ же, какъ и предъидущая, по окончаніи каждаго судебняго года: изъ общей суммы выручавшихся за годъ этой статьи доходовъ выдавлась епископамъ по его окончаніи десятая часть изъ княжескихъ казначействъ. Такъ какъ эта десятина подавала поводъ къ неудовольствіямъ между князьями и епископами, заставляя послѣднихъ подозрѣвать судей княжескихъ, если не самихъ князей, въ утайкъ доходовъ, то нъкоторые князья выкупали ее у епископовъ, а именио—по неизвъстному намъ, въроятно, среднему разчисленію ея величины за то или другое количество предшествовавшихъ лѣтъ, договаривались съ епископами выдавать имъ вмъсто неизвъстной, имъющей придти суммы, извъстную опредъленную ').

Съ десятиной отъ даней или оброковъ съ населеній было поступлено особеннымъ образомъ. Она не имъла быть выдаваема князьями епископамъ по окончанін каждаго податнаго года или по мірі сбора даней, а отдълена была въ особую подать, которую было предоставлено собирать съ населеній самимъ епископамъ, т. е. изъ десяти частей княжеской дани съ каждаго плательщика отделена была въ особую подать одна десятая часть (напр. изъ рубля гривна) и эта особан подать и отдана была епископамъ какъ ихъ собственная и самостоятельная подать, которую они должны были собирать сами посредствомъ своихъ собственныхъ сборщиковъ. Такимъ образомъ, десятина съ княжескихъ даней или оброковъ образовала особую дань епископамъ съ населеній епархій. Что діло было устроено именно такимъ образомъ и что наша стараго времени дань съ мірянъ епархій епископамъ имветъ именно сейчасъ указанное происхожденіе, а не какое-нибудь другое (хотя послё нашествія Монголовь она была уже не десятина), это -- во первыхъ, необходимо заставляють предполагать являющіеся при нашихъ архіереяхъ такъ-называемые десятинники, должность п обязанность которыхъ могла состоять въ сборв на нихъ десятинъ и ни въ чемъ другомъ; во-вторыхъ, это прямо и ясно даеть знать Симонъ, епископъ Владимирскій, представляющій сборъ своей десятины, какъ сборъ особой подати и производимый имъ самимъ 2). По-

<sup>1)</sup> Таковой договоръ съ епископомъ (Новгородскимъ) представляетъ собоюпомянутая выше грамота Святослава Олеговича, написанная имъ по соглашенію съ ецископомъ Нифонтомъ.

<sup>2)</sup> Въ Патерикъ, во вступительномъ или собственномъ увъщаніи Поликарпу: "Кто не въсть мене гръшнаго епископа Симона и сея съборныя церкви красоты

чему сдълано было такимъ образомъ, прямо не видно и можно толькодогадываться. При сборъ оброковъ могли быть больше или меньше недоборы. Если бы князья оставили за собой собирание десятины, то они должны были бы выдавать ее епископамъ или по разсчету того, что дъйствительно каждый годъ получали или по разсчету того, что должны были получать сообразно окладамъ. Въ первомъ случав всегда быль бы поводъ къ подозрвнію въ утайкь и следовательно поводъ къ неудовольствію между князьями и епископами; во-второмъ случав было бы невыгодно для князей, которые должны были бы доплачивать епископамъ недобранное изъ своей собственной части доходовъ. По этой, въроятно, причинъ и выдълена была десятина съ даней или оброковъ въ особую подать, которую предоставлено было собирать съ населеній самимъ епископамъ: если епископы собирали ее сполна, -- было ихъ счастье; если болъе или менъе пе добирали -- было нхъ несчастье. Двъ, дошедшія до насъ грамоты изъ періода до-монгольскаго, 1) показывають, что епископамъ были даваемы князьями окладныя оброчныя росписи, въ которыхъ обозначалось, сколько въ какой волости следовало епископамъ ихъ десятой части, и что по этимъ росписямъ опископы и производили сборы.

Чрезъ такое устройство дъла съ десятиной отъ даней или оброковъ случилось то, что она явилась средствомъ обезпеченія нашихъ епископовъ тождественнымъ съ одною изъ статей дохода епископовъ греческихъ. Съ десятиной этой дъло было устроено у насъ такъ, что она стала податью епископамъ съ населеній епархій; но точно также и въ Греціи между другими средствами содержанія епископовъ существовала подать съ населеній епархій. Если бы у насъ съ нашею десятиною дъло было устроено иначе, т. е. если бы она не была отдълена въ особую подать (а выдавалась епископамъ князьями), то съ теченіемъ времени греческая подать перешла бы къ намъ, какъ перешли къ намъ всъ греческія средства содержанія епископовъ (а выдаваніе десятины епископамъ князьями съ теченіемъ времени, въроятно, прекратилось бы, какъ это случилось съ другими десятинами, которыя

Володимерьское (соборныя церкви, которая, будучи великольпною, составляеть красоту Владимира) и другія Суздальскія церкве, юже самъ создахъ; колика имъета (двъ помянутыя каседральныя церкви) градовъ и сель, и десятину собирають по всей земли той, а тыть всых владыеть наша худость".

<sup>1)</sup> Святослава Олеговича Новгородскаго и Ростислава Мстиславича Смоленскаго (первая представляеть собою окладную оброчную роспись только дополнительную).

жнязья выдавали епископамъ сами). Но тогда бы подать явилась у насъ, какъ новая подать, наложенная на мірянъ; при указанномъ же устройствѣ дѣла съ нашей десятиной случилось то, что именно эта десятина (превращенная въ подать) замѣнила указанную подать и что чрезъ это міряне освободились у насъ отъ новой подати въ пользу епископовъ (т. е. они стали платить имъ, какъ и въ Греціи, подать, но подать не вновь на нихъ наложенную, а образовавшуюся чрезъ выдѣленіе десятины изъ княжеской дани 1).

Что касается до десятины съ частныхъ людей, составлявшихъ классъ вотчинниковъ, то болъе чъмъ въроятно, что съ самаго начала она была получаема епископами или была платима имъ очень неисправно и что, прекратившись или не прекратившись еще до нашествія Монголовъ, она въ большую часть времени періода до-монголь-

<sup>1)</sup> Когда и какимъ образомъ явилась у Грековъ подать съ населеній епархій въ пользу епископовъ, не имъемъ свъдънів. Императоръ Алексви Коминеъ († 1118), говоря въ одной своей новелие объ обязанности архіереевъ обходить епархін, пишеть объ этой подати, называвшейся то качочкой (и еще, кажется, подобно подати государственной капулкоу-подымница, ибо у позднейшихъ Сербовъ она-дымница): "и канониконъ для того назначенъ архіереямъ, чтобы каждый (изъ нихъ), обходя (епархію) и уча, имъ (ваноникономъ) питался" (у Рами и П. V, 303), что заставляеть объяснять происхождение подати такъ, что архіерен, обходя епархін и благословляя (какъ они дёлали въ древнее время) жилища всёхъ мірянъ въ каждомъ селенія, отъ всёхъ получали добровольныя благодаренія, которыя и превратились потомъ въ обязательные сборы. Патріархъ Николай Грамматикъ († 1111) въ своей грамотъ говорить о канониковъ съ мірявъ: "(государи) начатки (плодовъ) оть мірянь (από των λαικών απαρχάς), назвавши ванонивономь, опредълили взимать съ важдаго изъ сихъ (мірянъ) сообразно ихъ достатку и доставлять благогов'яйнъйшимъ ісреямъ" (у Ралми и И. V., 60). Государственно узаконилъ подать импер. Исаакъ Комнинъ новеллою отъ 1057—59 г. (не въ полномъ видъ она у Рами и П. I, 75, въ полномъ видъ у Цахаріе въ Ius Graeco-Romanum III, 322; повторена въ новеля Алексъя Комнина, - у Рамми и П. V, 28, у Цахаріс ibid. р. 365; что подать узаконена после патріарха Алексея, который † 1042 г., см. помянутую выше грамоту патр. Николая Грамматика). Новеллой Исаака Комнина подать эта опредъляется: съ селенія, имъющаго 30 дымовъ (каптойу), еписвопу: одна золотая монета, двъ серебряныхъ, одинъ баранъ, шесть модіевъ ячменя (модій по опредъленію поздиващаго Грека—Христоф. Ангела въ 'Еүхегоюгоч'ь, ed. Fehlavii стр. 846, есть третья часть выока одной лошади), шесть мъръ вина, шесть модіевъ муви и 30 курицъ; съ селенія, имъющаго 20 дымовъ: двъ трети монеты золотой, одна серебряная, ягненокъ годовикъ (полугодовикъ? иевопроот), четыре модія ячменя, четыре мітры вина, четыре модія муки и 20 куриць; съ селенія, имітющаго 10 дымовъ: пять серебряныхъ монеть, одинъ ягненокъ, два модія ячменя, двѣ мѣры вина, 10 курицъ. Въ позднъйшее время эта подать ст мірянъ епархій называлась аі гітта - требованія (по-старорусски-спрось, запрось) и турецкимъ именемъ мирія.

скаго существовала не столько въ видѣ обязательной дани со всего указаннаго класса людей, сколько въ видѣ добровольнаго приношенія со стороны отдѣльныхъ въ немъ лицъ, особенно усердствовавшихъ къ епископамъ.

(Мы говоримъ, что десятина была дана епископамъ вместе съ ихъ канедральными причтами, т. е. что епископы должны были удьлять этимъ причтамъ на ихъ содержание ту или другую часть десятины. Это необходимо следуеть изъ актовъ и памятниковъ, которые говорять о дарованіи десятины или епископу и его канедральной церкви (Ростиславъ Мстиславичъ въ своей грамотѣ: «се даю святъй Богородици и епископу десятину»...) или же одной каоедральной церкви, безъ упоминанія объ епископъ (льтопись о дарованіи десятины митрополиту, говорящая, что Владимиръ далъ десятину церкви Богородицы, безъ прибавленія, что и митрополиту і), и Ростиславъ Мстиславичь въ другихъ мъстахъ своей грамоты). Не безъ нъкоторой въроятности можно предполагать, что та или другая часть десятины была назначена какъ бы въ жалованье такъ называемымъ епископскимъ клирошанамъ или соборамъ священниковъ, составлявшихъ при епископахъ правительственныя коллегіи.—Если не у всёхъ, то у нъкоторыхъ епископовъ было не по одной канедральной церкви, а по двъ (какъ теперь) или даже по три. Всв ли каеедральные причты содержались десятиной или только одинъ тотъ, который состояль при каеедральной перкви въ теснейшемъ и собственномъ смысле этого слова, не можемъ сказать <sup>2</sup>). Давъ десятину Кіевской церкви Богородицы и ми-

<sup>1)</sup> Владимиръ говоритъ въ лѣтописи: "даю церкви сей святѣй Богородици отъ имѣнья моего и отъ градъ монхъ десятую часть", при чемъ во всемъ ся разсказѣ объ освящении Десятинной церкви, при которомъ Владимиръ далъ послѣдней десятину, нѣтъ ни слова о митрополитѣ. Но на основании лѣтописи предполагать наоборотъ, что Владимиръ далъ десятину одной церкви безъ митрополита, было бы совершенно неосновательно. Во-первыхъ, Десятинная церковь была кафедральною церковію митрополита, и необходимо предполагается, что данное ей дано было ему. Во-вторыхъ, если бы Владимиръ обезпечилъ причтъ Десятинной церкви независимо отъ митрополита, то онъ далъ бы ему десятину не со всего великаго княженія, какъ это было, а только какую нибудь частную, ибо въ первомъ случаѣ ничего не оставалось бы митрополиту (и обезпеченіе причта церкви десятиной со всего великаго княженія само по себѣ совершенно певъроятно).

<sup>2)</sup> Пока митрополиты жили въ Переяславлѣ, ихъ десятиной были содержимы оба ихъ каоедральные причта—Переяславскій и Кіевскій: о первомъ необходимо это предполагать, потому что онъ находился при самихъ митрополитахъ, а о второмъ это прямо говорится въ лѣтописи. Какъ было устроено, когда въ Кіевѣ каоедра митрополитовъ переведена была отъ Десятинной церкви къ Ярославовой св.

трополиту, Владимиръ назначилъ для завъдыванія десятиной своего особаго уполномоченнаго или своего чиновника — извъстнаго Анастаса Корсунянина (относительно котораго иные безъ всякаго основанія предполагають, будто онъ быль священникь и будто поставлень быль Владимиромъ въ протопоны Десятинной церкви: «и вдасть десятину Настасу Корсунянину). Не знаемъ, было ли это только въ одной митрополін или и во встать епископіях и на первое ли только время или постоянно (Если во всъхъ епископіяхъ и постоянно, то наши уполномоченные соотв'етствовали бы западнымъ адвокатамъ церковнымъ, —advocati ecclesiarum, или старостамъ, —Kirchenvögte, см. первое слово у Дюканжа въ Gloss. Latinit.). — Обязательную десятину князей своимъ епископамъ, о которой говоримъ, должно отличать отъ добровольной ихъ десятины кому бы то ни было; князья обязаны были давать десятину своимъ епископамъ, а затъмъ они могли давать вольныя десятины какимъ либо особенно чтимымъ ими лицамъ или мъстамъ. Такъ, о князъ Ярополкъ Изяславичъ говорится въ лътописяхъ . Таврентьевской и Ипатской (въ первой - подъ 1086, во-второй - подъ 1087-мъ г.), что онъ давалъ десятину святой Богородицъ Кіевской отъ имънья своего по вся льта: это значить, что посль обязательной десятины своему містному еписьопу, князь даваль нашей церкви добровольную десятину отъ своего особеннаго къ ней усердія (и вовсе не значить, чтобы Десятинной церкви обязаны были давать десятину всѣ князья).

Относительно недвижимых имѣній епископовъ или епископскихъ каоедръ наши свѣдѣнія за періодъ домонгольскій до крайней степени скудны. Имѣнія эти, какъ мы говорили выше, состояли изъ двухъ классовъ: изъ усадебныхъ земель съ собственнымъ на нихъ хозяйствомъ владѣльцевъ, что въ древности обозначалось словомъ «село», и изъ земель, отдававшихся въ арендное пользованіе хлѣбопашцамъ - крестьянамъ ¹)

Софін, — осталось ли содержаніе десятиной за причтомъ первой, а причтъ второй быль обезпечень иначе, или наобороть, десятина была передана причту второй, а причть первой быль обезпечень иначе, не можемъ сказать.

<sup>1)</sup> При избытвъ въ древнее время свободныхъ земель, которыя посредствомъ раграбстки всъмъ можно было пріобрѣтать въ собственность, многіе хлѣбопашцы крестьяне предпочитали идти въ арендаторы на земли къ богатымъ людямъ потому, что послѣдніе—во-первыхъ, доставляли имъ защиту отъ всякихъ притѣсненій и притѣснителей среди тогдашняго безправія (становились ихъ патронами), во-вторыхъ,—что они ссужали ихъ деньгами, которыя имъ до нѣкоторой степени пужны были для заведенія и веденія хозяйства и которыя въ древнее время бѣднымъ лю-

и представлявшихъ собою начало позднъйшихъ, по преимуществу такъ называемыхъ, вотчинъ. Находимъ мы вероятнымъ думать, что недвижимыми имъніями перваго класса надълиль въ томъ или другомъ объемъ всъхъ епископовъ самъ св. Владимиръ; а затъмъ мы можемъ сказать только то малое, что обозначается жалкимъ словомъ «нъчто». Недвижимыя имфнія обоихъ классовъ епископы могли пріобретать троякимъ образомъ-посредствомъ полученія въ даръ, посредствомъ покупки и посредствомъ собственнаго ихъ заведенія. Такъ какъ въ періодъ до-монгольскій недвижимыя имінія были еще вовсе не такъ многочисленны, какъ многочисленны стали онв впоследствіи, то необходимо думать, что въ то время вовсе не было и такой охоты жертвовать ими церкви, какую послѣ мы видимъ на Москвѣ. Это предположение подтверждается и положительными свидетельствами. Ростиславъ Мстиславичъ Смоленскій, основывая Смоленскую епископію, что было уже далеко не въ началъ существованія нашей церкви, а спустя полтора стольтія отъ него въ половинь XII въка, надълиль епископію имъніями, хотя и нёть никакого основанія сомнёваться въ его полномъ усердін къ ней, далеко не изобильно, даль три села или усадьбы (фермы), участокъ пахатной земли, нёсколько сённыхъ покосовъ н озеръ, и только. Летописи упоминають подъ 1123-мъ г. о городе митрополичьемъ, а подъ 1169-мъ и о городъ Богородицы Десятинной, и затёмъ свидетельствують, что Андрей Боголюбскій наделиль свою Владимирскую Богородицу Златоверхую свободами или слободами купленными и селами лепшими. Но весьма вероятно, что митрополія съ Десятинною церковью и Владимирская Богородица Боголюбскаго представляли собою исключенія: великимъ князьямъ естественно было имъть желаніе поставить митрополитовъ и знаменитую церковь крестителя Руси въ отношении къ обезпеченности въ исключительное положение, причемъ подъ городами не должно непременно разуметь населенныя мъста съ десятками тысячъ жителей, а селенія, защищенныя городьбами отъ набъговъ Половецкихъ, хотя бы и съ весьма небольшимъ числомъ первыхъ; желаніе же Боголюбскаго поставить свою церковь въ исключительное положение (какъ была исключениемъ и она сама по своему великольнію) не подлежить сомньнію. При малочисленности недвижимыхъ имъній, когда всякій старался еще только заводить ихъ, вовсе не могло быть охотниковъ и ихъ продавать. Такимъ об-

дямъ доставать было такъ трудно, что за нихъ шли въ кабалу (во временные пли въчные рабы).

разомъ, слъдуеть полагать, что путемъ полученія въ даръ и путемъ покупки епископы могли пріобръсти въ до-монгольскій періодъ только самое ограниченное количество недвижимых именій. Оставался путь собственнаго заведенія или устроенія такихъ иміній. Мы полагаемъ, что здёсь нужно различать усадьбы или села съ собственными хозяйствами и имънія, населенныя крестьянами, и что о тъхъ и другихъ нужно думать совсёмь различно. Заниматься называниемь на свои земли крестьянь есть дёло совсёмь не свойственное епископамь, ибо должно было соединяться съ дрязгами, нисколько не идущими къ епископскому сану. Правда, въ последствіи на Москве епископы занимались этимъ двломъ такъ же усердно, какъ и светскіе землевладвльцы; но ко всякому неидущему занятію человъкъ привыкаеть не вдругь, а только постепенно, и мы на семъ основаніи думаемъ, что въ періодъ до-монгольскій епископы этимъ дёломъ еще не занимались. Что насается до усадебъ или селъ съ собственными хозяйственными заведеніями, то мы полагаемъ, что о нихъ должно думать наобороть. Каждому богатому человъку естественно было стремиться къ тому, чтобы заводить и имъть такія усадьбы или что то же свои собственныя хозяйства; весьма въроятно поэтому, что и епископы наравнъ съ другими богатыми людьми стремились къ тому же и что такимъ образомъ каждая епископія им'вла ихъ большее или меньшее число. Соборъ Владимирскій 1274-го г., давая знать, что епископіи им'вли эти села или усадьбы съ собственными хозяйственными заведеніями, въ то же время указываеть и на элоупотребленіе, которое епископы позволяли себ'я при обработкъ своихъ земель, -- именно что они сгоняли на барщинныя къ себъ работы нищихъ, жившихъ при церквахъ и бывшихъ посему, какъ мы говорили выше, имъ подсудными. Епископы, какъ мы то же говорили выше, были въ древнее время наибольшею частію изъ людей богатыхъ. Можно со всею въроятностію думать, что они не только заводили села епископіямь на доходы этихъ последнихъ или такъ сказать на казенныя ихъ средства, но что они-во-первыхъ, прилагали къ нимъ свои собственныя села, которыми владъли въ міру, во-вторыхъ,--что и новыя села заводили также и на свои собственныя, принесенныя и получавшіяся въ міру, деньги. Если землевладівніе епископовъ въ древнее или до монгольское время состояло главнымъ образомъ въ томъ, что они имъли усадьбы, села или мызы для веденія собственныхъ хозяйствъ, то всякій пойметь, что въ то время. этотъ источникъ доходовъ еще вовсе не принадлежалъ къ числу такихъ, гдъ бы было одно простое взимание денегъ и болъе ничего; это

еще не были поздившія населенныя вотчины, получавшіяся въ дарь, гдв тотчась послів полученія являлось собираніе оброковь съ крестьянь, но были просто собственныя хозяйства, гдв прибыль, нисколько не даваясь даромъ, условливалась количествомъ затраченныхъ труда и канитала 1).

<sup>1)</sup> Наши свъдънія о недвижимых имъніяхь епископскихъ каосаръ въ періодъ до-монгольскій, будучи несьма немногочисленны и касаясь четырехъ канедрьмитрополичьей, Иолоцкой, Смоленской, (Ростовско-) Владимирской и Черниговской, состоять въ следующемь. Въ Никоновской летописи подъ 1123-мъ г. упоминается принадлежавшій митрополиту городъ Синелиць (ІІ, 56: "того же літе пресвященный Никита митрополить Кіевскій и всея Русіи въ своемъ градѣ Сппелицъ затвори въ темницъ злаго еритика Дмитра"), который есть нынъшнее село Сенча, находящееся въ Полтавской губернін, въ Лохвицкомъ убздъ, см. выше стр. 498. Въ житіп преп. Евфросиніи Полоцкой не поздне 1128-го г. упомивается принадлежавшее канедръ Полоцкой "сельцо" (см. 2-й половины тома стр. 493 fin. по 1-му изданію). Ростиславъ Мстиславичъ Смоленскій даль Смоленской епископіи: село Дросенское со изгои (думаемъ, что слово изгой употребляется въ несобственномъ смыслѣ и значить вообще холона) и съ землею, село Ясенское съ бортникомъ и съ землею п съ изгои, землю въ Погоновичохъ Мошнинскую, озера Никоморская и съ съвожатями и убадъ княжь (княжую льсную дачу, льсной участовъ?), на Сверковыхъ лугахъ съножати и убздъ княжь, озеро Колодарское, въ Смоленскъ на горъ огородъ съ капустникомъ (т. е. съ огородникомъ-капустникомъ) и съ женою и съ дътьми, за ръкою тетеревникъ съ женою и съ дътьми (sic-тетеревникъ, въроятно садокъ тетеревиный, а далбе пропускъ имени или названія лица, которое имъ завъдывало и которому принадлежала жена); затемъ онъ взяль еще у спископовъ Персясланскихъ. къ епархін которыхъ принадлежала область Смоленская до открытія собственной синскопін, и отдаль епископамь Смоленскимь одно имініе, которос дано было епископамь Переяславскимъ его дъдомъ Владимиромъ Мономахомъ и которое находилось въ области Смоденской, именно-не знаемъ, городъ или село-Ходиъ (въ настоящее время село Бъльскаго убзда между городами Бълой и Сычевкою), Дололн, къ Акт. Истор. т. І № 4. Объ Андрев Боголюбскомъ летописи Лаврентьевская и Ипатская подъ 1158-мь г. говорять, что онь даль Владимирской церкви Успенія Богородицы (которая до открытія собственной епархін Владимирской была убздною канедральною церковію епископовъ Ростовскихъ) "свободы купленыя и съ даньми и села лепшая", и потомь въ разсказѣ объ убіеніи Боголюбскаго первая изъ лѣтописей (подъ 1176-мъ г.) говорить о городахъ, данныхъ имъ церкви, а вторая (подъ 1175-мъ г.) объ одномъ городь, при чемъ правильнъйшимъ должно считать чтеніе последней летописи и разумьть подъ городомъ ныньшній увздный городъ Владимирской губерніи Гороховець, который въ Лаврентьевской лътописи называется градомъ святыя Богородицы Владимирской подъ 1239-мъ г. За симъ относительно недвижимыхъ имъній Владимирской канедры приводять слова Симона, епископа Владимирского, который нищеть Поликарпу въ Патерикъ: "Кто не въсть мене гръшнаго Симона и сея соборныя церкви красоты Владимирскія и другія Суздальскія церкви, юже самъ создахъ: колико имъета градовъ и селъ".... Но болье чъмъ въроятно, что въ приве-

Веденіе собственных хозяйства предполагаеть сельских холоповъ, при помощи которых хозяйства могли бы быть ведены. Такъ какъ древніе князья наши и древніе наши вотчинники были достаточно богаты холопами, то надлежить думать, что они не заставляли епископовъ терпѣть въ семъ отношеніи нужду и болѣе или менѣе усердно прикладывали («прикладень») нашихъ холоповъ церкви, особенно въ качествѣ «задушныхъ» людей при смерти. Во всякомъ случаѣ епископы всегда могли имѣть достаточное количество нашихъ холоповъ въ такъ называемыхъ кабальныхъ людяхъ, т. е. (по древнѣйшей формѣ найма) въ свободныхъ людяхъ, шедшихъ во временное рабство.

Итакъ, при самомъ учрежденін епископскихъ каоедръ св. Владимиръ обезпечилъ епископовъ въ средствахъ содержанія, во-первыхъ, десятиной, во-вторыхъ, какъ весьма въроятно предполагать, — недвижимыми имъніями. Десятина съ теченіемъ времени нъсколько сократилась, а напротивъ, недвижимыя имвнія постепенно увеличивались. Но съ теченіемъ того же времени должны были явиться у насъ и всв ть средства содержанія епископовъ, которыя были въ Гредіи. Средства эти, кромъ подати съ мірянъ епархій, которою у насъ стала десятина отъ княжескихъ даней, какъ мы сказали, были: вопервыхъ, общія со всеми приходскими священниками доходы оть приходовъ каоедральныхъ церквей и именно добровольныя приношенія прихожанъ, сборы съ нихъ и взиманіе съ нихъ платъ за требы; вовторыхъ-доходы отъ совершения требъ помимо собственныхъ приходовъ; втретьихъ-ежегодные оброки и временныя пошлины съ низшаго духовенства епархій и (кром' ежегодных оброков) временныя пошлины со всъхъ мірянъ епархій.

денных словах Симонъ разумветъ многіе города и села, не принадлежавшіе его кафедрв, какъ собственность, а составлявшіе его обширную епархію. Въ Ипатской літописи подъ 1160-мъ г. упоминается принадлежавшее кафедрв Черниговской сельцо (2-го изд. стр. 347 sub fin..—Никоновская літопись говорить подъ 1091-мъ г. объ епископ Переяславскомъ Ефрем в, котораго она называетъ митрополитомъ Кіевскимъ, что онъ кром самаго Переяславля "такожъ и въ Милитин въ своемъ градв устрои (больницу) и по инымъ своимъ градомъ митропольскимъ": но въ літописи, правду или неправду она говоритъ, совершенно ясно видно, что она разумветъ митропольскіе города въ томъ смыслів, въ какомъ мы считаемъ боліве чімъ вітроятнымъ понимать слова Симона. Милитинъ, въ Лаврентьевской и въ Ипатской літописяхъ (въ первой подъ 1139-мъ г., во-второй подъ 1140-мъ г.) Малотинъ, находился не далеко отъ Переяславля).

Были или не были у насъ въ періодъ до-монгольскій собственные приходы у канедральныхъ епископскихъ церквей, мы не имъемъ прямыхъ и положительныхъ свъдъній. Но со всею въроятностію слъдуеть думать, что были, ибо трудно придумать причины, по которымъ бы этихъ приходовъ у нихъ не было: въ каждомъ енархіальномъ городъ епископская каеедральная церковь являлась первою и до появленія другихъ церквей составляла приходскую церковь для всего паселенія города; съ появленіемъ другихъ церквей ея приходъ долженъ быль сократиться, но останется непонятнымь, почему бы онъ совствы прекратился (а не остался напротивь и послъ сего главнымъ и большимъ). Не можемъ сказать, чтобы вмъсть съ князьями удъльными (которые были въ наибольшей части епископскихъ городовъ) непремънно были прихожанами каоедральныхъ церквей и всв ихъ бояре. такъ чтобы приходы этихъ последнихъ состояли на подборъ изъ знати и людей богатыхъ; очень можетъ быть и всего въроятите, что приходы каоедральныхъ, такъ же какъ и другихъ, церквей опредвлялись тонографически т. е. что приходы эти составляли прилежащія къ церквамъ мъстности и ихъ округи или, выражаясь по старому, сосъдства, къмъ бы они ни были населены; но такъ какъ, съ другой стороны, каоедральныя церкви обыкновенно ставились въ центрахъ городовъ, въ дворянскихъ такъ сказать кварталахъ, то имфется вся вфроятность предполагать, что ихъ приходы по преимуществу состояли изъ боярства и изъ людей богатыхъ. О доходахъ епископовъ съ соборными клириками оть ихъ собственныхъ приходовъ скажемъ ниже, когда будемъ говорить о приходскихъ священникахъ.

Въ Греціи, какъ мы сказали выше, и послѣ образованія отдѣльныхъ приходовъ, осталось въ обычаѣ, чтобы приглашать для совершенія такъ-называемыхъ требъ не только приходскихъ священниковъ, но по возможности и архіереевъ. Обычай, какъ понятно, имѣлъ своимъ основаніемъ то, что архіереи и послѣ образованія отдѣльныхъ приходовъ, переставъ быть архипастырями или начальными пастырями всѣхъ въ буквальномъ смыслѣ, остались таковыми для всѣхъ въ смыслѣ небуквальномъ, а отчасти, конечно, также и то, что людямъ врождена тщеславная наклонность обставлять свои дѣйствія возможно бо́льшею торжественностію. Обычай этотъ въ приложеніи къ нѣкоторымъ требамъ остается въ Греціи во всей силѣ и до настоящаго времени: покойнику быть отпѣту безъ архіерея не только значить быть погребену бѣдно, но и совсѣмъ по-нищенски, такъ что тамъ не допустить такихъ похоронъ своему покойнику и самый бѣдный человѣкъ, сколько-

нибудь заботящійся о своей доброй славѣ. А относительно древняговремени со всею вѣроятностію слѣдуеть думать, что если не у всѣхъ мірянъ епархій, то у жителей городовъ (изъ которыхъ каждый имѣлъ епископа) такъ было не только съ однимъ погребеніемъ, а и со всѣми требами. Бывшее въ Греціи до нѣкоторой степени перешло и къ намъ. Наши архіереи по своимъ средствамъ содержанія съ самой первой минуты стали совсѣмъ не тѣмъ, что большинство архіереевъ греческихъ, а по своимъ взглядамъ на себя далеко не тѣмъ, что всѣ они, и поэтому у насъ вѣроятно не было даже и весьма непродолжительнаго періода времени, когда бы архіереи имѣли охоту ходить для совершенія требъ къ людямъ бѣднымъ. Но люди богатые, какъ это должно думать и какъ объ этомъ должно заключать и по позднѣйшему старому нашему времени, столько же имѣли у насъ обычаемъ приглашать для совершенія требъ непремѣнно архіереевъ, сколько въ Греціи имѣли этимъ обычаемъ всѣ.

Низшее приходское духовенство по своему первоначалу, какъ мы говорили выше, бывшее твмъ же духовенствомъ каеедрально-соборнымъ, только отдъленнымъ или командированнымъ для завъдыванія частными явившимися приходами, съ теченіемъ времени стало не только духовенствомъ подчиненнымъ, но и духовенствомъ податнымъ. При объяснимости перваго довольно трудно объяснимо второе; однакооно составляеть факть. Подать низшаго приходскаго духовенства архіереямъ въ древнійшихъ письменныхъ памятникахъ называется (такъ же, какъ и подать съ мірянъ) то хачочкоч і); но въ позднівищее время въ общежитін она называлась грватоїхим (въ просторвнім град тоіхіоч) 2. 'Ещватоіхіоч значить собственно входное, вступное, оть έμβαίνω; но въ употребленіи оно значило и значить условно или технически то же, что древнее έμφύτευσις, - аренда, арендованіе, арендная плата 3). Это второе названіе даеть знать, что архіерен смотръли на приходы, какъ на свою собственность, которую они отдавали поставляемымъ къ нимъ священникамъ какъ бы въ аренду 4), и что на

¹) У Рами и П. V, 60.

<sup>2)</sup> Hox. Gloss. Graecit. c.s. 'Εμπατίκιον.

<sup>3)</sup> Док. ibid. подъ сл. Έμβατικόν δίκαιον. Для настоящаго времени см. книжку Συλλογή τοπικών τής Έλλάδος συνηθειών et caet., ύπό Α. Χρυσανθοπούλου, Αθην. 1853, стр. 88.

<sup>•)</sup> Аванасій Ипсиланти въ своей Исторіи Грековъ со времени взятія Константинополя Турками (Τά μετά τὴν άλωσιν) выражается: ἱερεῖς καὶ ἱερομόναχοι οἱ ἐμβατοικιάζοντες τὰς ἐκκλησίας, т. е. священники и іеромонахи, арендующіе (у епископовъ) церкви, стрр. 399, 400, 406.

основаніи сего взгляда и явилась ежегодная подать приходскихъ священниковъ архіереямъ, представлявшая какъ бы ежегодную арендную плату за приходы первыхъ послъднимъ. Когда явилась впервые подать, не знаемъ; но она утверждена была соборнымъ опредъленіемъ патр. Алексвя 1), который занималь канедру съ конца 1025 по 1043 г. Этимъ соборнымъ опредъленіемъ было постановлено, во-первыхъвзимать канониконъ (или евматикіонъ) не со всёхъ членовъ причта, а съ однихъ только священниковъ; во-вторыхъ — со священниковъ ежегодно взимать по одной золотой монеть (или иперпиру), что на наши деньги будеть около 5 рублей. Аренда обыкновенно платится за то, съ чего получается доходъ; а такъ какъ священники наши въ первое время не получали съ приходовъ никакого дохода, будучи сами, подобно епископамъ, содержимы правительствомъ, то, конечно, и не могла быть наложена на нихъ наша подать съ самаго же начала. Какъ скоро она была потомъ наложена, не имъемъ свъдъній и указаній; но представляется необходимымъ думать, что болье или менье скоро и немедленно послъ того, какъ оказалось это возможнымъ, т. е. болве или менве скоро послв того, какъ приходы начали доставлять священникамъ доходъ. Правда, изъ дѣяній Владимирскаго собора 1274 г. какъ будто слъдуеть, что ея не было даже и въ то время; но дъянія собора въ отношении къ нашему предмету не совсемъ определенны, з между тымъ предполагать, чтобы подати не было у насъ даже и въ 1274 г. и чтобы она явилась у насъ уже только послѣ сего года,это представляется намъ совсёмъ невёроятнымъ 2).

Не имъемъ или не знаемъ указаній въ греческихъ актахъ за время, соотвътствующее нашему періоду до-монгольскому, взимали или не взимали архіереи вмъстъ съ приходскими священниками подать съ монаховъ, которые давно получали отъ міра гораздо болъе, чъмъ всякіе приходскіе священники. Въ послъдующее время они получали ее въ Греціи и у насъ. Въ Греціи въ послъдующее время подать эта состояла не только въ канониконъ, какъ со священниковъ, но еще

<sup>1)</sup> Соборное діяніе патр. Алексія остается неизвістнымь; о немь знаемь изь грамоты патр. Николая Грамматика,—у Рамии и П. V, 60.

<sup>2)</sup> Въ позднъйшее время у насъ были взимаемы архіереями съ низшаго духовенства двѣ подати, а не одна: подворно-поземельная со всѣхъ членовъ причта и личная со священвиковъ съ діаконами. Греческій емватикіонъ должно видѣть въ послѣдней подати, называвшейся у насъ сборнымъ, данью Петровскою или Петровскимъ (потому что собиралась о Петровѣ днѣ) и подъѣздомъ, а первая подать, по всей вѣроятвостя, явилась уже послѣ нашествія Монголовъ.

въ мнимосинонъ (דֹבּי נְאִירְיָלְאַרְיִא) или поминовенномъ, именно-въ извъстной долъ отъ денегъ, которыя получались въ монастыряхъ на поминовеніе умершихъ 1).

Временныя пошлины архіереевъ съ низшаго духовенства состояли во взиманін платы за поставленія или за посвященія. Выше мы видъли, что плата за поставление въ архиерен явилась весьма рано. Столько же, если еще не болве, рано явилась и плата за поставленіе въ низшія церковныя степени: уже Василій Великій († 379) укоряєть подчиненныхъ ему епископовъ за взиманіе этой платы, какъ за дёло беззаконное (правило канонич. 90). Импер. Юстиніанъ узакониль ее и опредълиль ея крайній большій разміть, а именно — что она не должна превосходить одногодичный доходъ поставляемаго (новелла 123, гл. 16). Во второй половинъ XI въка импер. Исаакъ Комнинъ значительно сократиль ее противъ Юстиніана, назначивъ ее опредъленно следующую: за поставление въ чтецы одинъ иперпиръ, за поставление въдыяконы еще три иперпира, а всего четыре, за поставление во священники еще три иперпира или всего семь 2), т. е. на наши деньги, принимая иперциръ за 20 франковъ или за 5 рублей серебромъ: за поставленіе во священники 35 р., въ діаконы 20, въ чтецы 5 3).

<sup>1)</sup> CM. Hanp. Acta Patriarchat. Constantinop. Muniounua II, 241.

<sup>2)</sup> Новелла Исаака Комнина,—не въ полномъ видъ у *Рами* и *И.* I. 75, въ полномъ у *Цахаріе* въ Ius Graeco-Romanum III, 322. подтвержденная Алексѣемъ Комнинымъ,—у *Рами* и *И.* V, 28, у *Цахаріе* ibid. III, 365.

<sup>3)</sup> Послѣ Василія Великаго самыми рѣшительными образоми возставали противъ взиманія илаты за поставленія, какъ протувъ беззаконнѣйшаго беззаконія и симонін, патріархи Константинопольскіе: Геннадій въ окружномъ пославін 459 г. (каноническомъ, - Трудльск. соб. пр. 2) и Тарасій (784-806) въ пославіи къримскому пап'т Адріану: но ихъ грозный голосъ прозвучаль въ совершенной пустынъ. Вь конць XIII въка поныталась было уничтожить взимание илаты государственная власть въ лиць импер. Андроника Старшаго, и также совершенно напрасно (Георгія Пахимера кн. 3, гл. 3). Лучшіе изъ поздивищихъ патріарховъ Константинопольских в скорбёли объ этомъ беззаконіи и старались замалчивать его (см. замізчательныя рачи по сему поводу натріарха Геннадія Сходарія въ его отватахъ Синайскимъ монахамъ, - у архим. Арсенія въ Лівтописи церковныхъ событій подъ 1460 г., 2 изд. стр. 561), а не лучшіе усиливались софистическимъ образомъ извинять его (увидимъ во 2-мъ томћ); у Ралли и Потли,-- V, 544, помъщена ставденная грамота митрополиту одного изъ ноздаванихъ лучшихъ патріарховъ (можеть быть, знаменитаго Самуила 1-го, два раза занимавшаго каоедру въ третьей четверти XVIII вѣка, сfr о немъ у Аванасія Ипсиланти въ Τά μετά τὴν άλωσιν подъ 1765 г., стр. 406). Изь помянутыхъ ответовъ Геннадія Сходарія, а также изъ Досновя Іерусалимскаго (см. у Ипсиланти ibid. стр. 169 fin.) узнаемъ, что плата за поставленія была взимаема архіереями не во всей Греческой церкви, а

Что взиманія со священниковъ этой ставленнической пошлины не моглобыть начато у насъ съ самой же первой минуты, ясно изъ того, что первые наши священники были набираемы посредствомъ принудительныхъ наборовъ: ни съ кого не взимають платы за то, что принимается не по доброй воль. Тъмъ не менье однако представляется довольно въроятнымъ предполагать, что, какъ доходъ архіереевъ и какъ одно изъ средствъ ихъ содержанія, пошлина явилась именно съ самаго перваго времени. Ставленіе составляло трудъ, чёмъ и оправдывалось взиманіе платы; весьма поэтому возможно, что въ первое время считали себя обязанными платить архіереямъ за этотъ трудъ сами князья. Во всякомъ случав, не можетъ подлежать сомнвнію, что пошлина явилась или была введена архіереями немедленно вслідть за тімь, какъ явились добровольные искатели священства, что, какъ говорили мы выше, должно было случиться не слишкомъ продолжительное время спустя послѣ перваго появленія священства. Мы уже замѣчали выше, что съ пошлиной этой какъ въ Греціи, такъ и у насъ, архіереи позволяли себъ злоупотребленія, произвольно возвышая ее противъ узаконеннаго. У насъ въ частности несомивнно это было такъ уже в въ періодъ домонгольскій і).

Временную пошлину съ мірянъ епархій, относительно существованія которой въ Греціи въ нашъ періодъ до-монгольскій мы имѣемъ свѣдѣнія, составляла плата за благословеніе браковъ или наша позднѣйшая вѣнечная пошлина, пошлина за вѣнечныя знамена. Неизвѣстно когда явившись, пошлина эта была утверждена правительственно импер. Константиномъ Мономахомъ (1042—1054), указъ котораго о ней повторенъ потомъ Алексѣемъ Комнинымъ. По указу Мономаха, повторенному Комнинымъ <sup>2</sup>), каждый мужчина, вступавшій въ бракъ, долженъ былъ платить своему областному епископу одну золотую монету или иперпиръ, слѣдовательно около 5 рублей, а каждая женщина, выходившая замужъ, приносить полотно въ 12 локтей. Весьма вѣро-

только въ одномъ патріврхатѣ Константинопольскомъ. Это весьма замѣчательное съ перваго взгляда различіе, по всей вѣроятности, явилось только въ позднѣйшее время и было не слѣдствіемъ того, что въ остальныхъ патріархатахъ архіерев были лучше, а слѣдствіемъ того, что по мѣстнымъ ихъ обстоятельствамъ въ случаѣ взиманія платы не находилось бы въ нихъ охотниковъ идти во священникя (по Досиоею, въ прочихъ патріархатахъ, кромѣ Константинопольскаго, не было взимаемо со священниковъ и емватикія).

<sup>1)</sup> Свидътельство въ дъяніяхъ Владимирскаго собора 1274 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Новелла последняго у Рами и П. V, 280, у Цахаріе въ Ius Graeco-Romanum, III, 365.

ятно, что наши архіерен начали требовать этой пошлины при первой возможности, но, съ другой стороны, столько же въроятно, что они дъйствительно начали получать ее весьма не скоро, ибо и въ позднъйшее время пошлина эта, собиравшаяся чрезъ священниковъ, постоянно взносилась туго и неисправно, отчасти будучи худо платима мірянами, а отчасти — утаиваема священниками. Во всякомъ случаъ, въ этотъ періодъ она не могла быть значительною, потому что въ продолженіе всего періода, какъ скажемъ ниже, многіе русскіе люди чуждались церковнаго вънчанія браковъ, довольствуясь ихъ заключеніемъ по-язычески или по-граждански.

Кром'в двухъ, сейчасъ указанныхъ, пошлинъ съ низшаго духовенства и съ мірянъ, представлявшихъ собою воспроизведеніе пошлинъ греческихъ, въ поздивишее время являются у насъ, не знаемъ положительно-бывшія или не бывшія, но по всей в'вроятности бывшія у Грековъ, и еще нъкоторыя пошлины съ тъхъ и другихъ съ присоединеніемъ къ нимъ церквей и монаховъ, именно-со священниковъ: соборная куница, составлявшая ежегодный, в фроятно -- определенных ъ разм'вровъ, даръ священниковъ енископамъ при ихъ прівздахъ къ послёднимъ (дёйствительныхъ или воображаемыхъ) на такъ называемые «сборы» 1), пошлины съ грамоть перехожихъ, отпускныхъ (о которыхъ выше), епитрахильных и орарных (вдовым священникам и діаконамъ, о которыхъ ниже); съ мірянъ: похоронная пошлина за дозволеніе хоронить умершихъ скоропостижно, почеревная пошлина-штрафъ съ женщинъ, родившихъ отъ блуда и прелюбодъянія; съ церквей: пошлина за антиминсъ и плата за освящение; съ монаховъ: такъ называемое «посошное»—пошлина за поставленіе въ игумены монастыря (отъ врученія епископомъ поставляемому посоха). Изъ этихъ пошлинъ епитрахильная и орарная пошлины относятся къ поздивищему времени, ибо самая практика по отношенію къ вдовымь священникамъ и діаконамъ, изъ которой он'в вышли, началась уже посл'в нашествія Монголовъ <sup>\*</sup>); соборная куница и почеревная пошлина несомивнио

<sup>1)</sup> О существованіи въ Греціи этой пошлины съ епископовъ митрополитамъ имъемъ указаніе въ 6 правиль 7-го вселенск. собора. (Соборную куницу должно отличать отъ сборнаго, какъ дани).

<sup>2)</sup> Въ поздивишее время, начиная съ митр. Петра, вдовымъ священникамъ и діаконамъ запрещалось священствовать и діаконствовать, но если они об'вщались въ чистот'в пребывать, то должны были исправлять при церквахъ обязанности дьячковъ, стоя на клиросахъ и получая отъ священниковъ, ихъ заступившихъ, четвертую часть доходовъ. При этомъ имъ дозволялось: священникамъ употребле-

относятся къ періоду до-монгольскому, ибо о первой говорится въ дъяніяхъ Владимирскаго собора 1274 г., а о второй въ такъ называемомъ уставъ Ярославовомъ; объ остальныхъ пошлинахъ ничего не можемъ сказать, но считаемъ наиболъе въроятнымъ то, чтобы всъ ихъ относить къ періоду домонгольскому, ибо намъ извъстно за этотъ періодъ и о такихъ пошлинахъ, которыхъ уже не встръчаемъ въ позднъйшее время 1).

Наконецъ, статью доходовъ и одно изъ средствъ содержанія епископовъ составляли судебныя пошлины и штрафы какъ съ духовенства по всёмъ дёламъ и преступленіямъ не духовнымъ и не должностнымъ, поелику духовенство было отдано въ ихъ полную подсудность (за исключеніемъ преступленій уголовныхъ самыхъ тяжкихъ, которыя наказывались не денежными штрафами), такъ и съ мірянъ по тёмъ дёламъ гражданскимъ и преступленіямъ уголовнымъ, въ которыхъ они были отданы или стали подсудными суду епископовъ. Объ этихъ пошлинахъ и штрафахъ мы говорили выше 2).

Митрополиты имъли лишній доходъ противъ епископовъ: во-первыхъ, въ пошлинахъ, которыя они взимали съ послъднихъ за поставленіе и о которыхъ сказали мы выше; во-вторыхъ, въ пошлинахъ отъ аппелляціоннаго суда, т. е. отъ суда по аппелляціямъ къ нимъ на судъ епископовъ, и втретьихъ, какъ съ нъкоторою въроятностію можно думать, въ сборахъ дани съ духовенства и мірянъ всей митрополіи черезъ три года на четвертый. Пошлины за поставленіе епископовъ, при малочисленности епископій, правда, очень не частыя, не-

ніе епитрахили, діаконамъ (стихаря и) ораря, за что и пошлина, cfr Стогл. coб. гл. 81.

<sup>1)</sup> О пошлинѣ съ іеромонаховь и бѣлыхъ священниковъ, поставлявшихся въ духовники,—Дѣянія Владимирскаго собора 1274 г. (называющія духовниковъ игуменами).

<sup>2)</sup> Своихъ десятинниковъ, а особенно свои двории епископы, конечно, должны были бы содержать сами; однако, содержаніе первыхъ они возложили сполна, а содержаніе вторыхъ отчасти, на низшее приходское духовенство: въ пользу десятинниковъ были установлены дани и пошлины съ духовенства, а на дворни производнясь съ него сборы (подъ именемъ конюховаго, поварскаго, полюднаго или полюдной пшеницы и пр.). Имъемъ косвенныя указанія, что дани и пошлины въ пользу десятинниковъ восходять уже къ періоду домонгольскому: въ дъяніяхъ Владимирскаго собора 1274-го г. говорится, что иногда архіерен поставляли десятинниковъ на мядъ, чъмъ дается знать, что должность десятинниковъ была уже прибыльна. Обстоятельно о нашихъ даняхъ, пошлинахъ и сборахъ будемъ говорить во 2-мъ томъ.

сомнънно были очень велики (весьма не невъроятно, что составляли годичный доходъ каждаго епископа или равнялись этому доходу); а если предположить и дань съ духовенства и мірянъ всей митрополіи чрезъ три года на четвертый: то, сколько бы ни малыми предполагать неизвъстные намъ размъры послъдней, въ итогъ получилось бы, что эти лишніе доходы митрополитовъ противъ епископовъ были очень значительны или по крайней мъръ не незначительны.

По канонамъ церковнымъ и по гражданскимъ греческимъ законамъ, то имущество епископовъ (какого бы вида оно ни было, --хічдточ, άκίνητον, αὐτοκίνητον), которое пріобрётается ими послё поставленія въ епископы, не составляетъ ихъ частной собственности и не можетъ быть оставляемо ими своимъ наследникамъ, но составляетъ собственность церковную и должно быть употребляемо на искупленіе плінныхъ, на питаніе б'ёдныхъ и на другія благочестивыя д'ёла или же на пользу собственных в церквей епископовъ і). Относительно того, какъ было у насъ въ семъ отношеніи, имфемъ частныя свъдвнія, что, съ одной стороны, не всъ епископы смотрвли на свои доходы, какъ на свою личную собственность, а съ другой стороны, что не всё епископы смотръли на нихъ и какъ на собственность церковную, изъ чего будеть следовать то общее, что въ принципе признавалось номоканоническое, но что въ дъйствительности каждый епископъ поступалъ такъ, какъ поступать имълъ наклонность. Во всякомъ случать, большія или малыя богатства скоплялись у насъ при канедрахъ епископскихъ, не имъемъ основаній и указаній предполагать, чтобы онъ употреблялись у насъ на дъла общественной благотворительности (хотя у насъ и повторялось древне-греческое, переставшее быть действительностію и у самихъ поздивишихъ Грековъ, что «церковное богатство естъ нищихъ богатство > 2).

Подобно епископамъ съ ихъ каеедральными причтами первоначально не могло быть предоставлено самому себъ, а имъло быть обезпечено правительствомъ и все низшее или приходское духовенство.

Мы такъ привыкли представлять себъ это послъднее духовенство птицей Божіей, не имъющею никакого опредъленнаго содержанія и

<sup>1)</sup> Апост. пр. 40, 6-го всел. соб. пр. 35 и Антіох. соб. пр. 25; гражданскіе законы въ Номоканонъ Фотіевомъ, тит. 10, гл. 5; объ употреблевін—новелла Юстиніана 131, гл. 13.

<sup>2)</sup> Новгородцы, можеть быть, уже и въ періодъ до-монгольскій пользовались казной своей св. Софіи, какъ пользовались ею послі, но не на діла общественной благотворительности, а на государственныя нужды.

живущею единственно подаяніями прихожань, что мысль о правительственномъ его обезпеченій не приходить въ голову сама собой. Однако, въ первое время это необходимо долженствовало быть такъ. Народъ въ первое время после своего принудительнаго обращенія въ христіанство, конечно, не имъть ни малъйшей охоты содержать поставленныхъ ему пастырей ни добровольными приношеніями, ни платами за требы, которыхъ первоначально не искалъ, а отъ которыхъ бъжалъ. Слъдовательно, приходскіе священники въ первое время или должны были оставаться безъ всякихъ средствъ содержанія или им'вли быть обезпечены въ своемъ содержаніи правительственнымъ образомъ. Но въ первомъ случав никто бы не пошелъ во священники или же люди силою навербованные не стали бы исполнять обязанностей и смотръли бы на это священство, какъ на ненавистную барщину. А такимъ образомъ, правительственное обезпеченіе низшаго духовенства въ первое время предполагается какъ нвчто совершенно необходимое и нвчто такое, безъ чего дело немыслимо. Летопись, ничего не говоря о Владимиръ, говорить только объ Ярославъ, что онъ, ины церкви къ прежде существовавшимъ ставя по градомъ и по мъстомъ или по селамъ и поставляя къ нимъ священниковъ, давалъ последнимъ сотъ именья своего урокъ '): но что должно быть предполагаемо несбходижо, то, конечно, должно быть предполагаемо и несмотря на молчаніе л'этописи.

Если летопись не говорить намъ о томъ, что низшее духовенство при своемъ первомъ появленіи было обезпечено правительствомъ, то, конечно, нъть въ ней свъдъній и о томъ, какъ оно было обезпечено. Непрямой или ненарочный ответь на нашь вопрось летопись даеть въ приведенныхъ выше словахъ объ Ярославъ. Ярославъ обезпечиваль священниковь вновь открываемыхъ имъ приходовъ, итть сомнвнія, такимъ же образомъ, какимъ обезпечивалъ ихъ и какимъ вообще положилъ или узаконилъ обезпечивать ихъ св. Владимиръ. Слъдовательно, это обезпеченіе состояло въ урокахъ отъ именія княжаго, иначе сказать-въ княжьемъ жалованьи или въ княжьей ругв. Кагь велико было жалованье, по всей въроятности-для всъхъ священниковъ однообразное или по крайней мере разделявшееся не более, какъ на двъ категоріи и однообразное для священниковъ сельскихъ и городскихъ (за исключеніемъ, можеть быть, соборовъ въ городахъ, о чемъ сейчасъ ниже), мы не знаемъ. Преп. Несторъ въ житіи Бориса и Гліба говорить о церкви этихь свв. мучениковь, построенной Яро-

<sup>1)</sup> Подъ 1037 г.

славомъ въ Вышгородъ, что «христолюбецъ (князь) повелъ властелину града того (Вышгорода) даяти отъ даній (города) церкви святою (мученику) десятую часть». Можно было бы подумать на основаніи этого свидътельства, что на содержание приходскаго духовенства отдълена и опредълена была десятая часть мъстныхъ доходовъ съ городовъ и волостей (за отделеніемъ изъ нихъ десятой части въ пользу епископовъ или иначе десятая часть изъ девяти десятыхъ, что будеть 9 копъекъ изъ княжескаго рубля, после отчисленныхъ изъ него десяти копевкъ въ пользу епископа, - западная десятина священническая). Но въ Вышгородъ до построенія церкви Бориса и Глъба были уже другія церкви или, по крайней мъръ, одна другая церковь (св. Василія, при которой находились мощи Бориса и Глъба до построенія собственной); слъдовательно, на долю церкви Бориса и Глеба, если бы на содержание приходского духовенства опредёлена была десятина мёстныхъ доходовъ, должна была бы приходиться не вся она, а только то или другое количество долей изъ нея (смотря по числу духовенства прежде бывшаго и къ ней опредъленнаго). На основаніи приведеннаго свид'єтельства можно сділать только съ нъкоторою въроятностію предположеніе, что на содержаніе соборныхъ или главныхъ церквей въ городахъ, въ которыхъ имъла совершаться ежедневная служба, каковою назначиль быть Ярославъ церкви Бориса и Глеба, была назначена десятая часть или десятина изъ мъстныхъ доходовъ городовъ. Что руга вообще выдавалась изъ мъстныхъ доходовъ городовъ и волостей, это необходимо предполагать, ибо въ древнее время не было нынёшняго сосредоточенія казенныхъ доходовъ въ одномъ государственномъ казначействъ и потомъ новой ихъ повсюду разсылки. Что она на извъстную долю была денежная и на извъстную долю состояла изъ хлъба и съвстныхъ припасовъ натурою, это также должно думать судя по последующему времени.

Должно впрочемъ думать, что правительство обезпечило своей ругой не всёхъ безъ изъятія приходскихъ священниковъ, но за исключеніемъ тёхъ между ними, которые были ставимы къ церквамъ, строеннымъ на земляхъ вотчинниковъ. Относительно этихъ послёднихъ священниковъ весьма вёроятно и болёе чёмъ вёроятно принимать, что правительство съ самаго начала возложило ихъ содержаніе на вотчинниковъ (при чемъ послёдніе, съ самаго же начала введши обычай ставить священниковъ изъ своихъ холоповъ, могли повести такъ, чтобы содержаніе священниковъ имъ ничего не стоило).

Спустя то или другое время послѣ крещенія Русскіе начали превращаться изъ христіанъ по имени въ христіанъ дѣйствительныхъ.

Вмъсть съ этимъ должно было явиться у нихъ сознаніе неудобства слишкомъ большихъ приходовъ, открытыхъ правительствомъ, и желаніе открывать приходы новые, меньшіе, и такимъ образомъ долженъ быль пойдти рядь приходовь, которые стали быть открываемы самими прихожанами. Священникамъ этихъ новыхъ, неправительственныхъ и такъ-сказать добровольныхъ, приходовъ перестала быть выдаваема казенная руга и ихъ содержаніе было предоставлено исключительно самимъ прихожанамъ. Составляетъ вопросъ, къ ответу на который мы не имъемъ никакихъ указаній: послі того какъ Русскіе, превратившись изъ христіанъ по имени въ христіанъ действительныхъ, возъимени усердіе къ въръ и церкви, а вмъсть съ тымъ и охоту платить священникамъ за требы и вообще давать имъ посильную «милостыню» на содержаніе, прекратило или не прекратило правительство выдачу своей руги приходамъ первоначальнымъ, имъ самимъ открытымъ? Представляется въроятнъйшимъ думать, что не прекратило и что такимъ образомъ съ появленіемъ втораго ряда приходовъ стало два ихъ класса нли два разряда: приходы, которые получали ругу отъ правительства и содержаніе отъ прихожанъ, и приходы, которые получали только одно второе.

Въ Греціи въ позднъйшее время, какъ мы сказали выше, средства содержанія приходскаго духовенства состояли: въ добровольныхъ приношеніяхъ прихожанъ, въ сборахъ съ нихъ самого духовенства, во взиманіяхъ платъ за требы и частныя службы и отчасти въ доходахъ съ недвижимыхъ имъній. Какъ было въ Греціи, такъ имъло быть и стало и у насъ.

Добровольныя приношенія, въ первенствующей церкви составлявтія все и бывшія настолько изобильными, что ими содержались не одни служители алтаря, но и бъдные, съ теченіемъ времени все болъе и болье оскудъвали и наконецъ превратились въ то, что мы видимъ въ настоящее время,—въ подачу просфоръ на проскомидіи (при чемъ самыя просфоры, которыя представляють собою древнія принотенія и которыхъ названіе значить именно приношеніе і, не оставляются священникамъ). Въ то время, какъ мы приняли отъ Грековъ христіанство, эти приношенія несомнънно уже были у нихъ вовсе не тъмъ, чъмъ они были въ древнее время і); съ другой стороны весьма

<sup>1)</sup> Просфора оть просферы приношу.

<sup>2)</sup> Уже во времена Юстиніана епископы и священники должны были прибъгать из ръшительному средству церковнаго отлученія, чтобы побуждать мірянъкъ плодоношенію", Cod. Lib. I, tit. III, с. 39.

въроятно, что онъ были еще и не совсъмъ тъмъ, что суть въ настоящее время: какую онъ занимали середину, это, къ сожальнію, остается совершенно неизвъстнымъ. Грекъ первой четверти XVII въка Христофоръ Ангелъ въ своемъ описаніи современнаго церковнаго быта своихъ соотечественниковъ говорить между прочимъ о нашихъ приношеніяхъ, какъ о доходъ священниковъ: «Греки имъютъ тридцать шесть праздниковъ въ году, двенадцать называются Господскими, остальные 24-Предтечи, святыхъ апостоловъ и великихъ мучениковъ; во всъ эти праздники и въ каждое воскресенье священникъ долженъ служить литургію и каждый домъ (прихода) даеть священнику два денарія, и передъ началомъ литургіи онъ молится отдёльно о каждомъ изъ дающихъ ему деньги» 1) (т. е. поминаеть на проскомидіи). Если справедливо увъреніе Христоф. Ангела, что у Грековъ даже въ началь XVII в. считалось обязательнымъ, чтобы въ каждое воскресенье и въ каждый праздникъ отъ всъхъ домовъ прихода была дълаема извъстная опредъленная подача священнику на проскомидію; то можно, кажется, съ некоторою вероятностію предположить, что такъ было и у насъ по крайней мъръ въ древнее время. Но если мы предположимъ это, то добровольныя приношенія періода до-монгольскаго будуть не нынъшними случайными грошами, а доходомъ опредъленнымъ и сравнительно довольно значительнымъ. Впрочемъ, у насъ будеть нъкоторая въроятность предполагать это только о городахъ, но не о селахъ. Дни, предшествующіе праздникамъ, называются у насъ канунами — «наканунъ такого-то праздника». Названіе канунъ происходить не отъ составляющихъ изв'естное песненное последование каноновъ, которые поются на молебнахъ послъ вечеренъ подъ дни праздничные, а есть именно греческое хачойч. Греческое хачойч, сокращенное изъ хачеоч, собственно значить корзину, сплетенную изъ тростника (ха́ул) ; а переносно значить даръ, подарокъ, приношеніе, и именно по первоначальному употребленію — даръ изъ брашнъ, фруктовъ и овощей, такъ какъ эти дары приносились или посылались въ корзинахъ. Дни, предшествующіе праздникамъ, получили у насъ названіе кануновъ отъ того, что въ древнее время быль у насъ, вследъ за Грецей, обычай приносить на вечерни въ эти дни вмёстё съ кутьею въ честь праздниковъ или святыхъ брашна и овощи въ даръ священникамъ. Если

<sup>1) &#</sup>x27;Εγχειρίδιον περί της καταστάσεως τῶν σήμερον 'Ελλήνων,—Enchiridium de statu hodiernorum Graecorum: opera *Christoph. Angeli* Graeci, cura Fehlavii, Lipsiae, 1671, p. 846.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кошницу, см. Опис. Стнодд. рвпп. Горск. и Невостр., № 1—3, стр.

относительно этихъ приношеній брашнами и овощами или съйстными припасами сдёлать за древнее время то же предположеніе, что относительно подачъ на проскомидіи денежныхъ, т. е. что оні считались боліве или меніве для всіхъ обязательными,—а сділать такое предположеніе существующія свидітельства дають намъ право, то опять мы получимъ въ нихъ настоящую статью доходовъ, хотя впрочемъ опять только для городовъ, но не для сель 4).

Относительно происхожденія сборовь самихь священниковь съ прихожань или такъ-называемыхь у нась «славь» нужно думать такимь образомь, что когда вѣрующіе ослабѣли въ своей ревности къ добровольнымъ приношеніямъ, то священники сами начали производить съ нихъ сборы. Въ Греціи эти сборы производились и до настоящаго

<sup>1)</sup> О приношеніи у Грековъ бъ дни праздничные вижсть съ кутьею астій и питій (тршкта каі пота) см. Вальсамона у Ралми н П. II, 6 fin. (употребляеть вительное въ письменномъ языкъ уменьшительное жачібков, а самое слово качову у Іоанна Китрскаго, — у Рами и П. V, 414 нач.) и у Дюканжа въ Gloss Graecit, подъ сл. имини. О приношении ихъ у насъ-Кирикъ Новгородскій въ Памятин. *Павлова* соl. 32, § 38 (у насъ на вечерию, тогда какъ у Грековъ на заутреню) и надписаніе молитвы надъ кутією въ честь святыхъ: "Молитва въ памятехъ святыхъ бываемаа въ поданіе мясъ, вина, хлеба и кутіп",— Опис. Сунодд. ркпп. Горик. и Невостр. № 371 л. 64 (cfr л. 161) и Виленск. Публичн. библіотеки по описанію Добрянского № 206 л. 212. Что еще въ XVI в. полъ праздники или въ праздники приносили у насъ въ церковь колачи и пироги и блины и вороваи и всякія овощи, объ этомъ свидітельотвуєть Стоглавникъ, — гл. 5, вопр. 35 (такъ каноны после вечеренъ подъ дни праздничные пелись надъ канунами, то и они называются иногда также канунами,—Кирикъ въ указанномъ мъстъ, Ипатская летопись подъ 1174-мъ г., 2-го изд. стр. 387 fin., а такъ какъ кануны наобороть приносились въ церковь къ панію каноновь, то составляющая существенную часть ихъ кутья иногда называется наобороть также канономъ, см. въ Агіографія Барсукова выписки изъ устава Московскаго Успенскаго собора, coll. 438 fm., 440 fin.). Въ Малороссіи кануны, какъ приношенія въ церковь ястій и питій, называются хавтурами (халтурами). Въ словарѣ малороссійскихъ идіомовъ, приложенномъ во 2-й книгь "Старосвътского Бандуристы" Н. Закревского читается: "хавтуровати, хавтурую, -- пользоваться отъ прихожанъ по большимъ праздникамъ подарками и приношеніями, состоящими большею частію въ събстномъ" (халтура изъ греческаго κάρταλλος или κάρταλος, новогр. καρτάλι и вѣроятно-харталі, а можеть быть и хартойл, хартойла, которое въ буквальномъ и переносномъ смыслѣ значитъ то же, что качеоч или качойч,-Словарь Свиды, также Словарь Византія, а съ словомъ хартопларіос, отъ харта-бумага имфеть только случайное созвучіе.-У Грековъ быль обычай, указаній на который не встрічаемь у нась, что ті животныя. которыя были жертвуемы прихожанами въ церкви, были закалаемы священниками, какъ у Іудеевъ жредами, и что священники получали за это на свою часть грудины животныхъ и вожи, та отпоила каі та бериата,—у Ралли и П. V. 387).

времени производятся ежемвсячно по той, ввроятно, причинв, что въ древнее время, какъ мы говорили выше, ежемъсячно должны были производиться и ежемъсячно дълились между клириками добровольныя приношенія; именно-въ первое число каждаго місяца совершается въ церкви малое освящение воды, съ которою священники и обходять домы прихожанъ, получая отъ нихъ подаянія 1). Весьма возможно, что и у насъ въ городахъ сборы эти производились въ древнее время ежемъсячно; но они никогда не могли производиться у насъ ежемъсячно въ селахъ, потому что при общирности нашихъ сельскихъ приходовъ священники въ этомъ случай должны бы были посвятить сборамъ всю свою деятельность 2). Въ селахъ сборы производились въ древнее время, по всей въроятности, такъ же, какъ и теперь, или по три раза въ году или по четыре, -- о Пасхъ и о Рождествъ и затъмъ въ Петровки или осенью или же то и другое вытьсть. О Рождествъ и о Паскъпотому, что это суть самые большіе праздники въ году; осенью для сбора нови хлебной (начатковъ плодовыхъ), въ Петровки-для сбора начатковъ отъ сыровъ (сметаны) и ящь, которые въ Петровъ постъ накапливаются 3).

Плата за требы есть плата за трудъ. Но такъ какъ трудъ священниковъ есть тоть особенный трудъ, о которомъ сказано: туне пріясте, туне дадите имъ, то въ первенствующее время не было особыхъ платъ за требы, а были общія приношенія на содержаніе священниковъ. Съ теченіемъ времени, когда върующіе ослабъли въ усердіи въ этимъ приношеніямъ, должна была явиться плата за требы, превращающая до ивкоторой степени пастырей въ сдъльныхъ работниковъ и продавцовъ того, что не должно бы быть продаваемо. Послъ требъ, совершеніе которыхъ столько же составляетъ долгъ и обязанность священниковъ, какъ и совершеніе общественнаго богослуженія, такъ какъ

<sup>1)</sup> Преп. Максимъ Грекъ, ссылаясь на Вальсамона, производить греческій обычай оть патр. Фотія,—въ стать "О освященій вод'я назаутрій святыхъ Богоявленій", Казанск. изд. III, 119.

<sup>2)</sup> Въ Греціи же почти каждое селеніе ниветь свою церковь и никогда приходъ не состоить белев какъ изъ трехъ селеній.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Митр. Кипріань въ своихъ отвѣтахъ игумену Аванасію говорить: "попы міряне мірьскимъ человѣкомъ молитвы дають на Въскресеніе (Пасху) и на Рождество Христово и на Петровъ день... освященіа ради",—въ Памятнн. *Павлов*. соl. 261. Имѣли ли эти молитвы отношеніе къ нашимъ славамъ, не можемъ сказать. Читаемая въ нынѣшнемъ Требникѣ "молитва на Рождество Христово сыномъ духовнымъ" есть разрѣшительная молитва исповѣдникамъ, имѣющимъ приступить къ св. причащенію.

онъ столько же необходимы для каждаго отдъльнаго лица, сколько последніе для всёха, и следовательно составляють то, что вмёстё съ общественнымъ богослужениемъ священники непременно принимаютъ на себя совершать (таинства и отпъваніе покойниковъ), тъмъ болье должна была явиться плата за частныя службы, которыя суть дело личнаго желанія и усердія. У насъ въ древнее время, также какъ и въ Греціи, не было никакихъ узаконенныхъ таксъ на плату за требы и частныя службы 1) и ея размёры были установлены (въ разныхъ мъстахъ, въроятно, довольно разнообразно) обычаемъ и добровольнымъ соглашениемъ или такъ-сказать компромиссомъ между желаниемъ поболве взять и между желаніемъ поменве дать. Что эти два желапія поболъе взять и поменъе дать съ самаго древняго времени находятся у насъ въ той борьбъ между собою, въ которой мы ихъ видимъ въ настоящее время, это необходимо предполагать: о борьбъ говорить то безчисленное множество пословиць на счеть алчности священниковь, которыя сложены пародомъ и которыя свидетельствують вовсе не объ одной этой алчности священниковъ, но вмъстъ и не особой тщивости по отношенію къ нимъ народа. Въ Вопрошаніи Кириковомъ епископъ Нифонть, въроятно, въ отвъть на вопросъ Кирика, назначаеть цъну, которую должно брать за заупокойныя литургіи и которая, какъ нужно думать, более или менее понижена противъ действительно бравшейся. Если бы полагать, что и вездв цвна приблизительно была та же и если бы заключать оть неи къ цене другихъ требъ, то выходило бы, что въ древнее время плата за требы была не особенно низкая; именно — Нифонть назначаеть за заупокойную литургію шесть кунъ, не включая въ то число вина, ладона и свечей, которые должны быть заказывающаго, что на наши деньги будеть 2 р. 40 к. Но болве чвиъ въроятно, что по исключительному въ древнее время Новгороду, какъ исключительна въ настоящее время Москва, не должно делать общихъ заключеній <sup>2</sup>).

Частныя требы и службы, за которыя въ настоящее время взимается священниками плата, суть: совершение тапиствъ, за исключениемъ преподаяния причастия умирающимъ, пъние молебновъ и молебствий—во-первыхъ, личныхъ и домовыхъ, во-вторыхъ—общественныхъ

<sup>1)</sup> См. Номоканона Фотіева тит. І, гл. 30,—у Рами и ІІ. І, 69, и Вамсамона ibid. IV, 472.

<sup>2)</sup> Въ Греціи назначалось брать за сорокоусть 500 аспръ,—Доканжа Gloss-Graecit. сл. Σαραντάρι. Но мы не въ состояніи опредълить, сколько именно на наши деньги стоила аспра (мелкая серебряная монета).

или деревенскихъ, погребеніе покойниковъ и поминовеніе умершихъ. Такъ все это было, какъ должно думать, и въ періодъ до-монгольскій.

Если не вездъ въ Россіи, то по крайней мъръ въ мъстахъ намъ извъстныхъ, священники въ настоящее время ничего не берутъ или по крайней мере ничего не требують за причащение больных в, хотя бы приходилось для этого ёхать въ деревни за 20-30 версть. Должно думать, что подобное исключение въ отношении къ нашей требв идеть съ древняго времени и что если оно теперь не есть, то въ древнее время было всеобщимъ и, какъ таковое, перешло къ намъ изъ Греціи. Причиной, почему эта треба составила исключеніе, было віроятно, вопервыхъ, то, что существуетъ нарочитое и строгое каноническое предписаніе-не требовать отъ причащающихся платы (Трулльск. соб. пр. 23), во-вторыхъ-что собственныя чувства возбранили священникамъ сделать Тело и Кровь Христовы, напутствующія умирающаго, предметомъ продажи. Общественныя молебствія сель и деревень состоять въ томъ, что села и деревни имъють своихъ святыхъ (какъ бы своихъ частныхъ патроновъ), которымъ празднуютъ всенощными въ часовняхъ и крестными ходами вокругъ селеній (а въ ніжоторыхъ міжстахъ — и молебнами по домамъ), при чемъ священники не только получають плату за службы, но и обходять дома селеній съ освященной или святой водой («со святыней») для сбора хлеба и денегь. Въ настоящее время эти молебствія называются «мольбами» (по крайней мере въ местахъ намъ извёстныхъ), а въ древнее и старое время назывались братчинами, потому что села и деревни устрояли у себя въ дни этихъ молебствій, составлявшихъ ихъ сельскіе и деревенскіе праздники, складчинные или братчинные общественные объды и пиры (своего рода пикники, то же что у Грековъ ксеніи, - о нихъ ниже). Поминовеніе усопшихъ пъніемъ заупокойныхъ литургій въ древнее время было--въ селахъ и деревняхъ, по всей въроятности, такъ же мало обычно, какъ и въ настоящее время (или по крайней мъръ до послъдняго времени), а въ городахъ напротивъ, какъ должно думать, столько же и даже болье обычно, чымь теперь. Что доходь оть поминовений не составляль въ древнее время дохода поприходнаго, а быль общимъ (какъ бы артельнымъ) доходомъ священниковъ каждаго города, или же съ городомъ и его области, объ этомъ мы говорили выще.

Недвижимыми имѣніями приходскія церкви или причты ихъ могли владѣть въ троякомъ видѣ, именно—церкви городскія и сельскія, подобно епископіямъ или епископскимъ каеедрамъ, какъ усадьбами или селами и какъ имѣніями, отданными въ аренду крестьянамъ; церкви

сельскія-какъ землями, которыя бы причты обработывали сами. Чтобы у приходскихъ церквей городскихъ или сельскихъ были находившіяся во владеніи причтовъ усадьбы или села, иначе фермы съ собственными хозяйствами, это не представляется въроятнымъ. Священники были въ этомъ случат совствы иное, чты епископы. Последніе, какъ люди безсемейные, объединяли свои интересы съ интересами каеедръ и смотревь на своихъ преемниковъ, какъ на своихъ наследниковъ, имъли побужденія заботиться о помянутыхъ усадьбахъ, какъ о своей настоящей собственности, хотя онъ и находились только въ ихъ владеніи. Напротивъ, священники, люди женатые, имевшіе наследниковъ, которые не были ихъ наследниками въ пользовании усадьбами, не представляли собою людей способныхъ быть владетелями последнихъ,они бы не поддерживали и не улучшали ихъ, а стремились бы къ тому, чтобы, казенное превращая въ собственное, какъ можно скоръе расхитить въ нихъ то, что могло быть расхищено, т. е. чтобы какъ можно скорбе оставлять оть этихъ имбній одну голую землю. Имбніями, отданными въ аренду крестьянамъ, которые бы платили оброки, или такъ-называемыми населенными вотчинами, могли владёть причты приходскихъ церквей городскихъ и сельскихъ, получая съ крестьянъ оброки. О действительномъ владении представляется необходимымъ думать, что-во-первыхъ, владъли ими церкви только весьма немногія во-вторыхъ, --- что церкви исключительно городскія. Само собою ясно, что эти имънія, какъ и предшествующія, приходскія церкви могли пріобретать только посредствомъ полученія въ даръ, а не посредствомъ собственнаго заведенія (ибо причты приходскихъ церквей представляли собою людей способныхъ только пользоваться, но не заводить). Но если въ періодъ до-монгольскій, по причинъ немногочисленности этихъ имъній, весьма мало дарили ихъ даже епископіямъ, то, конечно, тъмъ менве могли дарить ихъ приходскимъ церквамъ. Сельскимъ приходскимъ церквамъ могли дарить ихъ только вотчинники земель, на которыхъ находились церкви-князья или бояре. Но чтобы тв и другіе имъли охоту дълать это, когда могли обезпечивать причты церквей болве простымъ и удобнымъ для себя образомъ-посредствомъ дачи имъ руги или жалованъя, представляется болбе чемъ сомнительнымъ. Священники сельскихъ приходскихъ церквей, находившихся на земляхъ частныхъ вотчинниковъ, были въ древнее время, какъ мы говорили выше, наибольшею частію изъ крівпостныхъ людей вотчинниковъизъ ихъ холоповъ или дворовыхъ людей: о подобномъ духовенствъ могли ли заботиться вотчинники, чтобы создавать ему имвнія, кото-

рын бы ставили его до некоторой степени на одну ногу съ ними самими? Относительно городскихъ приходскихъ церквей возможно, что нъкоторыя изъ нихъ владъли нашими недвижимыми имъніями уже въ періодъ до-монгольскій, какъ владёли ими послё, т. е. еще въ этотъ періодъ некоторыя изъ сихъ церквей были наделены нашими именіями отъ своихъ ктиторовъ или отъ своихъ прихожанъ-вотчинниковъ. Но во всякомъ случав необходимо думать, что такія церкви представляли собою не болье, какъ только крайне немногочисленныя исключенія. Единственная приходская церковь періода до-монгольскаго, о нашихъ недвижимыхь имфніяхь которой въ этоть періодь мы знаемь положительнымъ образомъ, есть Кіевская Десятинная церковь Богородицы. Летописи Лаврентьевская и Ипатская (одна повторяя въ данномъ случав другую) говорять, что въ половине XII века ей принадлежаль одинъ городъ или городокъ и затемъ, выражаясь не совсемъ опредъленно, какъ будто даютъ знать, что вивств съ городомъ принадлежала и окружная последняго волость і). Если мы допустимъ даже последное, если мы допустимъ даже, что Десятинная церковь владела не однимъ городомъ и не одной волостью, то отсюда не будеть слёдовать никакого заключенія по отношенію къ другимъ церквамъ. Лесятинная церковь представляла собою рёшительное исключеніе изъ всвуъ приходскихъ церквей древней Руси. Со времени Ярослава переставъ быть каоедральною церковію митрополитовъ, она все-таки осталась матерью церквей Русскихъ и великою церковію крестителя Руси.

<sup>1)</sup> Въ летописяхъ Лаврентьевской и Ипатской при описании одного набега Половцевъ, который первая относить въ 1169 г., а вторая въ 1172 г., упоминается Полоный или Полный, "святьй Богородици градъ десятинный", т. е. городъ, принадлежавшій св. Богородиць Десятинной, находившійся неизвъстно гдь на сьверъ или на съверо-западъ отъ Кіева (какъ следуетъ изъ указанія летописей, особый оть Полонныхъ Волынскихъ, упоминаемый вийсти съ сосилнимъ городомъ Съмочемъ или Съмъчемъ, мъстность котораго не совсъмъ опредъленно указывается въ Ипатской летописи подъ 1257 г., —2 изд. стр. 555), и затемъ вакъ будто дается знать, что вивств съ Полонымъ принадлежала церкви большая или меньшая окружная волость: Половцы, захватившіе Полоный, были поражены Русскими, которымъ "бысть помощь хреста честнаго и святое Матери Божьи Десятиньное, ея же бяхуть волости заяли": подъ волостями можно разуметь самый Полоный, понимая волость въ смысле владенія, но также и окружную волость, понимая последнее слово именно въ собственномъ смысле волости. — Впоследствии упоминается въ Кіевской области Полоный, принадлежащій князьямъ, —Ипатск. лет. подъ 1195 и 1196 гг., 2 изд. стрр. 462 и 468; неизвестно, нашъ ли, но если нашъ, то дело должно будеть понимать такъ, что после 1169 г. онъ быль пріобретень внязьями посредствомъ вупли, обмъна или незаконнаго присвоенія.

Какъ таковая, какъ церковь, представлявшая собою общую великую ктиторію не только великихъ князей, но и всёхъ князей Русскихъ, она могла быть надёлена недвижимыми имѣніями не менѣе и даже болѣе, чѣмъ епископіи ¹).

Землей для собственной обработки причты сельскихъ приходскихъ церквей могли владъть, подразумъвается, совершенно такъ, какъ въ настоящее время: земля-церковная, хозяйственное заведеніе и обработка — свои на подобіе крестьянъ. Было или не было надвлено у насъ сельское приходское духовенство при своемъ первомъ появленіи пахатной землей отъ правительства, которое бы въ случав надвленія узаконило, что каждая сельская приходская церковь должна владёть извъстнымъ количествомъ помянутой земли, для отвъта на этотъ вопросъ мы не имъемъ совершенно никакихъ положительныхъ данныхъ. По заключеніямъ отъ поздивищаго времени и по соображеніямъ апріорическимъ должно думать, что этого не было. Если бы при первоначальномъ устройствъ быта сельскаго духовенства было у насъ постановлено надёлять его въ извёстномъ количестве пахатной землей, то этоть законь быль бы должень остаться въ силв и на все послыдующее время, ибо при благодатномъ обиліи у насъ земли вовсе нельзя придумать никакихъ причинъ, по которымъ бы онъ могь быть отмъненъ, а между тъмъ въ послъдующее время находимъ, что не всъ причты сельскихъ церквей владвли пахатными землями 2) и вовсе не находимъ такого закона, чтобы владъли ими всв они. Надъление сельскихъ священниковъ землей для собственной обработки предполагаеть взглядъ на нихъ какъ на земледъльцевъ, какъ на священниковъ п вивств крестьянъ. Въ настоящее время мы такой взглядъ и имвемъ на нашихъ сельскихъ священниковъ, потому что таковыми ихъ видимъ и потому что действительность пріучила нась къ такому взгляду; но по идер свищенники и земледелеци-крестьянини не имеюти между собою ничего общаго, а следовательно и у нашего правительства

<sup>1)</sup> О великомъ усердін къ Десятинной церкви всёхъ князей русскихъ см. летопись Лаврентьевскую подъ 1086 г. и Ипатскую подъ 1087 г.

<sup>2)</sup> Въ переписныхъ книгахъ Новгородской области XVI в. упоминаются сельскія церкви, при которыхъ не было земли, см. у Неволима О пятинахъ, приложжетрр. 33, 39, 79, 153, 178, 198, 200, 202 и другія. Въ Регламентъ предписывается брать на содержаніе школь архіерейскихъ тридцатую часть всякаго хлъба отъ земель церковныхъ, готь суть,—2-й части, дъль епископскихъ § 11. При этомъ Стоглавъ какъ будто даетъ знать, что въ XVI в. большая часть сельскихъ приходскихъ церквей имъли у насъ земли,—гл. 70, Казанск. изд. стр. 330 нач. Нынъшнее общее надъленіе землей сельскихъ церквей—отъ Екатерины Великой.

перваго времени послъ введенія христіанства не могло быть той мысли, чтобы сдълать сельскихъ священниковъ земледъльцами-крестьянами. О первоначальномъ происхождении нашихъ сельскихъ церковныхъ земель, составляющихъ крестьянско-пашенные участки нричтовъ, какъ намъ кажется, нужно думать такимъ образомъ: въ священники у насъ ставились люди изъ крестьянского сословія; какъ таковые, они им'вли наклонность соединять священство съ крестьянствомъ; поэтому они брали у крестьянскихъ обществъ или землевладъльцевъ-собственниковъ участки земли, которые или выпрашивали у крестыянскихъ обществъ и частныхъ собственниковъ въ безмездное пользованіе, въ первомъ случав такъ, что крестьянскія общества сами принимали на себя платить причитавшуюся долю казеннаго оброка, или за которые уплачивали казенный оброкъ и взносили арендную плату собственникамъ наравнъ съ другими крестьянами і); съ теченіемъ времени, когда крестьянствованіе вошло между сельскими священниками въ общій обычай, они и начали добиваться у крестьянскихъ обществъ и у землевладъльцевъ-собственниковъ, чтобы участки земли, которыми они пользовались изъ милости или за плату, были предоставлены церквамъ въ собственность 2).

Такъ было у насъ съ средствами содержанія духовенства высшаго и низшаго. Средства содержанія духовенства высшаго несомнѣнно и очевидно были совершенно достаточными (а съ теченіемъ времени, когда у епископій явились многія населенныя вотчины, стали

<sup>1)</sup> Послѣднее предположеніе не должно казаться страннымъ. Въ Греціи мы находимъ дѣйствительнымъ какъ разъ то, что предполагаемъ, именно—что если крестьянинъ, арендующій землю у вотчинника (ἐναπόγραφος, adscriptitius, см. Дюжимж. Gloss. Latinit. подъ сл. Adscriptitii), будеть поставленъ въ клирики противъ воли послѣдняго, то онъ послѣ поставленія не имѣетъ права отказываться отъ арендуемой земли, но долженъ обработывать ее и вносить условленную плату (Новелла Юстиніана 123, гл. 17).

з) Причты городских и сельских приходских церквей имы у нась церковную усадебную землю, что, какъ нужно думать, случилось не таким образомъ, что имъ нарочито отводима была эта земля и въ извъстномъ узаконенномъ количествъ, а такимъ образомъ, что при каждой церкви должно было находиться большее или меньшее количество земли для приходскаго кладбища (какъ въ селахъ, такъ и въ городахъ, ибо въ послъднихъ кладбища при церквахъ уничтожены только въ весьма недавнее время), такъ-называемый погостъ или, какъ говорять въ иныхъ мъстахъ, монастырь, и что на этихъ погостахъ или монастыряхъ и было предоставлено селиться причтамъ. Относительно городскихъ приходскихъ церквей имъемъ одно случайное указаніе въ льтописи, что онъ надъляемы были дачами огородной земли (Ипатск. льтоп. подъ 1151 г., 2 изд. стр. 296 sub fin.).

и болье чымь достаточными). Напротивь, средства содержанія духовенства низшаго, за ничтожными и главнымъ образомъ случайными, не отъ способа обезпеченія зависвишими, исключеніями, были бъдны и скудны. Въ городахъ стольныхъ княжескихъ, въ которыхъ жили составлявшіе дворы князей бояре, въ городахъ не только стольно-княжескихъ, но и торговыхъ, какъ напр. .Новгородъ, гдъ было много богатыхъ купцовъ, нъть сомнънія, на ту или другую часть были приходы хорошіе; если не на ту или другую часть, то поединично были приходы хорошіе вообще въ городахь; наконець, если мы примемъ предположеніе, что соборныя церкви въ увздныхъ или неспархіальныхъ городахъ были обезпечены отъ правительства десятиной містныхъ доходовъ и что эта десятина не была отнята у нихъ и после того, какъ явились доходы съ прихожанъ 1), то нужно будетъ причислить къ хорошимъ приходамъ всв эти соборныя церкви (у которыхъ быль еще особый противъ другихъ церквей доходъ-отъ поминовеній). Но за симъ ръшительнъйшее большинство приходовъ должно представлять себъ тъмъ, что суть до настоящаго времени приходы бъдные и средніе, т. е. что одни еле-еле кормили священниковъ, а другіе доставляли имъ положение не болъе какъ зажиточныхъ или небъдныхъ крестьянъ. Эта скудость средствъ содержанія нашего приходскаго духовенства, общая ему съ таковымъ же духовенствомъ у Грековъ 2) и во всемъ православномъ міръ, какъ извъстно, составляетъ ръзкое отличіе нашего духовенства отъ духовенства западнаго, которое Карлъ Великій обезпечиль опредёленнымь и не только совершенно достаточнымь, но даже и болве, чвиъ достаточнымъ содержаниемъ, именно-возобновляя ветхозавётный законъ о содержаніи левитовъ, назначиль приходскому духовенству, такъ же какъ и епископамъ, десятину, которая должна была состоять въ томъ, что каждый прихожанинъ долженъ былъ платить причту своей приходской церкви, въ виде ежегоднаго оброка, десятую часть своихъ ежегодныхъ доходовъ 3).

<sup>1)</sup> Въ поздивниее время, при Алексвъ Михайловичъ, всъ соборы получали царскую ругу,—Уложенія гл. X, стт. 85 fin. и 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О скудости средствъ содержанія приходскаго духовенства у Грековъ сі́т новеля у нипер. Константина Дуки 1065 г.,—у *Цахаріе* въ Jus Graeco—Romanum III, 324.

<sup>3)</sup> Кром'т десятины, законъ о которой мы привели выше, Карлъ надълять еще всё церкви довольно большими участками земли (mansus ecclesiasticus) и затымъ еще постановилъ, чтобы при церквахъ были для причтовъ казенные дома съ казенною прислугою, см. Дюканж. Gloss. Latinit. подъ сл. mansus.—У насъ въ періодъ до-монгольскій пропов'ядывалось, что Богу на служителей алтаря и на

Князья наши, обезпечивъ по западному содержание епископовъ на свой собственный счеть, не обезпечили по западному содержанія назшаго приходскаго духовенства на счеть населенія: весьма трудно туть решать вопрось: что более обязаны были они сделать, -- обезпечить ли духовенство или пощадить населеніе, а также вовсе не можемь мы отвъчать и на другой вопросъ: не хотъли ли они обезпечить духовенство или прямо находили это невозможнымъ. Какъ бы то ни было, во всякомъ случав на эту необезпеченность, на эту скудость средствъ нашего приходскаго духовенства не должно смотреть ложными глазами, а именно-вдаваться въ черезчуръ слезливыя іереміады, что съ приходскимъ духовенствомъ было поступлено у насъ несправедливымъ и жестокимъ образомъ, что оно обречено было у насъ на нищенство и пр. и пр. Карлъ Великій, обезпечивая западное приходское духовенство, соединяль съ этимъ стремление и заботу, чтобы духовенство было образованно, чтобы священники были теми просвещенными пастырями прихожанъ, какъ въ настоящее время это желается

бъдныхъ должно удълять десятую часть ежегодныхъ стяжаній, и люди особенно благочестивые дъйствительно такъ и дълали (одно, принадлежащее періоду до-монгольскому, "поученіе сыномь и дщеремь духовнымь" зав'вщеваеть: "десятину оть всего имънія своего, лучшее отъемъ, дажь Богови, --совокупивъ же ю держи у себе, да отъ того двеши сиротв и вдовицв и странну и попомъ и черицемъ и убогимъ", -- въ Памятин. Павлова col. 125; затъмъ смотри: одно весьма древнее поученіе въ Прибавля. въ Творр. свв. Отцц. ч. XVII, стр. 54, одно весьма древнее наставленіе отца сыну въ Москвитян. 1851 г., № 6, кн. 2, стр. 137, л'ьтописи Лаврентьевскую и Ипатскую-о преп. Өсодосін Печерскомъ подъ 1074 г., о князъ Ярополкъ Изяславичъ-первую подъ 1086 г., вторую-подъ 1087 г., Несторово житіе преп. Өеодосія по изд. Бодинск. въ Чтен. л. 20 fin). Эту нашу вольную десятину должно отличать отъ обязательной десятины западной, а равно должно отдичать ее и оть той нашей десятины, составлявшей жалованье оть квязей епископамь, о которой мы говорили выше.—Въ періодъ до-монгольскій, какъ и во все посл'ьдующее старое время, духовенство наше было крайне подвижно; на этомъ основаніи представляется до ніжоторой степени віроятными предполагать, что при церквахъ были для него казенные или мірскіе дома, ибо иначе священники не успіввали бы строить своих домовъ. Для увеличенія средствъ своего содержанія священнивамь не возбраняются "различныя (частныя) занятія",—7-го Всел. соб. пр. 15 fin., только бы онв не были "безчестныя или презрительныя",—Кареаг. соб. пр. 19 (Трулльск. соб. пр. 9, сfr у Рамми и П. III, 344). У насъ такимъ занятіемъ была торговля (митр. Фотій въ Памятни. Павлова coll. 275 и 284), прямо дозводявшаяся священнивамъ въ Грецін, см. выше, а въроятно-н всъ вообще мъщанско-врестьянскіе ремесла и промысла, ибо имъемъ указанія, что священники занимались у насъ даже звъроловствомъ, см. ниже (а изъ занятій безчестнопрезрительных и строго запрещенных-ростовщичество, - Фотій ibid.).

и требуется отъ нихъ и у насъ или лучше сказать-какой идеалъ относительно ихъ имъемъ въ настоящее время и мы (ибо и доселъ идеалъ еще весьма плохо и весьма мало переходить у нась въ дъйствительность). Ничего подобнаго, въ следъ за Грепіею, не было у насъ: наши требованія отъ священниковъ состояли въ томъ, чтобы они были чуть-чуть грамотны, умёли служить церковныя службы и совершать требы, -- и только 1). Въ этомъ отношеніи между нами и Западомъ совершенно существенное и чрезвычайно важное различіе, которымъ условливается не только различіе церковной исторіи Запада оть нашей, но и исторіи гражданской; различіе это по отношенію къ намъ въ высшей степени печально, ибо результатами его были нравственная невоспитанность народа и наше невъжество (о чемъ обстоятельнъе ниже). Но, отвлекаясь отъ слъдствій и имъя въ виду только то, чёмъ обязывалось быть наше приходское духовенство или только то, что отъ него требовалось, мы вовсе не найдемъ, чтобы оно было у насъ несправедливымъ и жестокимъ образомъ обижено, чтобы оно представляло собою классъ людей бездольныхъ. Относительно способности требовалось нікоторое умініе грамоті, относительно исполненія обязанностей-совершеніе церковныхъ службъ и требъ: люди, отъ которыхъ такъ мало требовалось, имъли ли право на большее обезпеченіе, чёмъ то, какое они у насъ им'вли? Напротивъ, не было ли бы аномаліей и несообразностію, если бы наши священники были обезпечены позападному? Отстранивъ отъ своего мысленнаго взора нынъшнихъ образованныхъ священниковъ (которые впрочемъ имъють болъе претензіи и потребностей людей образованныхъ, чъмъ исполняють свои обязанности, какъ таковые), представимъ, что поставленъ во священники крестьянинъ еле-грамотный и что ему дана тысяча рублей жалованья: не будеть ли это своего рода великой несообразностію? А если это жалованье будеть взиматься съ его прихожань, то не будеть ли это величайшею несправедливостью по отношенію къ последнимъ? Человекъ еле грамотный становился во священники, иначе сказать-браль на себя механическій трудъ служенія церковныхъ службъ и совершенія требъ: за совершеніе требъ онъ получаль плату, которая, какъ бы ни была мала, во всякомъ случав была не ниже механическаго труда, какъ таковаго; церковныхъ службъ священникъ служилъ не более пятидесяти въ году и даже мене, нбо

<sup>1)</sup> Въ Греціи еще Юстиніанъ требуеть оть клириковъ не болье, какъ—чтобы они знали грамоту: κληρικούς ούκ άλλως χειροθονείσθαι συγχωρούμεν, εἰ μὴ γράμματα їσασι (новелла 123, гл. 12, cfr. новеллу 6, гл. 12); обстоятельные ниже.

несомивню, что далеко не всв священники служили объдни каждое воскресенье і), и за это, не говоря о ніжоторой непосредственной плать въ видь подачь на проскомидію, производиль три или четыре сбора съ прихожанъ, -- полагаемъ, что это достаточно. Наши священники были главнымъ образомъ не священники, а крестьяне, священство же было для нихъ, такъ сказать, только добавленіемъ къ крестьянству и добавленіемъ, несомивнию, не безвыгоднымъ (хотя въ размврахъ именно крестьянскихъ, а не дворянскихъ). Весьма возможно, что священники жаловались на свою судьбу, какъ это делають всё люди, но несомивнно то, что охотниковъ идти во священники было великое множество. Съ нъкоторымъ основаніемъ они могли жаловаться на то, что рядомъ съ ними были монахи, которые не были выше ихъ ни въ какомъ отношеніи и которые (далеко не всё впрочемъ) были, въ сравненіи съ ними, относительно житейской обезпеченности, настоящіе господа <sup>2</sup>). Но благополучіе монаховъ создало не правительство искусственнымъ образомъ, и всегда въ этомъ мірѣ такъ, что одни люди возбуждають зависть другихъ...

## VI.

## Отношеніе власти церковной нъ государству и наоборотъ власти государственной къ церкви.

Теперь следуеть намъ сказать объ отношении у насъ церкви къ тосударству и наобороть -- государства къ церкви въ періодъ до-монгольскій.

Власть гражданская обязана матеріально содержать и внёшнимъ образомъ охранять власть церковную. Съ своей стороны эта послёдняя должна представлять собою нравственное начало, которое бы нравственнымь образомь благотворно действовало на власть гражданскую. Сколько знаемъ, наша власть церковная или наше высшее ду-

<sup>1)</sup> Сбг въ Стоглавникъ гл. 5 вопр. 30 и гл. 41 вопр. 31, также Посошкова О скудости и богатствъ стр. 25.

<sup>2)</sup> А еще съ большимъ и совстить съ полнымъ основаниемъ могли они жаловаться на архіереевь за дани, пошлины и вообще поборы ихъ самихъ съ ихъ ближайшими аволутіями или свитами и ихъ десятивнивовъ (до чего хорошо было уже въ періодъ до-монгольскій регентамъ архіерейскихъ півчихъ, видно изъ того, что одинъ таковой регентъ не захотъль пойдти отъ архіерея на службу въ квязю. — Ипатск. лет. подъ 1241, 2 изд. стр. 528 нач.: "словутьный певецъ Митуса").

ховенство періода до-монгольскаго вполнѣ понимало и признавало эту лежавшую на немъ обязанность и старалось выполнять ее по возможности добросовѣстно и усердно.

Періодъ до-монгольскій, иначе періодъ удёловъ, представляеть собою время непрестанныхъ междоусобій князей. Обязанность церковной власти, -- митрополита и епископовъ, состояла въ томъ, чтобы по возможности предотвращать и прекращать эти междоусобія, по возможности поддерживать и возстановлять между князьями мирь, и сколько знаемъ-наши митрополиты и епископы періода до-монгольскаго среди княжескихъ междоусобій всегда и постоянно сознавали себя ничфуь инымъ, какъ миротворцами, и стремились быть таковыми на дълъ, насколько это было возможно. Одинъ митрополить говорить одному князю: скняже, мы есмы приставлены въ Русской землю отъ Бога востягивати васъ отъ кровопролитья > 1); эти слова одного митрополита были девизомъ, если не всъхъ нашихъ митрополитовъ и епископовъ, то несомнънно большей ихъ части. Въ лътописяхъ находимъ мы и всего два примъра, что епископы вели себя недостойнымъ образомъ, не какъ истинные миротворцы, а какъ интриганы 2). Можно допустить, что такихъ интригановъ было и не два, а то или другое нъсколько, въ особенности изъ Грековъ, каковымъ былъ одинъ изъ двухъ упоминаемыхъ въ лѣтописяхъ 3); не невозможное дѣло, что они были не только между епископами, а и между самими митрополитами: но за всемъ темъ на основаніи свид'ьтельствъ такъ же льтописей остается не подлежащимъ сомивнію, что подобные люди составляли только исключеніе и при томъ ръдкое и что собственнымъ и общимъ девизомъ митрополитовъ и епископовъ было именно «востягивати князей отъ кровопролитья» и увещевать ихъ, какъ митр. Николай увещеваль Владимира Мономаха, говоря князю: «молимся, княже, тобъ и братома твонма, не мозете погубити Русьскые земли; аще бо възмете рать межю собою, погани имуть радоватися и возмуть землю нашю, иже (юже) была стяжали отци ваши и деды ваши трудомъ великимъ и храбрьствомъ» 1).

<sup>1)</sup> Митр. Нивифоръ 2-й Кіевскому князю Рюрику Ростиславичу,—въ Ипатск. лът. подъ 1195-иъ г., 2 изд. стр. 460 нач.

<sup>\*)</sup> Епископы Черниговскіе — Аптоній, родомъ Грекъ, — Ипатск. лѣт. подъ 1164-мъ г., и Порфирій, — Лаврент. лѣт. подъ 1187-мъ г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сколько можемъ въ настоящую минуту припомнить, къ двумъ названнымъ отчасти или вполить долженъ быть причисленъ неизвъстный по имени епископъ Перемышльскій самаго времени нашествія монголовъ,—Ипатск. лът. подъ 1241 г., 2 изд. стр. 52 fin.

<sup>4)</sup> Лавр. и Инатск. летт. подъ 1097 г.

Для представителей духовной власти неважно было знать, правъ или неправъ быль князь, поднимавшій оружіе; ихъ забота состояла только въ томъ, чтобы предотвращать кровопролитья, и поэтому они одинаково унимали отъ междоусобій какъ неправыхъ, такъ и правыхъ, указывая последнимъ на то, что они много спасенія примуть отъ Бога и избавять землю свою отъ великихъ бедъ ¹). Бывали случаи, что князья считали себя обязанными поднимать оружіе, бывъ связаны крестнымъ пелованіемъ подать помощь другимъ; тогда представители духовной власти брали грёхъ клятвопреступленія на себя: «на насъ буди той грёхъ, — говорили они находившимся въ подобномъ положеніи князьямъ—сотвори миръ» ²).

Такъ какъ митрополить и епископы, естественно, пользовались наибольшимъ уваженіемъ у всёхъ, то князья, имёя важныя нужды и просьбы до другихъ князей, обыкновенно прибёгали къ ихъ посредству, посылая ихъ послами. И митрополиты и епископы, обыкновенно, не отказывались отъ такихъ посольствъ, но считали ихъ какъ бы своею обязанностію <sup>3</sup>).

На большихт съвздахъ князей, при постановленіи договоровъ особенной важности, митрополить съ соборомъ епископовъ и игуменовъ считались необходимыми, какъ высшіе свидътели ненарушимости даваемыхъ обязательствъ. Въ 1096-мъ г. Владимиръ Мономахъ съ вел. кн. Святополкомъ Изяславичемъ говорять Олегу Черниговскому: «поиди Кіеву, да порядъ положимъ о Русьстьй земли предъ епископы и предъ игумены и предъ мужи отець нашихъ» 4).

Князья утверждали свои обязательства по отношенію одинъ къ другому посредствомъ договорныхъ грамотъ. Чтобы придать этимъ грамотамъ всю ненарушимость, договаривающіеся обыкновенно цъловали кресть изъ рукъ митрополита или епископовъ, отъ чего и грамоты назывались крестными (крестоцъловальными).

<sup>1)</sup> Въ Лаврент. лът. подъ 1149 г. епископъ Переяславскій Евфимій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Івіd. подъ 1127 г.,—весь соборъ іерейскій Кіева вел. кн. Мстиславу, (а объ его поступкъ судъ Татищева—II, 235).

<sup>3)</sup> Случаевь этихъ посольствъ въ лѣтописяхъ увазано много; до чего обычно было возлагать ихъ на епископовъ, показывають слова Владимира Мономаха въ письмѣ въ Олегу Черниговскому: "да еже начнеши каятися Богу и мнѣ добро сердце створищи, пославъ солъ свой или пископа, и грамоту нашиши съ правлою"... Лаврент. лѣт. подъ 1096 г., 2 изд. стр. 245.

<sup>•)</sup> А важнъйшія государственныя діла, и по крайней мірів—въ исключительных случаяхь, были въ Кіеві обсуждаемы въ присутствів и при участіи митрополита и у его св. Софія,—Лаврент. літ. подъ 1147 г., 2 изд. стр. 300 нач.

Много выше мы говорили, что не только для церкви, но и для государства было истиннымъ счастіемъ то, что въ періодъ до-монгольскій митрополитами у насъ были не природные Русскіе, а присыланные изъ Константинополя Греки. Не связанные личными обязательствами и чуждые личныхъ отношеній, митрополиты Греки вели себя истинными пастырями, какъ представители христіанской правды и христіанскаго мира. Но митрополиты изъ природныхъ Русскихъ были бы сторонниками князей, ихъ поставлявшихъ. Слѣдовательно, они не унимали бы князей отъ кровопролитья, а помогали бы имъ въ этихъ послѣднихъ. Не трудно представить себѣ, до какой недостойной и жалкой роли низошла бы тогда церковь и до какой степени это, вмѣсто возможнаго противодъйствія злу, должно было бы ему содъйствовать и его увеличить...

Епископы, какъ чиновники церкви, не могуть быть вместе съ симъ чиновниками государства, ибо невозможно въ одно и то же время двумъ господамъ работати. Но, не бывъ делаемы настоящими чиновниками государственными, епископы въ Греціи были призваны къ чрезвычайно важному косвенному участію въ государственномъ управленіи, чтобы содбиствовать его благу. Питая высокое уваженіе къ сану епископовъ, императоры хотвли имвть въ нихъ какъ бы вторыхъ (я) на провинціяхъ или въ каждомъ изъ нихъ, что называется, собственное императорское око: они поручили имъ высшій надзоръ надъ гражданскими правителями и судьями со всёмъ дёломъ управленія и суда и возложили на нихъ право и вивств обязанность оказывать защиту и покровительство всемъ обидимымъ и угнетаемымъ і). Нетъ сомненія, что и у насъ епископы не были устранены формальнымъ образомъ отъ подобнаго участія въ гражданскомъ управленін, но у насъ не могло быть мъста его приложенію: епископскія канедры у насъ были въ стольныхъ княжескихъ городахъ; следовательно, въ каждомъ епископскомъ городъ у насъ былъ самъ князь и не имълъ нужди въ посредствующихъ надзирателяхъ надъ своими чиновниками и судьями.

¹) См. Неволина О пространствъ церковнаго суда въ Россіи до Петра Великаго,—въ Полномъ собраніи сочиненій, т. VI, стр. 255 sqq (Въ 1080 г. импер. Никифоръ Вотаніатъ указомъ повельть патріарху, чтобы онъ каждую треть года напоминалъ ему—императору о ссыльныхъ, см. у архим. Порфирія въ первомъ Путешествіи на Авонъ, I, 2, 303 sub. fin.—Въ свою очередь однако и гражданскимъ начальникамъ губерній Юстиніанъ поручилъ смотръть за митрополитами и епископами, именно—относительно исполненія тъми и другими императорскихъ указовъ, касающихся церкви,—новелла 137, гл. 6).

Должно думать, что люди, терпъвшіе обиды оть самихъ князей, обращались у насъ къ предстательству епископовъ (какъ въ позднъйшее время видимъ, что опальные бояре ищуть у митрополитовъ печалованія предъ государями, а митр. Никифоръ 1-й, пишущій въ одномъ увъщательно-обличительномъ посланіи къ Владимиру Мономаху: «не опечалися, княже, о словеси (моемъ) или (не) мниши, яко кто приде ко мню печаленз и того ради написахъ ти се» 1), даетъ прямое основаніе предполагать, что существоваль обычай прибъгать въ указанномъ случав къ епископамъ).

Есть еще мірская область, о д'ятельности въ которой епископовъ не только ожидались бы ръчи, но и ожидались бы всего болье,это общественная благотворительность. Въ первенствующее время церкви б'ёдные (посл'ё недолгаго эпизода, когда ихъ совсёмъ въ ней не было, Двян. 4, 34) составляли какъ бы одно съ клиромъ и, состоявъ на попечени предстоятелей церквей или епископовъ столько же, сколько и самые клирики, получали на свое содержание извъстную долю (не менъе 4-й части) изъ доходовъ послъднихъ-добровольныхъ приношеній вірующихъ в дарствованіи епископіямъ недвижимыхъ имѣній сдѣлало ихъ богатыми, епископы обратили эти богатства на то, чтобы учреждать всякаго рода благотворительныя заведенія: больницы, богадівльни для старыхъ и для бъдныхъ, пріюты для воспитанія сиротъ, наши воспитательные дома для незаконорожденныхъ дътей и подкидышей 3), странно-пріимницы Η пр. (νοσοχομεῖα, βρεφοτροφεῖα, γηροχομεῖα η πτωχοτροφεῖα, ορφανοтрофета, ξενοδογετα), такъ что епископамъ, какъ нарочитымъ здателямъ этихъ заведеній, въ Греціи было поручено зав'ядываніе вообще всіми ими, къмъ бы ни были построены и учреждены 4). Наши епископы пе-

<sup>1)</sup> Русски. Достопп. I, 72 sub fin. (Въ позднъйшее время, при особыхъ обстоятельствахъ, и у насъ было такъ, какъ въ Греціи: архіепископы Казанскій и Сибирскій. Относительно извъстнаго печалованія Никона царю Алексъю Михайловичу сfr у Неволина ibid. стр. 258 fin.).

<sup>2)</sup> Bingh. Vol. II, 294, Takme Vol. I, 108.

<sup>\*)</sup> Отъ чего у Грековъ явился обычай подвидывать дѣтей къ церквамъ. Отчасти, кажется, и у насъ существующій такой же обычай долженъ быть объясняемъ не тѣмъ, чтобы у насъ также были при церквахъ воспитательные дома,— ибо ихъ несомнѣнно не было,—а тѣмъ, что дитя отъ церкви и какъ бы сопровождаемое благословеніемъ церкви (даръ Божій) скорѣе найдутся охотники взять.

<sup>4)</sup> Юстиніана новедлы 120, гл. 6, и 123, глл. 16 и 23 (въ Никон. Кормч. гл. 42 л. 313 и гл. 44 л. 351 об.). Что епископы во всякомъ случать сознавали себя обязанными содержать вдовицъ (безпомощныхъ), убогихъ и странствующихъ пришельцевъ— Өеофила Александрійскаго пр. 11, сfr Василія Вел. пр. 24.

ріода до-монгольскаго (какъ и всего последующаго времени) не ознаменовали себя въ этомъ отношении совершенно ничемъ. Не знаемъ, насколько имели бы они охоты соревновать епископамь греческимь, если бы современные имъ епископы греческіе оставались тымь же, чыль были древніе. Но въ Греціи въ нашъ періодъ до-монгольскій епископы были уже только людьми благотворимыми, а не благотворящими, отчасти потому, что ослабъла ревность, а отчасти потому, что объднъла страна, а съ нею и они-епископы. Превосходить же современныхъ епископовъ греческих в и брать въ примъръ древнихъ, --- это было выше нашихъ епископовъ (епископъ Переяславскій Ефремъ, единственный изъ епископовъ періода до-монгольскаго изв'єстный темъ, что им'єль охоту употреблять свои средства,-не столько, въроятно, казенныя отъ канедры, сколько свои собственныя, ибо лично быль человых весьма богатый, на дёла общественныя, вмёсто больницы или богадёльни построиль въ Переяславив греческія бани, т. е. вмісто того, что было бы полезно, построилъ то, что ознакомило бы Русскихъ людей съ греческимъ комфортомъ..., Лавр. лът. подъ 1089-мъ г., Ипатск. подъ 1090-мъ г., а прибавленіе Никоновской літописи къ строенію банному больниць со врачами, --- «всъмъ приходящимъ безмезднаго врачеванія», подъ первымъ изъ указанныхъ годовъ, есть не болъе какъ ея собственное прибавленіе, им'ьющее своимъ основаніемъ то, что ея составитель или самъ думалъ или только хотълъ заставить думать другихъ, что бани-де были построены епископомъ не для ихъ обыкновеннаго назначенія, а съ врачебною цѣлію 1).

Объ отношеніяхъ нашихъ князей къ епископамъ мы говорили выше, что съ одной стороны они показали полное и совершенное усердіе въ дѣлѣ ихъ матеріальнаго обезпеченія, а съ другой стороны вели себя съ ними не совсѣмъ по надлежащему какъ съ чинами церкви: князья, какъ мы говорили, вопреки правиламъ каноническимъ, присвочли себѣ право избранія кандидатовъ въ епископы. Равнымъ образомъ не совсѣмъ каноническимъ представляется ихъ поведеніе и по отношенію къ епископамъ поставленнымъ. Епископъ можетъ быть удаленъ

<sup>1)</sup> Когда нужно было, у насъ твердилось, что "церковное богатстве — нищихъ богатство": но это были однъ простыя слова. Не знаемъ, откуда именео взяты были эти слова, но онъ буквально читаются у Зонары въ толкованіи на 59 апост. правило (есть въ Никон. Кормчей) и на 4 правило 4-го вселенскаго собора и небуквально—въ толкованіяхъ Зонары и Вальсамона на 14 правило Неокесарійскаго собора (первый есть въ Никоновск. Кормчей). См. еще у Дюканжа въ Gloss Graecit. подъ сл. Птшхіка.

съ канедры и отъ должности только после законнаго суда надъ нимъ церковнаго; но князья наши позволяли себъ изгонять епископовъ не только безъ всякаго суда, но даже и вопреки суду церковному. Приводимые летописями примеры такого самоволія князей не особенно многочисленны, но замъчательно, что лътописцы не только не порицають князей за присвоение себъ власти имъ не принадлежащей, но въ нъкоторыхъ случаяхъ и прямо одобряютъ ихъ: изъ этого слъдуетъ, что тогдашнее общественное мивніе Руси двиствительно усвояло князьямъ право самовольнаго обращенія съ епископами. Въ 1156-мъ г. Андрей Боголюбскій хотіль удалить съ канедры епископа Ростовскаго Нестора и послаль его — неизвъстно намъ — съ какими обвинениями, на судъ къ митрополиту; последнимъ после соборнаго и тщательнаго суда епископъ былъ оправданъ і): несмотря на это, Боголюбскій не захотълъ принять его и поставилъ на его мъсто другаго. Этого преемника Несторова, по имени Леона, тоть же Боголюбскій самовольно и безъ всякаго суда прогоняль отъ себя трижды, — въ первый разъ за то, что онъ «умножилъ бяше церкви, грабяй попы», во второй разъ неизвъстно за что, въ третій разъ за то, что онъ началь учить о постъ въ среду и пятокъ, когда случатся въ эти дни Господскіе праздники, не согласно съ темъ, какъ желалъ князь. Въ 1168-мъ г. Черниговскій князь Святославъ самовольно прогналь отъ себя епископа Антонія изъ-за сейчась помянутаго ученія о пості въ среду и пятокь, именно-что епископъ «многажды браняшеть князю всти мясь въ Господскіе праздники»; оправдывая князя въ его поступкъ, лътописецъ обращается съ назиданиемъ къ епископу: «да внимаемъ мы себъ кождо насъ и не противимся Божью закону».

Имъемъ мы одинъ замъчательный случай суда надъ епископомъ, произведеннаго соборомъ князей. Въ 1229-мъ г. оставиль каеедру по причинъ болъзни Ростовскій епископъ Кириллъ I, который, по словамъ лътописца, былъ «богатъ зъло кунами и селы и всъмъ товаромъ 2) и книгами, п просто рещи такъ бъ богатъ всъмъ, яко ни единъ епископъ бывъ въ Суждальстъй области». Въ томъ же 1229-мъ г. былъ съъздъ князей въ Суздалъ; на этомъ съъздъ былъ привлеченъ къ суду оставившій каеедру епископъ и по приговору одного изъ князей, которому въроятно было поручено произнесть его въ качествъ третей-

<sup>1)</sup> Если только, какъ замѣчали мы выше, вѣрить показанію, которое мы въ семъ случаѣ имѣемъ.

<sup>2)</sup> Т. е. деньгами, селами и всякимъ имъніемъ.

скаго судьи, быть лишенъ всего своего богатства. Лётопись по своему обычаю передаеть дёло, къ сожалёнію, весьма не ясно и на вопросъ, за что епископъ быль судимъ и лишенъ богатства, отвёчаеть глухо: «нёкакою тяжею». Весьма вёроятно, князья Ростовскіе обвиняли своего бывшаго епископа, что онъ пріобрёлъ богатство лихоимствомъ и вообще незаконнымъ образомъ. Какъ бы то ни было, судъ этотъ замёчателенъ тёмъ, что епископъ былъ сужденъ и осужденъ князьями какъ простой мірянинъ и гражданинъ, совершенно помимо и безть всякаго участія церковной власти 1).

Если не совсёмъ канонически относились къ епископамъ великіе и удёльные князья, то тёмъ менёе могло быть уваженія къ канонамъ или этой, если позволительно такъ выразиться, каноничности въ вольномъ, республиканскомъ Новгородѣ. Не вдругъ и не весьма скоро вирочемъ случилось, что на мёсто власти митрополитовъ Новгородъ поставилъ по отношенію къ своимъ епископамъ свою собственную земскую власть; не ранёе какъ съ половины XII вѣка онъ началъ самъ избирать своихъ епископовъ и самъ вѣдать ихъ, а дотолѣ принималъ ихъ присыланныхъ изъ Кіева и, сколько извѣстно, не распоряжался ими такъ, какъ сталъ дѣлать это потомъ съ епископами собственнаго избранія. Первое, довольно долгое, время послѣ крещенія Новгородцы, бывшіе еще весьма плохими христіанами, вѣроятно, смотрѣли на своихъ епископовъ болѣе или менѣе индифферентно, — видѣли въ нихъ неземскихъ чиновниковъ, присыланныхъ изъ Кіева, до которыхъ имъ мало дѣла; притомъ же въ это первое время ихъ гражданская или го-

<sup>1)</sup> Патріархъ Константинопольскій Германъ въ посланія 1228 г. въ митр. Кирилу II отнюдь приказываеть, подъ угрозой неразрешимого церковнаго отлученія, всёмъ нашимъ князьямъ огребаться не только отъ святительскихъ судовъ, но и отъ (восхищенія) церковныхъ и монастырскихъ стяжаній,—у Павл. въ Нами. col. 82 fin.. Мы не думаемъ однако, чтобы въ приказаніи патріарха должно было видать действительное свидательство о томъ, будто въ періодъ домонгольскій бывало у насъ, что внязья отнимали недвижимыя имѣнія у епископовъ: это очень невѣроятно и никогда не бывало этого у насъ и впоследствіи (изъ позднейшаго времени мы знаемъ одинъ случай, что не князья, а ихъ бояре, пользуясь обстоятельствами, освоили себъ недвижимыя церковныя имънія: послъ смерти митр. Кипріана и до прибытія митр. Фотія). В'вроятно думать, что до св'ядівнія патріарха дошло (или доведено было) о посягательствъ князей на судъ церковный, причемъ разумъются недоразумънія и споры между государственной и церковной властью изъза предъловъ области суда, и что вмъсть съ судомъ патріархъ говорить и о недвижимых имвніях безь действительнаго повода, но изъ собственнаго опасенія, что посягательство можеть имъть мъсто по отношению и къ нимъ.

сударственная зависимость отъ Кіева была еще настолько велика, что они не могли посягнуть на права митрополитовъ, охраняемыя великими князьями. Затемъ, когда Кіовъ пересталь быть для нихъ указчикомъ въ гражданскомъ отношеніи, а они сами уже настолько стали христіанами, что не только не могли держать епископовъ въ совершенномъ удаленін отъ дёль земскихъ, но и не могли обходиться безъ нихъ въ сихъ последнихъ делахъ, какъ представителей веры, подающихъ или не подающихъ свое благословение и чрезъ то содъйствующихъ или препятствующихъ, они не тотчасъ же присвоили избраніе и в'яданіе епископовъ самимъ себъ потому, что это значило присвоить себъ права митрополита, а всякое правонарушение совершается не вдругь. Вообще, Новгородцы начали сами избирать, а вмёстё съ тёмъ и сами вёдать своихъ епископовъ съ 1156-го г. Передъ темъ епископомъ Новгородскимъ былъ извёстный Нифонтъ, непримиримый противникъ митрополита Климента. Этотъ Нифонтъ ръзко отдъляется отъ ряда предшествующихь ему епископовъ темь, что принималь самое деятельное участіе въ земскихъ дёлахъ Новгородскихъ, и не только Новгородскихъ, но даже и общерусскихъ і). Не знаемъ, условливалось ли это личными государственными талантами и стремленіями Нифонта, или къ его времени положение и авторитеть епископовъ въ Новгородъ стали таковы, что безъ нихъ уже не могли обходиться въ дълахъ земскихъ; какъ бы то ни было, но, отъ чего бы ни зависввшее, это двятельное и рвшительное участіе Нифонта въ дёлахъ земскихъ должно было побудить Новгородцевъ къ тому, чтобы, обходя и забывая каноны церковные, взять епископовъ въ свои земскія руки. Это и поспъшили они сдълать послъ смерти Нифонта, избравъ преемника ему сами народнымъ въчемъ и, разумъется, изъ среды своего собственнаго духовенства. При первомъ приступъ въ введенію новыхъ порядковъ Новгородцамъ благопріятствовали обстоятельства: когда умерь Нифонть, въ Кіевъ не было митрополита, вследствие чего они, сами избравъ епископа, могли оправдываться темъ, что кроме нихъ самихъ некому было избрать послъдняго. Необходимо думать однако, что дъло не обошлось безъ нъкоторой борьбы съ митрополитомъ и что последній не сразу отказался

<sup>1)</sup> Нифонть быль епископомъ съ 1130 г.: въ 1134 г. онъ призываль въ Новгородъ для успокоенія здёшнихъ волненій митр. Михаила, въ 1141 г. ходиль въ Кіевъ съ лѣпшими людьми по новаго Новгородскаго князя, въ 1147 г. ходилъ къ Юрію Долгорукому "мира дѣля", въ 1154 г. ходилъ къ тому же Юрію просить въ Новгородскіе князья его сына; что касается до дѣлъ общерусскихъ, то въ 1135 г. онъ ходилъ въ Кіевъ мирить Кіевлянъ съ Черниговцами.

отъ своихъ весьма важныхъ правъ. Вскорѣ послѣ избранія Новгородцами кандидата на мѣсто Нифонта въ Кіевъ прибылъ митрополитъ изъ Константинополя, именно — въ томъ же самомъ 1156-мъ г.; но избранный кандидатъ, — игуменъ Аркадій, оставался безъ посвященія весьма долго, до 1158-го г. Это не можетъ значить ничего инаго. какъ то, что митрополить не хотѣлъ и отказывался посвятить его. Чѣмъ заставили наконецъ Новгородцы митрополита уступить имъ право избирать своихъ епископовъ, остается неизвѣстнымъ; но гораздо болѣе вѣроятно, что не стойкостью и какими-нибудь угрозами, а по преимуществу обычнымъ для нихъ аргументомъ—деньгами.

Съ 1156-го года въ Новгородъ навсегда водворился обычай избирать епископовъ самимъ—посредствомъ народнаго въча и изъ среды собственнаго духовенства. Изъ восьми епископовъ періода до-монгольскаго, составляющихъ этотъ новый рядъ ихъ, шестеро были избраны единогласно или по крайней мъръ большинствомъ голосовъ, при избраніи же двоихъ споры партій разръщаемы были посредствомъ жеребья, именно—жеребы предполагавшихся кандидатовъ были кладены на престолъ св. Софін и изъ нихъ вынимался одинъ (Весьма можетъ бытъ вирочемъ, что посредствомъ жеребья избраны были не два епископа, а и нъсколькіе, но что только Новгородскіе лътописцы, не желая выставлять волненій, происходившихъ у нихъ по поводу избранія епископовъ, о другихъ случаяхъ умалчиваютъ, сіт въ Новгор. 1-й лът. подъ 1193-мъ г. запись объ избраніи Мартирія).

Несомивнию, что епископы Новгородскіе съ того времени, какъ начали быть избираемы самими Новгородцами, находились въ полной и совершенной власти своего земства. Не всё епископы испытали надъ собой силу и произволь этой власти, потому что не всё доводили себя до этого, но то, что мы знаемъ о нъкоторыхъ, не оставляеть въ этомъ ни малейшаго сомнения. Въ 1211-мъ г. архіепископъ Митрофанъ чемъ-то возбудиль противъ себя гиввъ Новгородцевъ или, какъ говорить летописецъ, «злодей исперва не хотя добра зависть вложи (на него) людемъ, -- и безъ всякаго суда и дальнихъ проволочекъ онъ быль сведенъ съ каеедры и выведенъ изъ города. Черезъ 8 лъть этотъ Митрофанъ снова успъль пріобръсть благоволеніе Новгородцевъ и они, возвращая его на каеедру, занятую другимъ — Антоніемъ, въ мірѣ Добрыней Ядрейковичемъ, сказали сему послѣднему: «иди, куда знаешь» (поиди, идт ти мобо). Послъ смерти Митрофана въ 1223-мъ г. былъ избранъ въ епископы монахъ Хутынскаго монастыря Арсеній, но въ 1225-мъ г. Новгородцы возвратили Антонія,

предложивъ Арсенію снова возвратиться туда, откуда быль взять. Послъ удаленія Антоніева съ каседры за бользнію, въ 1228-мъ г. въ другой разъ избранъ быль Арсеній, но, просидевь весьма недолго въ дворъ архіепископскомъ, буквальнымъ образомъ быль вытолканъ изъ него въ шею и даже спасся отъ смерти только твиъ, что укрылся въ св. Софіи. Новгородскіе літописцы, подобно тому какъ и всі наши летописцы, описывая внешнія событія, не имеють обычая и имеють весьма мало намеренной охоты приподнимать завёсу, за которой скрываются внутреннія пружины. Но по всему видно, что епископы Новгородскіе или эти среди другихъ епископовъ Руси знаменитые владыки были не далеки отъ того, чтобы представлять изъ себя простыя игрушки въ рукахъ партій. Впрочемъ, такъ какъ епископы не стояли и не могли стоять внъ дъль земскихъ, а принимали и должны были принять въ нихъ участіе, то это должно было случиться по необходимости. (Положеніе архіепископовъ Новгородских значительно изм'внилось къ лучшему или точнъе говоря—совсъмъ стало другимъ впослъдствін времени, когда по отношенію къ нимъ Новгородъ сталъ подъ контроль Москвы, т. е. когда въ виду сей последней Новгородцамъ стало невозможнымъ мёнять ихъ такъ, какъ прежде. Заключая отъ этого поздивитало времени, ивкоторые ошибочно судять и о времени древнъйшемъ). Замъчательно, до какой степени наклонны были Новгородцы сдълать гражданскимъ и собственное церковное управление своихъ епископовъ. Архіепископъ Антоній, въ 1225-мъ г. вторично возведенный на канедру, черезъ три года долженъ былъ отказаться отъ нея по бользии онъмънія, которая совстви препятствовала ему исполнять обязанности епископа; не смотря на это, они возводили его на каеедру въ третій разъ, при чемъ для управленія епархіей сажали съ нимъ своихъ двухъ мужей, т. е. иначе сказать-при чемъ управленіе епархіей поручали двумъ мірскимъ людямъ или какъ бы старостамъ, выбраннымь отъ міра.

## VII.

## Быть и общественное положение духовенства. Его мірское (небогослужебное) одъяме.

Въ заключеніе настоящей главы о церковномъ управленіи скажемъ о быть и общественномъ положеніи нашего духовенства высшаго и низшаго и потомъ еще, въ видь археологическаго добавленія, объ его древнемъ небогослужебномъ одъяніи или костюмъ.

Мы говорили выше, что вследствие слишкомъ большой обширности епархій и по ніжоторымь другимь причинамь архіерен наши, въ отличіе отъ архіереевъ греческихъ, пришли къ тому, чтобы сознавать себя по отношенію къ подчиненнымъ начальниками слишкомъ высоковластными. По той же самой причинъ слишкомъ большой обширности епархій и слишкомъ малаго количества ихъ, архіерен наши должны были придти къ тому, чтобы сознавать себя людьми слишкомъ высокопоставленными и знатными, господами самой большой статьи. Въ Грецін, гдъ архіереевъ было безчисленное множество, гдъ каждый уъздный городъ, хотя бы и самый захолустный, подобный нашему Бую, котораго нъкто три года искалъ, имълъ своего епископа, архіереямъ, при всемъ уваженіи, какимъ они пользовались въ обществъ, трудно и неестественно было заразиться и надмиться мижніемъ о себъ, какъ объ избранной знати, ибо знатно только то, что немногочисленно. Но у насъ епископіи обнимали не только цілыя удільныя княженія, но и по нъскольку сихъ послъднихъ. У насъ архіерей не равнялся въ гражданскомъ чиноначаліи начальнику увздному, но по обширности своей области совствить не имъль себт равныхъ между гражданскими администраторами, превосходя этою общирностію области даже и самихъ удъльныхъ князей. Если къ большей части греческихъ архіереевъ шло комическое названіе, употребляемое Григоріемъ Богословомъ о нъкоторыхъ изъ нихъ — микрополитъ і) (аллюзія къ митрополитъ), то напротивъ наибольшая часть русскихъ архіереевъ вмёстё съ Симономъ Владимирскимъ имъли право называть свои епархіи цълыми землями и восклицать о великомъ множествъ находящихся въ нихъ городовъ и о томъ, что-кто ихъ-епископовъ не знаетъ 1). При такомъ положении дъла совершенно естественно было, чтобы архіерен наши сознали себя людьми весьма высокопоставленными и знатными въ обществъ, чтобы они считали себя однимъ изъ самыхъ первыхъ чиновъ въ государствъ. Такъ это и было.

Всякій челов'якь устраиваеть свой вн'яшній быть сообразно съ т'ямь, какъ онъ сознаеть свое общественное положеніе. Челов'якъ знатный устраиваеть свой быть такъ, какъ требуеть его знатность или занимаемое имъ высокое общественное положеніе, ибо знатность обязываеть (noblesse oblige). • Сл'ядовательно, о вн'яшнемъ быт'я нашихъ

<sup>1)</sup> Oratio de laude patris,—взятое у Аристофана изъ комедін Всадники.

<sup>3) &</sup>quot;Кто не въсть мене гръшнаго Симона и сея соберныя церкве красоты Володимерское и другія Суждальскія... колико же имъета городовъ и сель, и десятину сбирають по всей земли той".

епископовъ необходимо думать, что онъ устроенъ быль такъ, какъ быть знатныхъ свётскихъ людей, т. е. съ представительностію и пышностію этихъ последнихъ. У летописцевъ мы находимъ одно свидетельство, которое положительно подтверждаеть то, что мы считаемъ нужнымь предполагать, какъ въроятное. Авторъ Ипатской летописи. разсказывая подъ 1241-мъ г., какъ епископъ Перемышльскій, зам'вшанный въ политическія смуты, хотівь біжать, быль поймань чиновникомъ Галичскаго князя, говорить: «удоси (успъль захватить) владыку и слуги его разграби гордые и тулы ихъ бобровье раздра и прилбицъ ихъ волчье и борсуковые раздраны быша». Если слуги были горды, то ясно, что они сознавали себя слугами знатнаго господина; еслиони были отлично одёты во всевозможные мѣха, то ясно, что у этого знатнаго господина вившній быть поставлень быль на соотв'ятствующую ногу. О бъдъ, постигшей Перемышльского епископа, авторъ лътописи, какъ очевидно, сообщаеть съ здорадствомъ и смыслъ его ръчи такой: вы сознавали и вели себя слишкомъ знатными, то воть же вамъ! Епархія Перемышльская была далеко не изъ обширнівшихъ, а следовательно и не изъ знативишихъ и богатейшихъ; если въ приведенныхъ словахъ является передъ нами какъ знатный человъкъ епископъ Перемышльскій, то необходимо думать то же самое и еще болъе и обо всъхъ епископахъ 1.

<sup>1)</sup> Съ какою, напротивъ, совершенною и крайнею простотой жили греческіе епископы X въка, см. Ліутпранда Legatio, § 63 (ipsi vendunt, ipsi emunt, ostia ipsi claudunt, ipsi aperiunt, ipsi dapiferi, ipsi agasones, ipsi capones: сами продають, сами покупають, сами запирають двери, сами отворяють, сами себь оффиціанты за объдомъ, сами себъ конюха, сами себъ спальники, т. е. вообще слуги комнатные). Иные -епископы греческіе обходили свои епархін пішкомъ, — Вальсам. у Рами и П. IV, 545.-У митр. Георгія читается: "аще епископъ носить ястребъ на руцѣ, а не молитвеникъ (вар. молитовникъ, — чётки, лестовку) да извержется " (§ 121). Следовательно, бывали такіе епископы, которые вместе съ боярами или сами по себь занимались обычною въ то время ястребино-соколиною охотою. Епископъ Новгородскій Өеодоръ въ 1069 г. быль уядень своимь исомь и съ того умеръ. Конечно, нельзя думать туть о маленькой комнатной собачкъ и не невозможно подозрѣвать, что епископъ имѣль охотничью стаю псовъ. Слова митр. Георгія дають знать, что такъ называемые "свътскіе" наши епископы до-монгольскаго періода должны быть представляемы на манеръ современныхъ имъ епископовъ западныхъ (о которыхъ см. Гизелера К.G. II, 2, 4 Aufl. S. 281 sqq).—Считаемъ не излишнимъ упомянуть объ одной черть вившияго быта архіереевь, которая сама по себь безразлична, но которая можеть служить нагляднымь доказательствомь, до какой степени въ сужденіяхъ о томъ, что прилично и неприлично, играетъ простая привычка. Если бы въ настоящее время пришлось увидать архіерея, вдущаго на лошади вер-

(Приведенныя нами выше слова о слугахъ архіерейскихъ съ одной стороны и посредственнымъ образомъ представляють собою свидътельство о бытъ ихъ господъ, а съ другой стороны и непосредственно говорятъ о нихъ самихъ. Изъ приведенныхъ словъ оказывается, что слуги архіерейскіе съ весьма древняго времени были все тъмъ же, чъмъ мы знаемъ ихъ по сю пору: отлично одъты на счетъ священниковъ и одновременно съ тъмъ чрезвычайно горды и нахальны съ тъми же священниками. Послъ приведенныхъ классическихъ словъ о нихъ Ипатской лътописи припоминаются другія классическія слова, сказанныя въ Пегровскомъ Регламентъ: «слуги архіерейскіе обычнъ бываютъ лакомые скотины и гдъ видитъ власть своего владыки, тамъ съ великою гордостію и безстудіемъ какъ татаре на похищеніе устремляются», а затъмъ живой ихъ не гибнущій примъръ)...

Между приходскими священниками нужно различать священниковь столичныхь, разумъ́я подъ таковыми священниковъ всѣхъ удѣльныхъ городовъ, священниковъ городскихъ нестоличныхъ и священниковъ сельскихъ.

Если всякій легко догадывается, что должно думать о посліднихь, то, напротивь, далеко не всякій ожидаеть того, что нужно думать о первыхь. Священники столичные или городовь удільныхь занимали весьма почетное общественное положеніе и играли весьма важную общественную роль, такъ что составляли весьма різкій контрасть съ священниками сельскими. Діло, не совсімь ожиданное, изъясняется однако очень просто и естественно. Князья съ составлявшими ихъ

хомъ, то всякій, конечно, нашоль бы это въ высшей степени страннымъ и неприличнымъ; а между темъ архіерен наши тодили верхомъ не менте, какъ до конда XVII въка. Въ Греціи древней и старой обыкновенная тада была — верховая; а поэтому и архіерен, вивств со всеми другими, вздили верхомъ, какъ вздять и до сихъ поръ (употреблявъ и до сихъ поръ употребляя изъ двухъ верховыхъ животныхъ — лошади и осла по преимуществу (и христоподражательно) скромнъйшее (изображение Іоанна Златоустаго, ведомаго въ ссылку и вдущаго верхомъ на ослъ. тогда какъ сопровождающій его стражъ на лошади, —въ Менологіи импер. Василя подъ 13-мъ Ноября, І, 184; самъ Златоустый говорить: епіскопос епі босо окета, у Монфок. XI, 796). Если бы у насъ во времена. Владимира между внязьями и боярами были въ обычав кареты (которыхъ впрочемъ еще и вообще не было), то архіерен наши, весьма віроятно, не по подобію архіереевъ греческихъ, а по подобію своихъ князей и бояръ, стали бы твадить въ каретахъ. Но и у насъ, какъ въ Греціи, верховая взда была и оставалась обычной до позднайшаго времени. А поэтому и у насъ, такъ же вакъ въ Греціи, архіерен вийсти съ другими іздили верхомъ.

дворы боярами съ одной стороны и священники съ другой стороны представляли собою тогдашнихъ людей образованныхъ; но образованіе однихъ и другихъ не было розное, а было одно и то же, именно----сб-разованіе церковное или начитанность въ церковныхъ учительныхъ книгахъ. Несомивнио или, по крайней мврв, болве чвмъ ввроятно, что князья съ боярами были болве образованны, чвить священники; но такъ какъ они были люди светскіе, а образованіе было церковное, то естественно, что настоящими хозяевами въ немъ они считали не самихъ себя, а священниковъ. Такимъ образомъ, въ качествъ высшихъ представителей тогдашняго общаго всёмъ и одного для всёхъ образованія или въ качеств'в тогдашнихъ людей самыхъ образованныхъ, священники и должны были получить мёсто въ придворныхъ обществахъ княжескихъ. Священники и придворные люди, --- это повидимому слишкомъ странно; но чтобы не казалось это слишкомъ страннымъ, нужно нісколько отрівшиться оть теперешних в понятій. Въ то древнее время, о которомъ говоримъ, священникъ вовсе не казался въ свътскомъ обществъ, какъ это теперь, чъмъ-то попавшимъ совствиъ не въ свое место, какимъ-то пестомъ, замешавшимся въ ложкахъ.

Священниковъ ввелъ въ высшее придворное общество креститель Руси св. Владимиръ, который, по свидетельству монаха Іакова, когда устроиваль у себя объды и пиры, поставляль три трапезы и изъ нихъ первую митрополиту съ епископами и съ монахами и со священниками і). Восхваляя добродітели послідующих внязей, літописцы почти постоянно называють ту ихъ добродетель, что они «излиха (паче мъры) чтяху чернеческій чинъ и поповскій (іерейскій чинъ и мнишскій)». Свое почтеніе къ чернеческому или мнишескому чину князья выражали темъ, что почасту приходили въ монастыри и принимая съ одной стороны духовныя наставленія, съ другой стороны предлагали монахамъ обильныя учрежденія (обстоятельніве скажемъ ниже, когда будемъ говорить о монастыряхъ): необходимо думать, что подобнымъ образомъ свое почтеніе къ іерейскому или поповскому чину они выражали темъ, что призывали священниковъ къ своимъ княжескимъ трапезамъ. О такомъ предметв, какъ трапезованія или пированія священниковъ у князей мы, конечно, не находимъ нарочитыхъ речей у летописцевъ. Но мы находимъ у нихъ известія объ этомъ въ рвчахъ ненарочитыхъ, случайныхъ, известія при томъ такія, которыя дають знать, что общество священниковъ составляло обычную

<sup>1)</sup> Cm. выше стр. 242 fin..

компанію князей. Авторъ Ипатской літописи, разсказывая подъ 1150 г. о внезапномъ нападеніи на Білгородъ враговъ, чуть было его не взявшихъ, говоритъ, что въ то время князь Білгородскій пировалъ у себя во дворців съ боярами и Білгородскими священниками ').

Принадлежавъ къ придворному обществу князей въ качествъ высшихъ представителей тогдашняго образованія, священники играли весьма не маловажную роль при дворахъ княжескихъ, въ ихъ дёлахъ государственныхъ, и какъ люди деловые. При людяхъ знатныхъ всегда предполагаются незнатные дъльцы. Впослъдствіи времени мы видимъ при князьять такими дёльцами ихъ дьяковъ. Но въ періодъ до-монгольскій эти люди, по своему первоначалу весьма не высокіе, простые писцы, еще не успъли составить себъ репутаціи и еще не успъли занять положенія, — въ періодъ до-монгольскій такими дёльцами при князьяхъ были священники. Не состоя, разумвется, оффиціально на службъ у князей, они принимали въ дълахъ государственныхъ весьма дъятельное и весьма большое участіе какъ частные дъловые люди или временно призывавшіеся или можеть быть даже и постоянно участвовавшіе только въ качеств'й д'яятелей и сов'єтниковъ неоффиціальныхъ, приватныхъ. Имъя въ нашей гражданской исторіи чрезвычайно скудныя свёдёнія по отдёлу внутренней государственной жизни, мы не можемъ изобразить этого участія священниковъ въ дёлахъ государственныхъ съ достаточной полнотой. Но что оно было и было весьма значительно и важно, это не подлежить никакому сомненію. Мы имеемь положительныя свёдёнія, что, выражаясь нынёшнимь языкомь, министерство иностранныхъ дъль почти совершенно находилось въ ихъ рукахъ, что они были у нашихъ удёльныхъ князей своего рода Ришелье и Мазарини. Между удъльными князьями, по причинъ ихъ множества, были непрестанныя распри и ссоры, и следовательно постоянныя дипломатическія сношенія. Для таковыхъ сношеній до такой степени преимущественно употреблялись въ періодъ до-монгольскій священники, что на тогдашнемъ дипломатическомъ языкъ попъ и посолъ были синонимами и что въ международныхъ договорахъ попамъ усвояются тъ же самыя преимущества, что и посламъ 2).

<sup>1) &</sup>quot;Въ тоже время Борисъ (князь Бѣлгородскій, сынъ Юрія Долгорукаго) пьяшеть (по-просту пьянствоваль) въ Бѣлгородѣ на сѣньници съ дружиною своею и съ попы Бѣлогородскыми", 2 изд. стр. 288. Галичскій князь Владимиръ Ярославичь отняль у попа жену и сдѣлаль ее своей женой (та же лѣт. подъ 1188 г., стр. 444): попадья успѣла понравиться князю, конечно, на одномъ изъ его пировъ.

<sup>2)</sup> Въ договоръ Смоленскаго князя Мстислава Давыдовича съ Нъмпами 1228 г.: "аже послови пригодится пакость или попови, во всякой обидъ за два че-

Что священники иногда достигали чрезвычайно большаго вліннія, что ихъ дѣти и внуки иногда выходили въ весьма знатные люди, въ самые большіе бояре, на это мы имѣемъ свидѣтельствъ немного, но всетаки имѣемъ. Подъ 1240-мъ г. въ Ипатской лѣтописи ) повѣствуется о Галичскомъ бояринъ Судьичъ, который по происхожденію быль поповъ внукъ и который, вмѣстъ съ другимъ бояриномъ, заправлялъ всей землей Галичской, будучи больше въ ней самого князя 2).

Священники городскіе нестоличные, по всей въроятности, представляли изъ себя то же самое, что въ настоящее время, —людей уединенныхъ, живущихъ по преимуществу между самими собой и составляющихъ какъ бы особое общество въ обществъ. Не играя какойлибо видной роли въ послъднемъ, просительно смотря въ руки людей богатыхъ и слъдовательно будучи усиленно съ ними почтительны, они въ то время не были и чъмъ нибудь слишкомъ страдательнымъ 3).

Какъ нѣчто именно страдательное должны быть представляемы священники сельскіе. Мы еще сами помнимъ то время, когда священникъ сельскій трактовался всёми господами и всёми начальниками свѣтскими, нисходя книзу до становаго включительно, немного лучше лакея. Въ XVII вѣкѣ, отъ котораго больше или меньше можно заключать ко всему вообще Московскому времени, какъ мы имѣемъ свидѣтельства '), не только бояре, но даже и боярскіе люди считали сельскаго священника за человѣка, съ которымъ всего менѣе

довъка платити зань",—Русски. Достони. II, 251 fin.; въ договорѣ Новгородцевъ съ Нѣмцами ок. 1195 г.: "оже убъють таль или попъ Новгородские или Нѣмецкие Новъгородѣ, то 20 гривенъ серебра за голову",—у Напіерскаю № 1-й (b) fin.; еще см. у Шарамевича въ Исторіи Галичск. княжества стрр. 69 и 80. О попахъ послами во внутреннихъ сношеніяхъ см. Ипатск. лът. подъ 1146-мъ г. стр. 236, 1161 г. стр. 352, 1170 г. стр. 369, 1180 г. стр. 419, 1202 г. стр. 481; Новгор. лът. І подъ 1215 г., въ Полн. Собр. III, 33. Какъ кажется, сюда же относится пословица: "попа послать стыжуся, а самъ идти боюся".

<sup>1)</sup> Стр. 525 нач..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) И въ Грецін лица духовныя, впроченъ не священники, а архіерен и монахи, весьма нерѣдко были употребляемы императорами въ гражданскихъ дѣлахъ, см. у *Рами* и *II*. II, 229 и III, 349.

в) Въ настоящее время между священниками городскими бывають исключения людей свётскихъ, вращающихся въ мірскомъ обществе и предающихся всёмъ мірскимъ удовольствіямъ. Должно думать, что въ древнее и старое время такія исключенія бывали чаще, ибо въ древнее и старое время, при гораздо большей вообще близости священства къ обществу, это не могло составлять. такой странной рёзкости, какъ въ настоящее время.

<sup>•)</sup> См. у Соловьева въ Исторін т. XI, 2 изд. стр. 254 fin..

перемониться. Необходимо думать, что и въ періодъ до-монгольскій сельскій священникъ быль все тёмъ же жалкимъ паріемъ, какимъ мы его знаемъ во все послёдующее время. Тогда было еще особенное обстоятельство, которое долженствовало приводить къ тому, чтобы всё сколько-нибудь господа трактовали сельскихъ священниковъ совершенно какъ лакеевъ. Тогда существовало злоупотребленіе, чтобы господа ставили въ свои домовые и въ свои вотчинные священники своихъ рабовъ или холоповъ, которыхъ удерживали въ рабствё и послё посвященія. Обращаясь съ этими своими священниками какъ съ своими лакеями, ибо дёйствительно были таковыми, господа естественно должны были сдёлать привычку обращаться какъ съ настоящими лакеями и со всёми вообще сельскими священниками ¹).

Скажемъ о мірскомъ или небогослужебномъ одівній духовенства. Въ Греціи не поздніє, какъ съ того или другаго времени до 6-го вселенскаго собора (691 г.) было узаконено или вошло въ обществі, одівались въ свои особенныя одежды, ибо въ правилахъ этого собора читаемъ: «никто изъ числящихся въ клирів да не одівается въ неприличную одежду, ни пребывая во граді, ни находясь въ пути: но всякій изъ нихъ да употребляеть одежды уже опреділенныя для состоящихъ въ клирів» (στολαίς χεγρήσθω ταίς ήδη απονεμηθείσαις 1). Это узаконеніе или этоть установившійся обычай должно понимать—во-первыхъ, не такимъ образомъ, чтобы для священниковъ или ими самими были изобрітены какія-нибудь новыя одежды (новая форма), а такимъ, что изъ многихъ видовъ одеждъ, существовавшихъ у мі-

¹) Но и сами архіерен, какъ изв'єстно, обращались съ жалкими сельскими священнивами нисколько не лучше, чёмъ кто либо другой.— Что касается до побочныхъ занятій сельскихъ священниковъ, то митр. Георгій даеть знать, что быле даже такіе священники, которые замимались промысломъ зв'єровщичества или зв'єроловничества, ибо говорить въ своихъ Правилахъ: "аще понъ ловить зв'єри или штици, да извержется сана", § 120 (впрочемъ, этоть промысель слишкомъ страненъдля насъ—московскихъ Русскихъ, а въ Малороссіи, какъ приходилось намъ читать, равно какъ напр. въ Болгаріи, и до сихъ поръ есть священники охотники).

<sup>2)</sup> Пр. 27. Ранве 6-го всеменскаго собора Евсевій Кесарійскій въ жизни Константина (вн. І, гм. 42) даеть знать, что епископы носим особую одежду, но онъразумветь, кажется, не столько ея форму, сколько качество, именно—онъ говорить, что "епископы по одеждв казались ничтожными" (ἀνδρες εὐτελεῖς τὴ τοῦ σχήματος περιβολὴ. Объ одеждв священниковъ до 6-го всеменскаго собора cfr у Бимима П, 417 sqq.). Выраженіе правила соборнаго "уже" (ἤδη) даеть какъ булто знать, что особая одежда у священниковъ явилась незадолго передъ твиъ.

рянъ, имъ быль присвоенъ, или они сами себъ усвоили, одинъ извъстный видъ наиболъе для нихъ приличный; во-вторыхъ—объ одеждахъ не всъхъ вообще, а только выходныхъ или публичныхъ, подразумъвая, что одежды домашнія, невидимыя подъ выходными, оставлены произволу каждаго.

Въ настоящее время священники наши имъють двъ выходныя или публичныя одежды—подрясникъ и рясу. Но нынъшняя ряса по своему происхожденію весьма поздняя, у Грековъ явившаяся только уже во времена турецкія (бывъ ими заимствована именно отъ Турокъ), а нами усвоенная отъ Грековъ только уже въ продолженіе первой половины XVII въка, и до ея появленія выходныхъ одеждъ у священниковъ была одна, — та, что нынъ составляетъ подрясникъ, который до нынъшней рясы не назывался рясою, каковое названіе есть собственно названіе одной изъ одеждъ монашескихъ, но у Грековъ назывался иматіемъ, а у насъ однорядкою 1. Этотъ иматій, наша старая однорядка и нашъ нынъшній подрясникъ, быль выходною или публичною одеждою не только священниковъ и діаконовъ, но и всъхъ клириковъ, т. е. и чтецовъ и пъвцовъ 2).

Иматій, какъ одежда собственно такъ называвшаяся и національная у Грековъ съ древнѣйшихъ временъ, представлять собою безрукавную накидку или плащъ. Но у Грековъ позднѣйшихъ или византійскихъ былъ еще другой иматій, принадлежавшій ко многочисленному разряду одеждъ, заимствованныхъ съ Востока, и называвшійся иначе каввадіемъ (хαββάδιον) 3, который составлять одежду не накидную, а надѣвальную и рукавную. Этотъ послѣдній иматій, будучи спитъ изъ черной матеріи, употреблялся какъ одежда траурная 4). Необходимо думать, что, какъ таковую одежду, и усвоили себѣ священники второй иматій, т. е. что изъ одеждь, употреблявшихся въ міру, они избрали одежду траурную, поелику она всего болѣе имъ приличествовала, какъ одежда наиболѣе скромная и степенная (подобно

<sup>1)</sup> О названіи у Грековъ см. *Дюканжа* Gloss. Graecit. подъ сл. інфтюм, о названіи у насъ—ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сумеонъ Солунскій De sacris ordinationibus, у *Миня* въ Патрол. t. 155, col. 396.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Священническій иматій, о которомъ мы сейчась говоримъ, въ письменныхъ памятникахъ называется иматіемъ, а въ общежитіи назывался и досель называется у Грековъ каввадіемъ, *Византія* Кшуотаутічоот. III, 403.

<sup>4)</sup> О траурномъ иматіи— Дюканжа ibid.; что онъ быль нашъ рукавный, видно изъ того, что на него над'явалась безрукавная мантія, которая не над'явалась на другія безрукавныя одежды.

тому, какъ у насъ женщины богомолки и читалки носять траурное платье). А во всякомъ случав ихъ иматіи долженствовали имъть траурный цвъть—черный или темнокрасный  $(\delta\xi \dot{\omega}_{\varsigma})$  1.

Объ иматіи священниковъ и всёхъ клириковъ довольно много говорить Сумеонъ Солунскій 2). Но онъ не настолько обстоятельно описываеть его форму, чтобы можно было сказать, насколько она была тождественна съ формою нынъшнихъ подрясниковъ. Онъ называетъ иматій одеждою рукавною (μετά τοῖς μανικίοις), длинною до пять и широкою (но не съ широкими рукавами, какъ неправильно толкують Сумеона нъкоторые), изъ стана съ рукавами представляющею кресть (σταυροῦ δὲ τύπον ἐπέχει τῷ μήχει τε καὶ τοῖς μανικίοις). Γοβορα, чτο чтецы препоясывали свой иматій и не говоря того же о священникахъ, при томъ говоря о первыхъ съ поясненіемъ, почему они такъ дълали: «поелику ихъ должность-служить», Сумеонъ Солунскій даеть знать, что священники не имъли обычая носить по иматіямъ поясовъ, какъ носять ихъ въ настоящее время по подрясникамъ (каковой обычай ношенія должень быть считаемь заимствованнымь оть монаховь одновременно съ тъмъ, какъ вмъсть съ ними священники начали носить нынъшнія рясы). Въ нашихъ русскихъ лицевыхъ или украшенныхъ миніатюрами рукописяхъ мы находимъ изображеніе священническаго иматія, по нашему-однорядки, изъ того времени, когда еще овъ не имълъ поверхъ себя нынъшней рясы и составлялъ единственную выходную или публичную одежду священниковъ, -- такова извъстная намъ рукопись съ лицевымъ житіемъ преп. Сергія Радонежскаго второй половины XVI въка, находящаяся въ библіотекъ Троицкой Лавры и изданная последнею въ литографическомъ снимке въ 1853-мъ г. («Житіе преподобнаго и богоноснаго отца нашего Сергія Радонежскаго и всея Россіи чудотворца. 1853 года. Въ литографіи Свято-Троицкія Сергіевы Лавры»). Много разъ изображенный въ рукописи, иматій представляеть собою длинный до пять и довольно широкій или

¹) Сумеонъ Солунск. ibid.. Не въ качествѣ траурной одежды, бывъ сшить изъ матеріи не чернаго цвѣта, а всякихъ свѣтлыхъ цвѣтовъ, священническій иматій, подъ именемъ каввадія, въ послѣднее время имперіи былъ носимъ императорами, сенаторами и другими сановниками (Сумеонъ Солунск. ibid. и Кодинъ De officiis Constantinopolitanis, гл. 4,—Константинъ Порфирогенитъ упоминаетъ о каввадіи, но носившемся не самими Греками, а о какомъ-то носившемся иностранцами, находившимися у нихъ на службѣ, De ceremm. у Миня въ Патр. t. 112, р. 1376), а постѣ падевія имперіи до недавняго времени и всѣми вообще (желающими) мірянами, Византія Кшуотаутіуо́т. III, 403.

<sup>2)</sup> Въ указанномъ выше мѣстѣ.

просторный халать, съ прямымъ станомъ или безъ таліи, съ довольно широкимъ откладнымъ воротникомъ, закругленнымъ на концахъ или какъ говорять—шалью, съ рукавами совершенно такими, какъ у ны-нѣшнихъ подрясниковъ, именно съ концами, плотно обхватывающими кисти рукъ на подобіе поручей, застегнутый отъ ворота до подола на длинный рядъ пуговицъ (лл. 15 об., 59 об., 332 sqq ¹). Отъ иматія, по нашему старому—однорядки, въ сейчасъ указанномъ видѣ, нашъ нынѣшній подрясникъ, составляющій этотъ иматій — однорядку, отличается тѣмъ, что имѣетъ талію, что воротникъ вмѣсто отложнаго довольно большаго имѣетъ маленькій, стоячій, и что не застегнутъ по поламъ. У Грековъ болѣе, чѣмъ у насъ, подрясникъ или иматій сохранилъ свою древнюю форму: воротъ его у нихъ, такъ же какъ и у насъ, маленькій, стоячій, но станъ прямой безъ таліи и ширина — древняя: не застегиваясь на рядъ пуговицъ до самаго подола, онъ застегивается у нихъ на такой (весьма частой) рядъ отъ ворота до пояса-

<sup>1)</sup> Оть этого последняго обстоятельства, какъ должно думать, иматій и подучиль у нась название однорядки, т. е. одежды, застегнутой на одинъ рядъ пуговицъ (какъ называлась у насъ и мірская, весьма похожая на него, одежда). А что онъ назывался у насъ однорядкой, см. автобіографію протопопа Аввакума, -- разсказы о разстриженияхъ (съ протопопа Данила содрали однорядку и кафтанъ, последній-нынешняя ряса) и челобитную попы Нивиты, выписки изъ которой въ стать в покойнаго К. И. Невоструева "О скуфь и камилавки", напечатанной въ Душепол. Чтен., въ Декабрской книжкъ 1867-го г. и въ Мартовской кн. 1868-го г. (также въ описаніи домовой казны патр. Никона, пом'єщенномъ во Временник' Общ. Ист. и Древи., кн. XV, стр. 61: "поповскія однорядки").—Невоструєвъ указываеть еще изображеніе священника въ однорядкі въ Собраніи рисунковъ къ путешествію Майерберга, изданномъ въ 1827-мъ г. Мы не имбемъ подъ руками этихъ рисунковъ; но если въ нихъ не согласно съ нашею рукописью, то должно давать большую въру ей, а не имъ. - На нашихъ рисункахъ священникъ, какъ это у Сумеона Солунскаго, не препоясанный по однорядка поясомъ. — Иматій греческихъ императоровъ, называвшійся каввадіемъ, по своей форм'я представляль то же самое, что на нашихъ рисункахъ и что мы сейчасъ описали, -- длинный халатъ съ прямымъ станомъ или безъ таліи и узкими рукавами (подъ именемъ кабата греческій каввадій быль въ числ'є одеждь нашихъ русскихъ царей и им'єль ту же форму, что выше; а другая одежда нашихъ царей, имъющая тотъ же станъ, но широкіе рукава, какъ у саккосовъ или у рясъ, есть не греческій каввадій, за который ошибочно иными принимается, а греческій императорскій саккосъ и называлась у насъ платномъ, при чемъ наше названіе, можеть быть, изъ другаго греческаго названія саквоса-валитом, см. Савваитова Описаніе старинныхъ царскихъ утварей, одеждъ и пр., СПБ. 1865, подъ сл. платно, стр. 240, cfr указатель къ "Выходамъ государей"). Сутана (sutana) католическихъ священниковъ, составляющая ихъ выходную одежду, которую мы знаемъ только по описаніямъ, но не по хорошимъ рисункамъ, какъ кажется, есть совершенно одно и то же съ нашей однорядкой.

У насъ послѣ появленія нынѣшнихъ рясъ однорядки съузили и начали дѣлать съ таліей, нѣтъ сомнѣнія, затѣмъ, чтобы устранить неудобство ношенія двухъ широкихъ одеждъ (т. е. нынѣшней рясы и однорядки въ древней формѣ); а у Грековъ, у которыхъ этого не сдѣлано, такое неудобство устраняется тѣмъ, что подъ подрясникъ на таліи продѣвается тесьма, которая собираеть его назади въ складки (какъ въ нашихъ солдатскихъ шинеляхъ; тесьма есть и у нашихъ подрясниковъ, только съ другимъ назначеніемъ); вороть передѣланъ изъ большаго отложнаго въ маленькій стоячій, очевидно, потому, что первый не имѣеть смысла и представляеть неудобства при другой сверху одеждѣ; застегиваніе по поламъ у насъ уничтожено вполнѣ, а у Грековъ отчасти — или, независимо оть нынѣшнихъ рясъ, потому, что стѣсняло шагъ, или же—если въ зависимости оть нихъ, то потому, что эти послѣднія приняли на себя обязанность закрывать нижнее платье, къ чему служило оно.

Сейчасъ сказанное нами о форм'в иматія относится къ позднівішему времени въ Греціи и у насъ. Но въ древнее время онъ имълъ у Грековъ еще одну существенную особенность, которую первое нъкоторое время, можеть быть, сохраняль и у насъ. Классическіе Греки не знали нашихъ рукавныхъ одеждъ сь разръзаннымъ передомъ или съ полами; у нихъ одежды были-или безрукавные плащи, накидки, или рукавныя рубахи съ глухими передами (наши діаконскій стихарь, архіерейскій саккось). Такъ было это и у первыхъ Грековъ византійскихъ, а когда вошло у нихъ въ обычай разрезывать переда у рукавныхъ одеждъ (или делать рукавныя одежды съ разрезанными передами), остается намъ неизвъстнымъ. Вмъсть съ другими рукавными одеждами и нашъ священническій иматій быль первоначально у Грековъ одеждою глухой, длинною и широкою рубахой, тъмъ же колоколомъ, что древняя богослужебная риза, только съ рукавами, и былъ разръзанъ съ переду,--явился одеждою съ полами, только въ позднъйшее, неизвъстное намъ, время (отъ разръза Греки не сразу перешли къ свободной распашкъ, а отсюда и рядъ пуговицъ, на которыя иматій, подобно какъ и другія одежды, застегивался отъ верху до низу). Если случилось это не прежде принятія нами христіанства, а уже послъ сего, то весьма возможно, что и у насъ нъкоторое время онъ оставался въ томъ же видъ одежды глухой, надъвавшейся черезъ голову (какъ это осталось въ Греціи и у насъ со всёми одеждами богослужебными 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Златой Чепи Троицкой Лавры XIV в., № 11, есть статья: "Слово святаго Василья, толеъ ученичьскаго (священническаго) чина: что есть ерей и по кон-

Зная, какъ у нынъшнихъ нашихъ священниковъ имъеть себя дъло съ рясами (нынъшними), конечно, никто не подумаеть, чтобы древніе наши священники всь и всегда непремьню ходили въ однорядкахъ и чтобы вообще они были въ древнее время къ своей особенной одеждь тымь же, что напр. у насъ въ настоящее время военные къ мундиру. Если и до сихъ поръ сельскіе священники надівають рясу только за объдню въ воскресенья и въ большіе праздники, а во многихъ еще мъстахъ только въ одни послъдніе; если еще и до сихъ поръ въ домашнемъ быту только немногіе изъ нихъ употребляють заобычно и постоянно подрясникъ, а большинство, смотря по времени года, или довольствуется рубахой или носить тв же кафтаны, что и крестьяне: то, конечно, соответствующимъ образомъ должно думать и о період'в до-монгольскомъ. Въ Гредін съ Болгаріей и въ Сербін до недавняго времени большинство сельскихъ священниковъ вовсе не знало, что такое священническія одежды, ходило и служило въ тъхъ же самыхъ одеждахъ, что и всв сельчане, и отличалось отъ последнихъ только поповской каной или поповскимъ головнымъ покровомъ. Со всею вероятностію следуеть думать, что и у нась было такъ въ старое и тымъ болые въ древнее время (о важности у насъ поповской скуфы, указывающей на то, что въ ней полагалось поповство, см. ниже) <sup>1</sup>.

ему желанію глаголеть (sic) священникъ, что есть остриганіе глава (sic) его, что есть манатья его"... л. 34 об., чёмъ дается подозрѣвать, что священники носили мантіи. Но въ самой стать в ни о какой мантіи ничего нёть и вѣроятно авторъ хотѣлъ сказать о мантіи архіерейской (ибо священникомъ онъ называеть далье архіерея, дъйствительнаго священника называя ереемъ и прозвутеромъ).

<sup>1)</sup> У Гоара въ Евхологін и у Гейнекція въ Abbildung d. alten und neuen griechischen Kirche помъщено изображение греческого священника въ имати или каввадін (въ объясненіяхъ къ изображенію последнее названіе), который не надътъ въ рукава, а накинутъ на плечи. Что у священника подъ накинутымъ каввадіемъ надіто въ рукава, не видно, потому что онъ поставленъ бокомъ. Соображал примъръ нынъшнихъ священниковъ сербскихъ, думаемъ, что подъ накинутымъ каввадіемь должно предполагать другой каввадій, надітый въ рукава, и понимать дъло при этомъ-или такъ, что иногда для тепла священнихи греческіе носили по два каввадія, или такъ, что сначала носили по два каввадія для тепла, а потомъ это вошло въ обычай. Нынашніе сербскіе священники, не знающіе нашей широкорукавной рясы, именно ходять въ двухъ нынашнихъ подрясникахъ или древнихъ иматіяхъ, которые называють турецкимъ именемъ "джубе", надъвая ихъ одинъ на другой (причемъ верхній, чтобы могь быть надітымъ, имъеть нісколько болье широкіе рукава, чёмъ нижній, и не имфеть поручей или запястій, обхватывающихъ висти рукъ. Византій, говоря о мірскихъ иматіяхъ или каввадіяхъ, которые выпили у Грековъ изъ употребленія только въ недавнее время, сообщаеть любопытное

Обращаясь отъ формы одежды священниковъ къ ея качеству, мы, конечно, не должны напоминать читателю о томъ, что вовсе не слъдуеть представлять шелки и шелки и аглицкія сукна. Люди пожилые еще сами помнять, какъ большинство нашихъ сельскихъ священниковъ было одъто въ такіе нанки и демикотоны, которые и можно было находить только на рясахъ и подрясникахъ священниковъ. Подвигаясь отъ временъ нашей памяти нъсколько назадъ, мы находимъ, что въ концъ XVII--первой половинъ XVIII въка многіе сельскіе священники ходили въ лаптяхъ, въ нихъ представляясь архіереямъ и въ нихъ щеголяя въ самой столицъ государства Москвъ 1), и что одежда большинства этихъ священниковъ въ то же самое время была не только изъ сермяжныхъ серыхъ и белыхъ суконъ некращеныхъ, но и гнусная и раздранная <sup>2</sup>). Чёмъ далёе назадъ, тёмъ, конечно, не лучше, хотя худшее сейчасъ указаннаго представлять уже и довольно трудно. Немногіе богатые священники изъ числа городскихъ ходили въ періодъ до-монгольскій въ одеждахъ изъ шелковыхъ матерій, причемъ въроятно не уступали въ щегольствъ нынъшнимъ щеголямъ-священникамъ, вбо названныя матерін получались у насъ въ древнее время изъ Византін и съ Востока въ полномъ изобилін и въ самомъ большомъ выборъ; не особенно многіе сравнительно священники средняго состоянія носили одежды изъ всякаго рода матерій болье или менье дешеваго фабричнаго приготовленія; всё же остальные священники, которыхъ было ръшительное большинство, несомнънно носили ихъ изъ домашняго холста и домашняго сермяжнаго сукна, причемъ, какъ необходимо заключать отъ временъ последующихъ, вместе съ бедностю одежды вовсе не отличались и ея опрятностію, а представляли собой въ большинствъ изъ большинства людей болье или менъе рубищныхъ и лохмотныхъ 3).

извъстіе, что рукава и вороть у нихъ дълались обыкновенно бълыя: αί δὲ χειρίδες καὶ τὸ περιλαίμιον (ή τραχηλιά) αὐτοῦ (καββαδίου), σονήθως λευκὰ, ἀφίνοντο, καθώς καὶ τῶρᾳ, ἔξωθεν τοῦ ἐπιβαλταρίου, πρὸς ἀπόδειξιν τῆς λεπτότητος καὶ λευκότητος τῶν,— Κωνσταντινούπ. III, 403. Если это дълалось такъ и у иматіевъ священническихъ, вопреки предписанію или въ нъкоторое нарушеніе предписанія о черномъ цвьтъ, то мы бы имъли тутъ отвъть на вопросъ, почему приходское духовенство называется бълымъ духовенствомъ).

<sup>1)</sup> Кемпфера Diarium itineris ad aulam Moscoviticam, Н. Розанова Исторіи Московск. Епарх. Управленія ч. 1-я, М. 1869, стр. 137 (а пословица говорить: "коли нѣтъ у попа сапоговъ, такъ и въ лацтяхъ объдию поётъ").

<sup>2)</sup> Посошков О скудости и богатствь, гл. I, Н. Розанов ibidd.

в) Митр. Іоаннъ 2-й въ Церковномъ правиль къ Іакову черноризцу (по недавно найденному въ отрывкахъ греческому подлиннику) заявляеть требованіе,

Въ періодъ до-монгольскій у насъ, такъ же какъ и въ Грецін, ръшительное большинство архіереевъ было изъ монаховъ; но въ видъ исключенія у насъ, такъ же какъ и тамъ, были архіереи и изъ бълыхъ священниковъ. У архіереевъ изъ монаховъ было принято въ Грецін, а вслідъ за нею и у насъ, носить одежду монашескую. Но какую одежду носили архіерен изъ білыхъ священниковъ, это составляеть вопросъ, на который мы, къ сожалвнію, не можемъ отввиать ничего положительнаго. Возможно, что вмёстё съ большинствомъ архіереевъ и чтобы не розниться оть большинства, они носили одинаковое съ ними одъяніе монашеское, хотя и не были монахами ни въ какомъ смыслё; но столько же возможно и то, что они носили одёяніе свое собственное и отличное отъ архіереевъ изъ монаховъ. Такъ какъ относительно головнаго покрова архіереевъ изъ бёлыхъ священниковъ есть указанія, что онъ быль отличень оть покрова архіереевъ изъ монаховъ (см. ниже), то вероятнейшимъ представляется думать последнее. Въ случае верности этого предположения должно будеть затъмъ предполагать: или что одъяніе архіереевъ изъ бълыхъ священниковъ было совершенно тождественно и совершенио одно и то же съ одъяніемъ сихъ послъднихъ, или что оно имъло противъ него какіянибудь свои прибавленія и отличія <sup>1</sup>).

Архіерен изъ монаховъ носили одівніе монаховъ манатейныхъ, изъ которыхъ они поставлялись (см. выше), именно—рясу и мантію.

Нынѣшняя ряса, какъ мы говорили, не есть дѣйствительная ряса. Эта послѣдняя ряса, составляющая одежду монаховъ первой или низтей степени, рясофоровъ или рясофорныхъ (рясу носящихъ) есть та

чтобы священники по крайней мъръ въ церковь за богослуженіе являлись въ одеждахъ шолковыхъ, льняныхъ или бумажныхъ, окрашенныхъ въ черный цвътъ (Записокъ Акад. Наувъ, т. ХХІІ, кн. ІІ, приложж. стр. 11); но его требованіе могло быть исполнено у насъ только въ отношеніи къ одеждамъ льнянымъ и притомъ только такъ, чтобы разумъть не тонкое покупное полотно, а грубую домашнюю холстину: сами архіерен снабжали у насъ церкви въ періодъ до-монгольскій (какъ и весьма долгое время послъ) антиминсами не шолковыми, не бумажными и не тонко-полотняными, а грубо-холщевыми. А какъ дороги и какъ трудно доставаемы были въ селахъ матеріи, изъ которыхъ предписываетъ митр. Іоаннъ имъть одежды священникамъ, видно изъ того, что и въ позднъйшее время богослужебныя ризы въ большей части сельскихъ церквей были холщево-крашенинныя.

<sup>1)</sup> До появленія въ мірѣ монашества и до водворенія обычая ставить архіереевъ изъ монаховъ, архіереи, конечно, носили одѣяніе не монашеское; но какое именно они его носили, это остается неизвѣстнымъ (если только прежде водворенія указаннаго обычая уже была присвоена архіереямъ какая нибудь особенная одежда).

одежда, которой собственное названіе хитонъ і) и которая названа рясой описательно, отъ качества. Греческое τὸ ράσον, изъ котораго наша ряса, прилагательное средняго рода съ подразумваемымъ существительнымъ άμφίον или ένδυμα—одежда, изъ латинскаго rasum, отъ rado-скребу, счищаю, значить одежду выношенную, вытертую, лишонную ворсы, вообще одежду худую, в потомъ еще въ употребленіи - одежду грубо шерстяную, одежду изъ сермяжнаго или солдатскаго сукна <sup>1</sup>). Рясами (одеждами рясными), раза ацфія, назывались, вопервыхъ, всё монашескія одежды з), потому что всё оне долженствовали быть «нищетными» '); во-вторыхъ-рясой названъ быль хитонъ потому, что онъ долженствоваль быть изъ грубаго сукна 5). Хитонъ, у классическихъ Грековъ-собственно рубашка, непосредственно надъваемая на тъло (то, что послъ и нынъ опоханосом), у позднъншихъ Грековъ быль верхнею или выходною одеждою изъ класса рукавныхъ и глухихъ (см. выше), имъвшею форму длинной до пять рубашки, а когда быль разръзанъ спереди, то получиль форму длиннаго до пять халата. Хитонъ или обычно ряса есть то, что у нынешнихъ монаховъ подрясникъ, который передалъ свое второе имя одеждъ, явившейся поверхъ его, т. е. нынёшней рясё. Множество изображеній монашескаго хитона или собственной монашеской рясы конца Х-начала XI въка мы имъемъ въ извъстномъ Менологіи импер. Василія Булгаробойца (или неправильно Македонянина, -- Menologium Graecorum jussu Basilii imperatoris et caet.). По этимъ изображеніямъ онъ есть длинная до пять рубаха (еще не разръзанная спереди), отличающаяся оть священнического иматія тімь, что не такь просторна въ стану и совсёмъ не имъетъ воротника (см. Янв. 31), съ рукавами совершенно такими, какъ у иматіевъ или однорядокъ на рисункахъ въ Житін преп. Сергія, именно-узкими и имѣющими на концахъ обхватывающія кисти рукъ поручи или запястія (но въ самомъ Житіи Сергія рукава у рясъ монашескихъ другія-болье широкія и безъ поручей на концахъ, которые одной ширины со всёмъ рукавомъ 6).

<sup>1)</sup> См. у К. Никольскаю въ Пособін къ изученію устава богослуженія последованіе малыя схимы, спречь мантін", 3 изд. стр. 719 fin.

<sup>2)</sup> См. Дюканжа Gloss. Graecit. подъ сл. расоч.

<sup>3)</sup> См. напр. Вальсамона Пері рабофоршу, у Рами п ІІ. IV, 501.

Уставъ церк., гл. 39.

<sup>5)</sup> Въ нашихъ Азбуковикахъ: "Расу т. (толкъ) сукно; ряска т. сукманъ" (Сахарова Сказанія Русскаго народа II, 182, ркп. Моск. Дух. Акад. № 230).

б) Еще до появленія нынѣшнихъ рясъ дѣйствительная ряса (хитонъ), составляющая пынѣшній подрясникъ, уменьшительно (п какъ бы смирительно) называ-

Мантіи, въ настоящее время надеваемыя монахами манатейными: только въ церкви и притомъ чрезвычайно редко, въ древнее (и весьма долгое старое) время составляли такую же непременную выходную ихъ одежду, какъ нынвшнія рясы, которыхъ не было. Совершенно одинаково съ монахами было это и у архіереевъ 1). Монашескія мантіи конца X-начала XI в. (Менолог. Василія) отличались оть нынвшнихъ темъ, что, во-первыхъ, имели, кажется, менее складокъ назади, и во-вторыхъ-что были гораздо ихъ короче, не только не волочились по земль, но и далеко, примърно на четверть или болье, ен не достигали. Должно думать, что имъли ту же самую форму и мантіи архіерейскія. Что касается до отличія мантій архіерейских оть мантій монашескихъ, состоящаго въ такъ-называемыхъ источникахъ и скрижаляхъ (по греч. потамой-ръки и помата-яблоки), то, какъ даетъ знать 7-й вселенскій соборь (правило 16-е, конець), въ видь простаго украшенія, порожденнаго тщеславіемъ, они начали появляться довольно рано, а когда вошли въ общій обычай и были узаконены, остается неизвъстнымъ 2). (Изображенія архіереевъ въ мантіяхъ можно встрвчать крайне редко, ибо святители обыкновенно изображаются въризахъ, а не въ мантіяхъ. Въ Менологіи импер. Василія подъ 13 Ноября есть изображение въ мантіи Іоанна Златоустаго, ведомаго въ ссылку, -- мантія совершенно монашеская безъ всякаго признака источниковъ и скрижалей; напротивъ, въ томъ же Менологіи есть довольно много (чуть не большая часть) преподобныхъ, у которыхъ по ширинъ мантій немного выше подола или одна, или дв'в полосы, напоминающія источники архіерейскихъ мантій, ч. 1-й стрр. 110, 149, 164, 203 и другія, ч. 2-й стрр. 23, 67, 106, 109, 121, 125, 160, 215 и другія. Въ рукописи вллюстрированныхъ діяній Флорентійскаго собора, находящейся въ Вънской библіотекъ,—у Несселя ч. V, стрр. 39 и 40,... патріархъ Константинопольскій и другіе архіереи также въ манті-

лась ряской, см. следующее применание и разсказь о пострижении въ монашество вел. вн. Василия Ивановича въ Софійской 2-й летописи подъ 1534 г.,—Собр. летт. VI, 274 (изъ разсказа ясно видно, что ряска есть нынешній подрясникь; по Азбуковникамъ ряска—сукманъ, а что сукманъ или сукманець есть нынешній подрясникь см. іеродіакона Зосиму въ Сказаніяхъ русскаго народа Сахарова, стр. 67 соl. 2).

<sup>1)</sup> Новг. 3-я кътопись подъ 1484-мъ г.: безуміе архіепископа Сергія впервые было замъчено потому, что онъ началь выходить на улицу въ одной ряскъ безъ мантіи. См. ниже о монахахъ.

<sup>\*)</sup> Но, какъ кажется, посте Вальсамона, см. его толкованіе на 16 правило 7-го вселенся. собора, у Рами и П. П., 624 (έτερόχροα αντίπανα).

яхъ совершенно монашескихъ безъ всякихъ источниковъ и скрижалей, хотя съ другой стороны изъ свидътельствъ Кодина (выписка у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. потация и Сумеона Солунскаго (Expositio de divino templo, Bonpoco-otb. 38, y Muns t. 155, p. 712) положительно извъстно, что во время Флорентійскаго собора архіерен уже имъли на мантіяхъ источники и скрижали. У насъ въ Россіи въ XVI вът архіерен имъли на мантіяхъ по три источника на каждой поль, -- см. мантін архіерейскія въ помянутомъ выше лицевомъ Житін преп. Сергія и свидѣтельство Герберштейна въ Commentarii, по изд. Старчевскаго стр. 21, col. 2; а что касается до Грековъ позднъйшихъ, то на мантіи патріарха Константинопольскаго въ Евхологіи Гоара три источника, а на мантіи того же патріарха въ Туркогреціи Крузія два и при этомъ идущіе не наискось, а горизонтально немного выше подода. Любопытное указаніе, что въ позднайшее время у насъ и священники имъли на своей одеждъ нашивки, подобные архіерейскимъ скрижалямъ см. въ указанной статъв Невоструева, а о таковыхъ нашивкахъ у Грековъ на плать в мірянъ-мужчинъ и женщинъ см. у Несселя т. I, стр. 63 sqq и въ Словаръ Мартинъи подъ словомъ: calliculae 1). Въ настоящее время, будучи употребляемы архіереями только въ церкви 2), ихъ мантіи шьются исключительно изъ тонкой **толковой матеріи**; но въ древнее и старое время, когда онъ были постоянными или обыкновенными ихъ одеждами, онъ шились, смотря по временамъ года, изъ шелковой матеріи, изъ сукна (въ позднъйшее время упоминается какое-то, въроятно-особенное, «манатейное сукно») и изъ мъховъ (въ послъднемъ случаъ, конечно, безъ всякихъ складокъ, не дозволяемыхъ мѣхомъ) 3.

Въ позднейшее время въ числе одеждъ архіерейскихъ упоминается мятель і), о которомъ еще Кириллъ Туровскій или неизвестный

<sup>1)</sup> А сербскія женщины до сихъ поръ носять эти нашивки на своихъ зубунахъ или зипунахъ. — Когда появились у Гревовъ на мантіяхъ архіерейскихъ "звонщы", остается намъ неизвъстнымъ; у насъ ихъ введеніе усвояется раскольническими обличеніями патр. Никону.

<sup>2)</sup> Надъваніе архіереемъ мантін при входѣ въ церковь означаеть не то, чтобы мантія составляла богослужебную одежду, а то, что для прихода въ церковь и послѣ появленія нынѣшнихъ рясъ сочтено нужнымъ удержать древнюю выходную одежду (въ качествѣ какъ бы мундира).

<sup>3)</sup> Даже монахи греческіе носили мѣховыя мантіи, хотя по климатическимъ условіямъ, и не имѣли въ нихъ особенной нужды, см. въ Опис. сунодд. рукпп. Горск. и Невостр. отд. III, ч. 2, стр. 264 нач. (№ 380 л. 223).

<sup>•)</sup> См. напр. описаніе одеждъ архіерейскихъ въ Изв'єстіяхъ А'рхеологическаго

авторъ «Сказанія о черноризчестьмъ чину отъ Ветхаго закона и Новаго» говоритъ въ семъ последнемъ монаху: «а мятля на ся не възлагай» (у Калайд. стр. 110). Такъ какъ названіе мятель есть греческое μαντήλιον 1), что есть уменьшительное изъ μανδύας—мантія, то следовало бы разумёть подъ мятлемъ такъ-называемую малую мантію или манотку, имеющую видъ надеваемаго на рясу капюшона, которая иногда носится монахами какъ бы мантія будничная (какъ бы монашескій полумундиръ). Но въ сейчасъ указанномъ Сказаніи о черноризчестемъ чину, о манотке или малой манотке говорится особо отъ мятля (у Калайд. стрр. 112, 113 и 114). Если мятель не малая мантія или манотка, то мы не въ состояніи сказать, что онъ быль такое. Можеть быть, дёло должно понимать такимъ образомъ, что онъ быль малой мантіей, только архіерейской, имевшей какія-нибудь отличія отъ малой мантіи монашеской, и что поэтому въ Сказаніи и запрещается надевать его монаху 2).

Относительно качества одежды большинство священниковъ, какъ мы сказали, должны быть представляемы одътыми — на меньшую половину въ высшей степени скромно, на большую половину вовсе убого; совершенно другое нужно думать въ этомъ отношеніи о нашихъ архіереяхъ. Сознавая себя людьми, принадлежащими къ самой высшей знати въ государствъ, они долженствовали быть знатными во всемъ, кончая и одеждой, или точнъе сказать—въ томъ числъ и одеждой, ибо большинство людей вовсе не полагаетъ одежду въ числъ ма-

Общества, т. 2, стр. 328 fin., въ Лътописи занятій Археограф. Компесіи. вып. 3, приложж. стр. 42, и въ Описаніи документовъ и дѣлъ архива Св. (унода, т. І. приложж. стр. LXXXII.

<sup>1)</sup> Въ словъ мятель буква n есть древній юсь, нивющій носовой звукъ ann, такъ что истинное древнее произношеніе слова—мантель, а такъ какъ въ просто рѣчіи у Грековъ рачти́люм долженствовалъ быть рамте́ль, то и ясно до очевидности, что мятель изъ рамти́люм (а не рамби́ас).

<sup>2)</sup> Въ древнее время мантія у монаховъ была трехъ видовъ: короткая въ видѣ капюшона (снятаго съ шинели) для работъ, болѣе длинная или середняя для церкви и совсѣмъ длинная (хотя не волочащаяся) для выходовъ вонъ изъ монастыря. Можно думать, что подъ мятлемъ разумѣется вторая монашеская мантія, относительно которой въ позднѣйшее время вошло въ обычай, чтобы она употреблялась архіереями (какъ мантія домашняя), но не употреблялась монахами. Мірской плащъ, называвшійся мятлемъ (Ипатск. лѣт. подъ 1152-мъ г., 2 изд. стр. 319 sub fin., и подъ 1261-мъ г., стр. 564), нѣтъ сомнѣнія, и въ древнее время, какъ въ позднѣйшее, соотвѣтствовалъ не короткой, а середней монашеской мантіи: изображеніе позднѣйшаго мірскаго мятля см. въ Чтен. Общ. Ист. и Древн. 1847-го г., № 9, рисунокъ 27.

лостей. Если слуги архіереевъ нашихъ періода до-монгольскаго, по приведенному выше свидетельству, были одеты богато и изыскано, то. конечно, еще болбе то же самое должно думать и о нихъ самихъ. А право и основаніе для непосредственных заключеній о самих архіереяхъ въ сейчасъ указанномъ смыслѣ дають намъ наши нынѣшніе архіерен. Наши нынъшніе архіерен одъваются съ изысканной роскошью. Эта роскошь вовсе не бросается намъ въ глаза и вовсе не кажется роскошью, потому что она у насъ принята и обычна. Но она явится предъ нами во всемъ своемъ объемъ, если мы поставимъ нашего архіерея, одетаго въ драгоценныя или те ліонскія шолковыя матеріи, которыя не знаемъ какъ называются (не говоря о теплыхъ рясахъ на драгоценныхъ мехахъ) рядомъ съ нынешнимъ архіореемъ греческимъ. Всв нынвшніе греческіе архіерен, включая въ то число и «вселенскаго», одъваются нисколько не роскошнъе нашихъ іеромонаховъ: черная ряса изъ той же самой матеріи, что у іеромонаховъ, и болье никакой роскоши. Наша роскошь архіереевь въ одеждь значить не то, чтобы всв они хотели щеголять, а то, что у насъ такъ принято и такъ обязательно и что архіерей, явившійся у насъ куданибудь въ торжественное собраніе не въ драгоціной рясі, а подобно напр. греческимъ архіереямъ въ простой монашеской, произвель бы настоящій соблазнъ и быль бы сочтень за человіна наклоннаго юродствовать 1). Но эта наша роскошь, ставшая обязательнымъ закономъ, очевидно, указываеть на то, что она идеть изъ древняго времени. Что наши архіереи въ семъ случав весьма уклонились отъ того, что предписывается законами церковными, объ этомъ нечего говорить; правило 7-го вселенскаго собора (16-е) гласить: «всякая роскошь н

¹) Покойный митрополить Филареть прівзжаль въ церковь за ту обідню, на которой говориль свое знаменитое слово о суеть въ одеждь, несомньно въ безукоризненно хорошей рясь... Впрочемь, скромность въ одеждь ныньшнихъ греческихъ архіереевъ, своимъ контрастомь съ шышностью одежды нашихъ архіереевъ такъ різко выстявляющая эту посліднюю, вовсе не должна быть вміняема имъ въ заслугу; она есть просто діло вынужденное (хотя теперь и обратившееся въ привычку), какъ слідствіе порабощенія турецкаго: ставшимъ рабами Турокъ греческимъ архіереямъ невозможно было сохранить пышныхъ разноцвітныхъ мантій и они принуждены были одіться въ скромно-черное одізніе самого турецкаго духовенства (сохранивъ мантій только для церкви, гді Турокъ оставиль имъ полную свободу). Что же касается времень до-турецкихъ, то еще Григорій Богословъ сяльно укоряеть архіереевъ за шышность въ одежді (въ своей автобіографіи); затімъ свидітельство нашего собора, затімъ см. Вальсамона въ толкованіи на наше правило собора.

украшеніе тёла чужды священническаго чина и состоянія; сего ради епископы или клирики, украшающіе себя свётлыми и пышными одеждами да исправляются; аще же въ томъ пребудуть, подвергати ихъепитимів (и далёе нарочито запрещаеть ношеніе одеждь изъ разноцвётныхъ тканей, обычно употребляемыхъ у насъ архіереями, которые поэтому въ старое время и назывались у насъ пестрымъ духовенствомъ, пестрыми властями) 1.

Прежде чёмъ говорить о головномъ покровё древнихъ священниковъ, должно еще сказать о самыхъ ихъ головахъ, собственно—волосахъ. Къ удовольствію нынёшнихъ священниковъ, которые не особенно жалуютъ свои длинные волосы, и къ скорби священниковъ, которые, напротивъ, утёшаются ими, мы должны сообщить, что въ древнее время дёло съ ихъ волосами было вовсе не такъ, какъ теперь.

<sup>1)</sup> Нынашнія широкорукавныя священническо-монашескія рясы (которыхъ собственное имя-кафтанъ, отъ чего во многихъ мъстахъ священники называютъ нодрясники, - старыя однорядки, полукафтаньями, и которыя вовсе не суть старогреческія каввадін, какъ по недоразумінію полагаеть покойный К. И. Невоструевъ, ибо каввадія суть именно тв иматіи или однорядки, которыя священники носили до нынешнихъ рясъ) у Гревовъ явились, какъ мы сказали, только во времена турецкія, бывъ заимствованы ими отъ Турокъ, а нами взяты отъ Грековъ только въ первой половинъ XVII в. Въ качествъ одежды обязательной онъ, кажется, введены были у насъ только между монахами, а священниками мірскими причяты въ общее употребление добровольно; по крайней мъръ въ дъянияхъ собора 1675 г., бывшаго при патр. Іоакимѣ, предписывается: "одежди же имъ (протопресвитерамъ, протодіаконамъ, ісреямъ же мірскимъ и діаконамъ) носити по подобію Греческихъ монашеских рясь (широкорукавныхь, какь прямо говорить соборь выше) или по обычаю Россійскому священническому" (однорядки),-Ист. Іер. І, 344. — Со времени св. Алексъя становится извъстнымъ небогослужебный инсигній нашихъ митрополитовъ (и, можеть быть, и епископовъ) — золотой кресть съ парамандою (—мъ), который они носили по древней рясь, ныньшнему подряснику (св. Алексьй, желая поставить преп. Сергія Радонежскаго въ свои преемники, возложиль на него, какъ нъкое обручение, "крестъ съ парамандомъ, златомъ же и камениемъ драгоцвинымъ украшенъ", — литограф. житіе Сергія л. 253 об.; архимандритъ Михаилъ — Митяй, нареченный въ митрополиты после св. Алексея, возложиль на себя "кресть злать съ парамандою, златомъ и бисеромъ усаженною, митрополичею",--Никон. лет. IV, 66 (и посланіе митр. Кипріана къ преп. Сергію въ Памятни. *Павлова* col. 180: \_перемонатка святительская"), см. еще у архим. Саввы въ Пояснительномъ словаръ къ обозрѣнію патріаршей Ризницы и Библіотеки подъ сл. парамандъ). Но такъ какъ у архіереевъ греческихъ не было этого креста съ парамандомъ, о чемъ нарочито говорить Арсеній Сухановь въ своемъ Проскинитаріи (давая вмёстё съ тёмъ исно знать, что онъ носился по рясв или подряснику),—Сунод. ркп. № 574 л. 313 об., то его ношеніе должно считать его за наше русское и позднайшее нововведеніе.

Во-первыхъ, священники подстригали свои волосы въ кружокъ совершенно такъ, какъ въ настоящее время подстригають ихъ наши врестьяне, только значительно выше и при этомъ еще такъ, что волосы, находящіеся надъ лбомъ, не зачесывали на стороны, но оставляли ихъ безъ такъ-называемаго пробора висёть на этомъ последнемъ. Во-вторыхъ, они гладко выстригали кругловиднымъ образомъ большую часть головы, оставляя ниже этой выстрижки подстриженных волось пальца на два-на два съ половиной, такъ что изъ этихъ волосъ образовивался вокругъ головы (выстрижки) какъ бы обручъ или вънецъ, отъ чего и выстрижка называлась στέφανος, т. е. вънецъ (Сумеонъ Солунск., въ просторъчін пападувра и въ нъкоторыхъ мъстахъ еще γάρραρα или γαράρα,— Дюк. Gloss. Graecit., у насъ гуменцо, въ просторъчін попова плешь, — у митр. Евгенія въ Исторін княжества Псковскаго, ч. II, стрр. 91, 92, 94. Въ настоящее время такъ выстригають у насъ темя, только значительно менте чтмъ древние священники, нъкоторые изъ старообрядцевъ, а въ иныхъ мъстностяхъ Россін и старики изъ православныхъ). Что касается до подстриженія волосъ, то у Грековъ это было общей принадлежностію или общей особенностію клириковъ съ мірянами, ибо у Грековъ послідніе не носили длинныхъ волосъ, о чемъ говорить еще ап. Павелъ: мужсъ, аще власы растить, безчестве ему есть (І Кор. 2, 14, свт въ Никоновск. Кормч. гл. 47 л. 389 о неращеніи власовъ). Не найдено же было для клириковъ неприличнымъ носить подстриженные волосы по той простой причинъ, что по взглядамъ Грековъ подстриженные волосы были признакомъ простоты и скромности, а напротивъ длинные волосы счетались у нихъ за весьма предосудительныя съ христіанской нравственной точки зрвнія изысканность и щегольство '). Что касается до гладкаго и кругловиднаго остриженія (выстриженія) верха головы или такъ называемаго вънца (отефаусс), то онъ быль собственною и спеціальною особенностію клириковъ или духовенства, быль именно собственнымъ знакомъ или признакомъ духовнаго званія, — хдорхой субри (Трудльск. соб. пр. 21). Это острижение совершалось при посвящения въ первую степень причта или клира-въ чтецы <sup>2</sup>). Тотъ факть, что

<sup>1)</sup> См. 6 всел. соб., пр. 96 и толкованія на него Зонары и Вальсамона. А затімь еще, въ противоположность франтамь и въ противоположномь смыслі, носили длинные волосы пустынники и анахореты (которыхъ не должно совсёмь сміншвать съ моналами), см. ниже въ главі о монашестві.

<sup>2)</sup> Въ греческомъ чинъ посвящения въ чтецы до сихъ поръ читается, что архіерей крестообразно стрижеть посвящаемаго и затъмъ поручаеть кому-нибудь

въ древнее время архіереи и священники и вообще всѣ члены клира или причта носили подстриженные, какъ указано выше, волосы, несомнительно доказывають сохранившіеся памятники древней иконографіи, и не только древней, но даже поздней, и не только поздней, но даже и настоящаго времени, ибо и въ настоящее время пишуть у насъ древнихъ святителей съ короткими или подстриженными волосами 1). Кругловидное же и гладкое выстриженіе головы между людьми сколько нибудь знающими есть фактъ общеизвъстный 2). Когда вывелось у насъ подстриженіе волось, положительно сказать пока не мо-

остричь его єїς капрікої охідна (кеїретаї пор' фругерещ отапросідіц... єїта тейсоу бид тічоς єїς капрікої кеїретаї охідна). Въ нашемъ славянскомъ "Уставів, бываемомъ на поставленіе чтеца", по рукописи XV віва, фундамент. библіот. Моск. Дух. Акал. № 187 л. 326 об., говорится, что послі крестообразнаго стриженія поставляемаго архіереемъ "таже ніжимъ оть клирикъ постригаемъ (sic) бываетъ плішь его."—Оть выстриженнаго верха клирики иногда назывались у Славянъ въ древнее время стрижниками". Въ древнемъ славянскомъ переводії Номоканона Іоанна Схоластика слова апостольскаго правила 60-го: єпі доці тоо даоо каі тоо капроч читалотся: "на соблазнъ стрижникомъ и людемъ", —рукои. Моск. Дух. Акал., № 54 л. 33 об. Въ Паннонскомъ житіи Мефодія: Святополкъ князь поручилъ Мефодію "всі церкви и стрижники"... "стрижници (начаща) мяюжитися во всіхъ градіхъ" (Номоканонъ Схоластиковъ переведенъ Мефодіємъ въ Моравіи, а его житіе написано человівкомъ, жившимъ съ нимъ въ Моравіи, и въ этомъ "стрижници" должно видіть Моравскій переводъ лат. tonsurati).

<sup>1)</sup> Памятники ивонографіи VI в. у Зальценберга въ Altchristliche Baudenkmale Bll. XXVI и XXVII, конца X в.,—Менологій импер. Василія, второй половины XI в.,—въ такъ называемомъ Святославовомъ Изборникъ дл. 3 и 128; позднѣйніе и именно наши—Строгоновскіе лицевые святцы XVI в., такъ называемые Коппоніанскіе святцы XVII в. у Ассемани въ Kalendaria, Кіевскіе святцы того же въва у Мартынова въ Annus Eccles.

<sup>\*)</sup> Желающій впрочемь пусть смотрить въ Синтагмів Ралли и П., ища по Іпфех'у коора и етікооріс, а не ходя такъ далеко, воть предписаніе Московскаго собора 1674 г.: "протопресвитери и протодіакони, іерей же мірстій и діакони долженствують ходити во скуфіяхъ, во знаменіе священнаго духовнаго ихъ чина и рукоположенія архіерейскаго, на главахъ же иміти прострижено зовемое зуменцо немало, власы же оставляти по круглости главы, еже являєть терновый вінець, его же носи Христось", Ист. Іер. І, 344 нач. Древнее толкованіе: "Что есть іерей и почему глаголется священникъ и что остриженіе главы его", даеть какъ будто знать, что верхъ головы не только быль выстригаемъ, но и выбриваемъ, ибо—это между прочимъ въ воспоминаніе того, что ап. Петръ "отъ противящихся словеси обрить (быль), яко ругу (наруганіе) пріниъ отъ нихъ" (ркп. Моск. Дух. Акад. изъ Волокв. № 566 л. 338 обор. нач.), а относительно позднійшаго времени у нась въ Россіи Петрей утверждаеть это положительно (Чтеній Общ. Ист. и Древн. 1867-го г., ч. 2, стр. 419).

жемъ, но съ увъренностію думаемъ, что не во времена еще Кіевскія или домонгольскія, а во времена уже Московскія і); остриженіе же или выстриженіе верха головы (гуменцо) оставалось, сколько мы знаемъ въ настоящее время, никакт не менъе, какъ до начала XVII в. г). Относительно волосъ епископовъ патр. Фотій въ одномъ посланіи къ папъ Николаю даетъ знать, что въ его время въ Греців епископы, поставлявшіеся изъ монаховъ, не перемъняли формы ношенія волосъ монашеской на форму священническую; слъдовательно только носили подстриженными волосы (какъ это дълали тогда монахи, о чемъ ниже), но не выстригали на головъ вънца з).

Головной покровъ священниковъ и діаконовъ и, какъ кажется, всѣхъ низшихъ клириковъ въ древнее время былъ двойной—внутренній, составлявшій принадлежность и знакъ духовнаго сана, и внѣшній для защищенія головы отъ атмосферныхъ вліяній, какъ у всѣхъ вообще людей.

Первый составляла скуфья, греческая σχούφια, но у Грековъ пренмущественно называвшаяся другимъ именемъ—σχιάδιον, которая закрывала выстриженный верхъ, плотно его облегая, и которую священники

<sup>1)</sup> Въ 1504-мъ г. въ Псковъ было постановлено относительно вдовыхъ сващенниковъ, изобличенныхъ въ нечистой жизни: "жити имъ въ міру кромѣ церкви и верхъ тъмъ власы свои растити и одежда имъ носити мірская" (Псковск. 1-а льтоп., въ Собр. Льтопп. IV, 277). Если бы священники уже носили длинные волосы, то слъдовало бы ожидатъ, что будетъ сказано объ остриженіи сихъ длинныхъ волосъ (косы), ибо они и при ращеніи верха оставались бы видимымъ знакомъ священства и притомъ знакомъ болье видимымъ, чьмъ гуменцо, ибо послыдняю не видно при закрытой головъ. Въ помянутомъ выше лицевомъ Житіи преп. Сергія священникъ изображается съ подстриженными волосами,—лл. 14, 15 и об., 59 об., 332, sqq. По свильтельству Льва Алляція, даже еще и въ его время, т. е. въ первой половинъ XVII въка, въ Греціи носили длинные волосы только монахи, но не священники (въ трактатъ De monachis et monialibus in Graecia, котораго мы не имъемъ подъ руками и извлеченіе изъ котораго читаемъ въ примъчаніяхъ Фелявія къ Энхиридіону Христоф. Ангела, р. 675).

<sup>2)</sup> См. Чт. Общ. Ист. и Древн. 1861-го г., кн. 3, статью: Царевнчъ Алексъй Петровичъ, стр. XIII. О величинъ бывшаго гуменца свидътельствуетъ пословица: "не грози попу плъшью, у него плъшь съ лопату". О поздиъйшемъ митени, что попу должна подстригать гуменцо попадъя, а не кто либо другой,—въ Прав. Собесъдн. 1861-го г., кн. 3, стр. 347.

<sup>2) &#</sup>x27;Аподотуптику спитоду, по изд. Валетты стр. 156. Однако Кедринъ выражается о Константинопольскомъ натріархѣ Константинѣ II (754—766), поставленномъ изъ монаховъ, что онъ сто поставленномъ изъ монаховъ, что онъ сте о постантинъ постантинъ

мивли на головахъ—во-первыхъ, всегда внв церкви, т. е. не только на улицъ, но и въ домахъ, во-вторыхъ, какъ кажется, и въ самой церкви, когда просто присутствовали въ ней, но не совершали службъ <sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> Симеонъ Солунскій говорить о скуфьяхъ или скадіяхъ такъ, что какъ будто он' принадлежали однимъ священникамъ и діаконамъ (De sacris ordinationibus cap. 186, у Миня t. 155, p. 396). Но такъ какъ назначеніемъ скуфьи было то, чтобы прикрывать выстриженное гуменцо, а сіе гуменцо им'яли и чтецы съ п'явцами, то на этомъ основаніи сл'ядуєть думать, что носили скуфью и они (у Геймскція въ Abbildung d. alten und neuen griechisch. Kirche, ч. III въ стр. 62, мальчивъ, сопутствующій священнику и заміняющій ему дьячка, изображень въ такой же, какъ онъ, скуфьв). Объ употреблени скуфей священниками въ церкви скажемъ после, когда буденъ говорить о богослужении. Объ ихъ употреблении священниками вив церкви у Олеарія читаемъ: "при посвященіи (во священники) постригаются (посвящаемому) на макушей волосы и воздагается на голову суконная шапочка, называемая скуфьею, плотно лежащая на подстриженномъ месте головы, прямо на коже, какъ наши ермолки, около которой остальные длинные волосы распущенные ниспадають по плечамъ, какъ у женщинъ. Шапочку эту попы никогда днемъ не снимають, развъ только для того, чтобы снова подстричь выросшіе на голов'я волосы: это какъ бы священная принадлежность и имееть великое значеніе. Если кто ударить попа и лри этомъ попадеть по шапочкъ, то подвергается большому взысканію и долженъ заплатить попу безчестіе. Но отъ этого попы не меньше получають побоевь, ибо вообще они болье нетрезвый и праздный народь, чымь другіе люди. Чтобы не трогать священной шалочки, сперва бережно снимають ее съ попа, затёмъ поволотять его хорошенько и снова бережно надавають на него оную" (Чтеній Общ. Ист. и Древн. 1864-го г., кн. 4, стр. 351). Раньше Олеарія Герберштейнъ пиmets: (sacerdotes) vestimentum prope laicorum habent, extra paretum parvum et rotundum, quo rasuram tegunt... (По изд. Старчевскаго, стр. 21, col. I fin.). О ношеніи у нась въ позднівшее время скуфей не только священниками, но и діаконами, см. Акт. Истор. т. 2, № 53, стр. 63, и приведенную выше выписку изъ даяній собора 1674-го г. По позднійшимь нашимь извістіямь, свуфьи у поповы были четверосоставныя (изъ четырехъ влиньевъ), обложенныя торокомъ или оторочкой и имъли три строки (Сунод. ркп. № 850 л. 70 обор.). О значеніи или знаменованіи скуфей ("витсто златаго втипа, его же ношаше въ Ветхомъ Завтти первый архіерей Ааронъ) см. въ Описаніи Сборниковъ Публичной Библіотеки Бычкова, № 43 э. 84 и № 45 л. 45. У Грековъ въ позднайшее время священняки и діакона носили скуфьи съ большими хвостами (періотера) на подобіе скуфей нашихъ послушницъ (Суханова Проскинитарій, по Казанск. изд. стр. 30, и изображеніе священника у Гейнекція въ Abbildung ч. III, къ стр. 62). Еще выписки и между прочимь изъ дъяній Московскаго собора 1667-го г. въ помянутой стать в Невоструева. Последній, какъ кажется, представляеть діло такъ, что у насъ священники носили только скуфьи безъ шапокъ поверхъ ихъ; но, не говоря о совершенной невъроятности предполагать, чтобы священники наши могли довольствоваться такимъ легкимъ головнымъ покровомъ, читанныя и цитуемыя имъ деянія собора 1674-го г. ясно говорять сначала о скуфьяхь, а потомъ "тако же" и о шапкахъ (До настоящаго вре-

Βημικ τολοβηση ποκροβή (περιχεφάλαιον ημη επιβριπτάειον), употреблявшійся только на улиць и налагавшійся на внутренній, о которомъ мы имъемъ весьма мало свъденій и при томъ только позінъйшія, быль, по всей въроятности, произвольный съ тъмъ предполагаемымъ при всвять одеждахъ священниковъ ограничениемъ, чтоби онъ былъ по возможности скромный. Что касается до немногихъ позднайших сваданій или собственно иконографических свидательствъ, то на основаніи ихъ следуеть заключать, что наиболее употребительнымъ внёшнимъ головнымъ покровомъ священниковъ была шляпа,-та самая, которую они носять до настоящаго времени, но только еще съ болве низкой тульей и еще съ болве широкими полями, и затемъ-если не всегда, то иногда съ тою особенностію, что она имъла практическое приспособленіе, при помощи котораго снятая съ головы могла висъть на спинъ, именно-что въ поля шляшы съ боковъ противъ ушей вдевались шнуры, которые держались въ своихъ мъстахъ (дырахъ) посредствомъ пришитыхъ къ верхнимъ концамъ ихъ запонокъ или пуговокъ и которые, имъя длины четверти двъ-двъ съ половиной, нижними концами сшивались вмъстъ, при чемъ на общемъ или соединенномъ концъ для красоты пришивалась довольно большая кисть 1).

мени носять наши скуфьи священники Австрійскихъ Сербовъ). Къ выпискамъ Невоструева должно прибавить еще Петрея (Чтен. Общ. Ист. и Древн. 1867-го г., кн. 2, стр. 419 и 423, изъ котораго отчасти заимствуетъ Олеарій и у котораго прямо о скуфьяхъ и о шапкахъ, хотя нѣсколько и перепутано, —можетъ быть впрочемъ не авторомъ, а только переводчикомъ). Если въ настоящее время священники и діаконы наши не носятъ скуфей, которыя такъ полезны для зимнихъ крестныхъ ходовъ и для зимнихъ выносовъ покойниковъ, то въ этотъ виноваты оне сами: въ концѣ XVII в. они сами оставили ношеніе скуфей, не смотря на воспрещеніе имъ въ томъ со стороны архіереевъ, см. Собраніе историко-юридическихъ актовъ И. Д. Бѣляева, опис. Д. Лебедева, М. 1881, стр. 94.

<sup>1)</sup> См. изображеніе митр. Виссаріона въ священнической шляпѣ поверхъ годовнаго покрова монашескаго въ одной изъ рукописей Вѣнской библіотеки,— у Несселя ч. ІV, стр. 42, изображенія нѣсколькихъ архіереевъ въ тѣхъ же шляпахъ, также поверхъ монашескихъ головныхъ покрововъ, на миніатюрѣ засѣданій Флорентійскаго собора, іbіd. ч. V, стр. 40, и изображеніе священника Іоанна Нафананда—при его книгѣ 'Н θεία λειτουργία μετὰ ἐξηγήσεων διαφόρων διδασκάλων, напечатанной въ Венеціи въ 1574 г. (въ славянскомъ переводѣ, сдѣланномъ при Никонѣ, названной Скрижалью). Иногда, и вѣроятно только архіереями, вмѣсто шнуровъ употреблялись широкія ленты, которыя пришивались къ бокамъ шляны внутри и которыя внизу не сшивались вмѣстѣ, а оставлялись такъ, будучи, конечно, въ случаѣ надобности завязываемы,—см. изображеніе патріарха Константинопольскаго въ Евхологіи Гоара, Парижск. изд. стр. 115, и изъ него у Дюкамжа Glossarium Grae-

Относительно головнаго покрова архіереевъ Іоаннъ Кантакузенъ въ своей хроникъ, говоря о патріархъ Константинопольскомъ Іоаннъ Гликъ (1316-1320), даеть знать, что онъ быль особый у архіереевь изъ бълыхъ священниковъ и особый у архіереевъ изъ монаховъ 1), что необходимо было бы понимать такъ, что архіереи изъ бёлыхъ священниковъ употребляли какъ таковой головной покровъ священническую шляпу, о которой мы сказали сейчась, а архіерен изъ монаховъ-головной покровъ монашескій, который у насъ въ настоящее время не въ своей древней формъ и который въ этой послъдней, сохраняемой нашими старообрядцами, вмёсто нашего высокаго клобука имъть подъ такъ-называемой крепой шапочку или скуфью, подобную священнической. Такъ какъ на извёстныхъ намъ старыхъ изображеніяхъ архіереевъ 2) мы не находимъ ихъ въ одной священнической шляпь, но или въ головномъ покровь монашескомъ или семъ покровъ н поверхъ его священнической шляпъ 3), то слъдуеть думать, что архіерен изъ бълыхъ священниковъ употребляли шляпу въ соединеніи съ головнымъ покровомъ монашескимъ и именно, какъ мы сейчасъ сказали, надъвая ее поверхъ сего последняго. А такъ вакъ въ позднъйшее время мы находимъ священническія шляпы и у архіереевъ изъ монаховъ, то слъдуетъ, что и сіи послъдніе, если не всегда, то иногда употребляли ихъ въ соединении съ головнымъ покровомъ монаппескимъ. Извъстныя намъ шляны позднъйшихъ архіереевъ изъ монаховъ называются пробажими, чемъ дается знать, что если не исключительно, то по преимуществу онъ употреблялись сими архіереями въ дорогахъ ').

сітатія передъ началомъ и у Геймекція Abbildung ч. III, къ стр. 60, также въ Туркогреція Крузія, стр. 106. Кантакузенъ, говоря по поводу Константинопольскаго патріарха Іоанна Глики, что патріархи, если они будуть не изъ чина монашествующихъ, носять головной покровъ покрытый бёлымъ полотномъ (Хроники кн. 3, гл. 36, выписка у Дюканжа въ Gloss. Graccit. подъ сл. канедайком), даеть знать, что мірскіе священники, если не всегда и обычно, то большею частію носили головные покровы или шляпы бёлаго цвёта (это опять къ отвёту на вопросъ: отъ чего мірскіе священники—бёлое духовенство).

<sup>1)</sup> Цитата въ предъидущ. прим.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. первое примъчание выше, на стр. 582.

в) На нашъ нынъшній монашескій клобукъ надіть священническую шляпу, конечно, неудобно; но надіть ее на сей клобукъ въ его древней формі, которую мы указали, ніть никакого неудобства; на нашъ непривычный взглядь это будеть только немного странно.

<sup>4)</sup> Летопись занятій Археографич. Коммиссін, выпускъ 3-й, Спб. 1865, придожж. стр. 42 нач. ("шляпа пробажая"; см. еще въ Описаніи государственнаго

Отличіе шлянъ у архіереевъ отъ шлянъ у священниковъ было то, что на первыхъ изъ широкихъ тесемъ, лентъ или бахромъ нашнвался крестъ, и именно—большой, имъвшій центромъ своимъ центръ тульи шляны и простиравшійся концами до краевъ полей послъдней <sup>1</sup>).

Зимнимъ головнымъ покровомъ наши священники имѣли вмѣсто шляпы тѣ или другія изъ употреблявшихся у насъ зимнихъ шапокъ, и какъ есть основанія думать—по преимуществу такъ-называемый и доселѣ сохранившійся у священниковъ треухъ или малахай, который едва ли не есть весьма громкая по имени греческая τροπαιουχία, что значитъ головной покровъ побъдителей. Сія послъдняя, будучи собственно солдатскимъ шлемомъ или солдатской каской, если обращалась у Грековъ въ видѣ простой или, какъ говорятъ, цивильной шапки, легко могла перейти къ нимъ по той причинъ, что имъла весьма важное для нашей зимы свойство закрывать уши и затылокъ (была весьма похожа на каски нашихъ пожарныхъ солдатъ) г. Подобно шляпамъ архіереи употребляли у насъ и треухи или малахаи, на которые, такъ же какъ и на шляпы, были нашиваемы кресты з).

архива старыхъ дёлъ *Неанова* стр. 277 и во Временникъ, вн. XV, стр. 20, описаніе домовой казны Никона; въ послъднемъ: "шляна патріарша съ кистями"). Въ натуръ двъ шляны патр. Никона—одна въ Нової русалимскомъ монастыръ, другая въ Московской Сунодальной ризницъ.

<sup>1)</sup> Сумеонъ Солунскій,—выписка у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. отапрофоров, изображенія патріарховъ въ Евхологін Гопра (и изъ него у Дюканжа и Геймскиія) и у Крузія; въ натур'в шляпа патр. Никона въ Сунодяльной ризниць, съ которой спороть кресть, но на которой явственно видны его швы. О патріархѣ Іоаннъ Гликъ Кантакузенъ сообщаеть (питата выше), что онъ обернулъ священническую шляпу (по тульъ) бълой матеріей и на сей послъдней написаль (спереди) образъ Спасителя съ Божіей Матерью и Предтечей.—Главные шесть чиновниковъ или влиривовъ патріарха Константинопольскаго, такъ называемые євшкатаколол, по подобію архіереевь, им'я вресть на шляпахь, оть чего назывались отапрофороц, -- врестоносные чиновники или сановники (въ нашихъ известихъ о нихъ Супрасльск. летоп., стр. 147 нач. и у Муравсева въ Сношеніяхъ съ Востокомъ ч. І, стр. 87 нач.). Что касается до тёхъ же главныхъ чиновниковъ у митрополитовъ, то они получали сін вресты только по особымъ пожалованіямъ императоровъ (подобно нынъшнимъ орденамъ) и притомъ сіи пожалованія начались только въ позднъйшее время, -- такъ чиновникамъ митрополита Солунскаго, одного изъ наиболее важныхъ въ патріархате Константинопольскомъ, кресты быле пожалованы въ 1347 г. (Миклошича Acta Patriarchat. Constantinop. I, 258, также у Рами н П. V, 503).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Названіе же малахай или молохай есть несомнѣнно греческое— нолохо (Словарь Византія) отъ налахай (нолоха и нолоха,— Дюканже Gloss. Graecit.),—проскурнявъ, и означаетъ головной покровъ (по преимуществу женскій) похожій формою на проскурнявъ.

<sup>»)</sup> Лѣтопись занятій Археограф. Коммиссін, выпускъ 3-й, отд. ІІ, стр. 14, Имп-

Особенный головной покровъ нашихъ архіереевъ составляль и составляеть бёлый клобукъ, служащій въ настоящее время отличіемъ митрополитовъ. Вопросъ о происхожденіи этого нашего бёлаго клобука до сихъ поръ остается вопросомъ.

Воть существующія о немъ изв'ястія. Въ житіи преп. Сергія Радонежскаго, помъщенномъ въ Никоновской лътописи, по поводу полученія оть патріарха сана архіепископа племянникомъ преп. Сергія епископомъ Ростовскимъ Өеодоромъ, замъчается: «клобуки бълыи изначала вси ношаху на Руси и митрополиты и епискупи и сподобившінся великіе чести архіепискупства вси святители на Руси бѣлыя клобуки ношаху»,—IV, 231. Въ соборной грамоть о быломъ клобукь 1564 г. говорится, что «прежніе русскіе первопрестольницы, митрополиты и чудотворцы Петръ и Алексій, и Иванъ архіепископъ Новгородскій, и Леонтій и Игнатій и Исаія Ростовстіи чудотворцы, носили бълые клобуки» и что «прежніе русскіе первопрестольницы и чудотворцы, Петръ и Алексій митрополити, писани на образёхъ въ бёлыхъ клобукёхъ, да и Ивана архіепископа Ноугородскаго и Леонтіа и Исаія и Игнатіа Ростовскихъ чюдотворцовъ пишуть въ білыхъ клобукіхъ», -- Акт. Ист. т. I № 173, стр. 332 соl. 2. Новгородская 4-я летопись подъ 1169-мъ г. называеть извъстнаго Ростовскаго епископа Өеодора или Өедорца «бълымъ клобучкомъ», --- Собр. лътт. IV, 12. Епифаніево житіе преп. Сергія, -- литограф. изд. л. 256 об., и Никоновская лътолись, — IV, 66, говорять, что архимандрить Михаиль-Митяй, избранный на мъсто св. Алексія, возложиль на себя (до посвященія) бълый митрополичій клобукъ і). Никоновская літопись говорить о митр. Пиминъ, незаконно поставившемся (за смертію Михаила) на мъсто св. Алексія, что съ него снять быль бёлый клобукь,—IV, 129. По увъренію Карамзина, въ харатейной Троицкой лътописи, теперь не существующей, говорилось подъ 1406-мъ г. объ Антоніи, епископъ Туровскомъ, что онъ носиль бълый клобукъ,--Ист. IV, прим. 360 fin.

мова Описаніе госуд. архива стр. 277, Описаніе документовъ и дѣлъ Св. Сунода; т. І, приложж. стрр. ССІV, ССССЬХУІІ и ССССЬХХІІ.

<sup>1)</sup> Митр. Кипріанъ въ посланіи въ преп. Сергію Радонежскому, говоря о противозавонныхъ дѣйствіяхъ Миханла, не называетъ митрополичьяго клобува бѣлымъ, но даетъ знать, что онъ былъ отличенъ отъ обывновеннаго монашескаго клобува, ибо въ числѣ митрополичьихъ одеждъ, незаконно возложенныхъ на себа Миханломъ, называетъ и клобувъ, тогда кавъ обывновенный монашескій клобувъ Миханлъ носиль и прежде: "каво—спрашиваетъ Кипріанъ Сергія—у васъ стоитъ на митрополицѣ мѣстѣ чернець въ монатьи святительской и въ клобуцѣ, и перемонатка святительская на немь и посохъ въ рукахъ?"—Памятни. Павл. соl. 180.

Неизвъстно-когда послъ 1406-го г. у митрополитовъ и у епископовъ вышло изъ обычая носить бълый клобукъ и онъ остался исключительной принадлежностію и отличіемь архіепископовъ Новгородскихъ. Въ 1564 г., передъ избраніемъ преемника митр. Макарію, сдёлано было соборное постановленіе, чтобы вмість съ архіепископами Новгородскими снова носили его и митрополиты (цитата грамоты соборной выше). Въ Новгородъ сочинено было сказание о бъломъ клобукъ тамошнихъ архіепископовъ, въ которыхъ говорится, что этотъ бълый клобукъ устроилъ Константинъ Великій папъ римскому Сильвестру,-что папы, отпавъ отъ благочестія и возненавидъвъ клобукъ, сначала скрыли было его, потомъ хотвли было его «истребить», и наконецъ принуждены были послать его въ Константинополь, — что такъ какъ и отъ Константинополя благодать св. Духа имъла быть отнята въ плененіе агарянское и вся святая имела быть предана отъ Бога велицъй русстей земли: то патріарху Константинопольскому Филовею, который получиль клобукь изъ Рима, повельно было откровеніемъ свыше послать его въ Россію, архіепископу Новгородскому Василію (представляется дёло такъ, что клобукъ архіепископа Василія—тоть самый, который устроенъ былъ Константиномъ). Сказаніе предваряется посланіемъ отъ лица посольскаго толмача Дмитрія Герасимова въ архіепископу Новгородскому Геннадію, въ которомъ говорится, что Димитрій, по порученію Геннадія, нашоль сказаніе въ Римъ, въ свою бытность въ последнемъ (сказаніе напечатано въ Памятникахъ Кушелева — Безбородко I, 287; существуетъ во множествъ списковъ).

Къ общему отвъту на вопросъ: откуда могли взяться въ Россіи бълые клобуки, служить замъчаніе Іоанна Кантакузена, дълаемое имъ въ разсказъ о Константинопольскомъ патріархъ Іоаннъ Гликъ, что патріархи, если они были не изъ чина монаховъ, каковъ быль Глика, носили головной покровъ, обернутый бълымъ полотномъ (бълой матеріей: τὴν ἐπὶ τῆς κεφαλῆς καλύπτραν, ἐθόνη λευκῆ περιειλημμένην,— цитата не одинъ разъ выше). Такимъ образомъ, бълые клобуки могли явиться у насъ, какъ головной покровъ архіереевъ, которые были не изъ монаховъ. Но въ приведенныхъ выше свидътельствахъ дается видъть и говорится, что у насъ носили въ древнее время бълые клобуки архіереи и изъ монаховъ и вообще всъ они. Въ объясненіе этого послъдняго мы не можемъ сдълать никакого другаго предположенія, какъ то, что бълые клобуки, явившись у насъ первоначально въ качествъ головнаго покрова архіереевъ не изъ монаховъ, такъ сказать полюбились нашимъ архіереевъ и вошли у насъ въ общее

употребленіе (или же въ такое употребленіе, что предоставлялось на произволь—носить черный или бълый клобукь).

Почему после 1406-го г. оставили носить бёлый клобукъ всё архіерен, за исключеніемъ новгородскихъ архіепископовъ, не можемъ сказать. Что касается до Новгородской повъсти о клобукъ архіепископа Василія, то ея сочиненіе изъясняется очень просто. Кантакузенъ сообщаеть о патріарх'в Іоанн'в Глик'в, что онъ первый изъ патріарховъ - не монаховъ украсиль свой бёлый головной покровъ золотомъ, изобразивъ на немъ (вышивъ или положивъ изображенія) Спасителя, Божіей Матери и Предтечи. То же самое, если не первый изъ всёхъ русскихъ архіереевъ, то несомненно-новгородскихъ архіепископовъ, по подражанію патріарху, сдёлаль и Василій съ своимъ клобукомъ (Іоаннъ Глика занималь патріаршій престоль съ 1315 по 1320-й г., а Василій, занимавшій архіенископскую канедру съ 1330-го г. по 1352-й г., путешествоваль до архіепископства на Востокь, такъ что могь видёть на Глике его украшенный клобукъ собственными глазами; клобукъ Василія, несомивню-великолвиный для своего времени и, по всей въроятности, сдъланный въ Греціи, сохранился въ подновленномъ относительно украшеній видѣ до настоящаго времени; его описаніе у архим. Макарія въ Археологическомъ описаніи церковныхъ древностей въ Новгородь, II, 343 sqq). Небывалое дотоль украшеніе клобука могло подать поводъ къ тому, чтобы начали ходить о немъ легенды, и такъ какъ Новгородцы начали смотреть на белый клобукъ своихъ архіепископовъ, какъ на символъ своей свободы (по тому значенію, которое усвоялось у насъ слову б'ялый, юридич. «об'влить, бълая земля, бълые люди», cfr грамоту митр. Филиппа нареченному архіепископу Новгородскому Өеофилу въ Акт. Ист., І, № 279, стр. 511 col. 2 нач.): то-легенды въ извъстномъ направленіи, т. е. что онъ необыкновеннаго происхожденія. Очень можеть быть, что существующее сказаніе о клобук'в дійствительно принадлежить Дмитрію Герасимову и что только предреченіе объ учрежденіи въ Россіи патріаршества есть поздивищая въ немъ вставка (а если въ соборной грамоть 1564-го г. говорится, что «писанія тому ньть, котораго для случая архіепископы Ноугородскіе бёлые клобуки носять»: то это можеть значить, что члены собора, за исключениемъ архіепископа Новгородскаго, не знали о сказаніи, а что последній съ своей стороны находиль неудобнымь доводить о немь до свёдёнія собора). Вь увёреніи автора сказанія, будто онъ нашоль его въ Рим'в, можеть быть принимаемо за справедливое то, что въ Римъ ему сообщена была извъстная подложная дарственная грамота Константина Великаго, на основаніи которой онъ сочиниль сказаніе (изв'ястно, что глаза архіепископа Геннадія очень обращены были на Западъ; не видя своего клобука у восточныхъ архіереевъ, онъ, дъйствительно, могъ поручить Герасимову произвести развёдки о немъ въ Риме, если только Герасимовъ въ бытность Геннадія на каседрів путешествоваль въ Римъ (фамилія купцовъ Саларевыхъ, съ однимъ изъ которыхъ, по посланію, Герасимовъ отправиль Геннадію сказаніе изъ Рима, дійствительно существовала, — Карамз. V, прим. 70 и VII, прим. 49); но могло быть и гораздо проще: у Геннадія жиль въ Новгородъ одинъ доминиканець; этотъ могь сообщить дарственную грамоту, какъ такую грамоту, въ которой говорится о бъломъ клобукъ (устроенномъ будто бы Константиномъ Великимъ папъ),-и на основании грамоты въ самомъ Новгородъ и сфабриковано было сказаніе. Впрочемъ, сколько знаемъ, среди множества списковъ сказанія неизв'єстно списковъ XV—XVI в., а все XVII, XVIII в. и новъйшіе. Патріархъ Филоеей, присылающій клобукъ Василію, есть анахронизмъ, ибо онъ вступиль на канедру послъ смерти Василія въ 1354-мъ г. Фабулёзное завъщаніе преп. Лазаря Мурманскаго, говорящее, будто этоть Лазарь посланъ былъ патріархомъ къ архіепископу Василію сказать повъсть о биломъ клобуки-въ Ист. Іер. V, 116, и у Филарета въ Русскихъ святыхъ подъ 8 Марта).

## Отношенія Русской церкви къ Римской, попытки папъ подчинить насъ своей власти и наши собственныя обращенія къ папамъ.

Выше было говорено, что нѣкоторые римско-католическіе писатели утверждають, будто мы—Русскіе обращены изъ язычества въ христіанство латинскими миссіонерами и будто уже только послѣ принятія христіанства мы перешли или были перезваны и переманены отъ папы на сторону Грековъ. Этимъ дѣло не кончается. Писатели утверждають, будто и передавшись на сторону Грековъ мы все-таки не порвали связей съ св. отцомъ, будто мы признавали его верховенство и главенство въ церкви и будто такъ было: по однимъ изъ нихъ—то или другое нѣкоторое время, а по другимъ—даже въ продолженіе всего періода домонгольскаго.

Цѣль этихъ не менѣе неожиданныхъ и странныхъ увѣреній все та же, что и выше, т. е. чтобы создать для насъ обязанность возвратиться къ стопамъ св. отца.

Исторія нашихъ отношеній къ папамъ въ продолженіе періода до-монгольскаго должна быть разділяема на дві половины. Мы приняли христіанство до окончательнаго разділенія церквей Восточной и Западной, и это разділеніе, случившееся въ 1054-мъ году і), т. е. чрезъ 60 літъ послів нашего крещенія, и должно быть полагаемогранью двухъ половинъ.

Ссора патріарха Фотія и папы Николая 1-го въ половинъ ІХ. въка, ссора весьма сильная и сопровождавшаяся взаимными отлученіями, не была однаво началомъ совершеннаго и формальнаго раздёленія церквей. Посл'є ссоры миръ снова быль возстановленъ, и хотя онъ быль очень непроченъ, хотя прерывался вспышками затаенной. вражды и хотя Греки смотрёли на латинянъ подозрительно и обличали. ихъ въ отступленіяхъ отъ православія и правомыслія: однако до-1054-го г., когда совершилось окончательное раздѣленіе, послѣдніе были для первыхъ, хорошими или худыми, православными и сынами. единой вселенской церкви. Само собою разумется, что какъ смотрели на латинянъ до раздъленія Греки, такъ смотръли на нихъ и мы. Папа не быль для Грековъ еретикомъ 2) (не бывъ вполнъ доброкачественнымъ и православнымъ); конечно, прежде Грековъ не объявляли егоеретикомъ и мы. Если католическіе писатели докажуть, что Греки признавали папу главою церкви, то вмёстё съ этимъ будеть доказано, что таковымъ признавали его и мы (ибо и мы признавали его тъмъ, чъмъ признавали Греки). Но было ли когда-нибудь послъднее и особенно было ли что-нибудь похожее на это последнее въ періодъ времени отъ ссоры патр. Фотія съ папою Николаемъ до окончательнаго раздівленія, къ концу котораго относится наше христіанство?

Послѣ окончательнаго раздѣленія церквей, происшедшаго въ 1054-мъ г., папа сталъ для Грековъ еретикомъ з), отлученнымъ отъ вселенской церкви. Повидимому, совершенно ясно, что тѣмъ же дол-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Легаты папы, бывшіе въ Константинополь, положили на престоль св. Софіи отлучительную грамоту противъ Грековъ, съ каковой минуты началось окончательное раздъленіе, 16 Іюля 1054 года.

<sup>2)</sup> Церковь Греческая, какъ церковь, не провозглащала датинянъ еретиками посредствомъ своего соборнаго (такъ сказать офиціальнаго) приговора. Но большинство частныхъ греческихъ полемистовъ, увлекаемое враждой въ прискорбную крайность, хотъло видёть въ нихъ не только еретиковъ (а не схизматиковъ), но даже и еретиковъ самыхъ злыхъ и тяжкихъ. Сравн. о семъ ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Разумъемъ, какъ сказади, большинство частныхъ мивній, но не голосъщеркви.

женъ быль онъ стать и для насъ, ибо мы остались на сторонъ Грековъ и подъ ихъ властію, чего католическіе писатели не отрицають. Однако, эти писатели говорять, что — нъть, что и послъ сего мы то или другое время признавали власть папы (некоторое, — какъ говорять одни; весьма долгое, до самаго конца періода домонгольскаго,какъ говорять другіе). Писатели не беруть на себя труда объяснить удовлетворительно, какимъ образомъ могло быть, чтобы мы въ одно п то же время признавали двъ враждебныя и исключающія одна другую власти (ибо того факта, что мы остались и оставались подъ властію Грековъ они, повторяемъ, не отрицаютъ); но, какъ кажется, они предполагають, что въ вопросв о папв мы-Русскіе вели себя независимо оть Грековъ, что после того какъ Греки провозгласили его еретикомъ, для насъ-Русскихъ онъ остался православнымъ и что такимъ образомъ, не отдъляясь отъ нихъ и не отлагаясь отъ ихъ непосредственной власти, мы продолжали признавать въ то же время, вопреки имъ и его-папы верховную (надъ непосредственною) власть. Но если это такъ, то, не говоря о совершенной оригинальности мысли усвоять намъ указанную самостоятельность, т. е. иначе о крайней и смешной ея несостоятельности, не говоря о недоказанности, т. е. хотимъ мы сказать-совершенной ложности того, что составляеть здёсь сущность, а именно, --будто бы въ продолжение времени, предшествовавшаго раздъленію, Греки передали намъ ученіе о главенствъ папы въ церкви,въ отвъть на сказанное выше мы считаемъ достаточнымъ указать только на то, что после разделенія у насъ митрополитами были Греки: возможно ли и сообразно ли съ человъческимъ смысломъ допускать, чтобы один и тв же Греки въ Константинополв признавали папу еретикомъ, а въ Кіевъ православнымъ и главою вселенской церкви? Но, говорять католическіе писатели, у нихь есть факть, доказывающій то, что они утверждають. Этоть факть-нашь русскій праздникь 9 Мая въ честь перенесенія мощей Николая чудотворца въ Баръ-градъ. Праздникъ установленъ въ Россіи помимо Греціи, которая не знасть его и не признаеть; событіе, въ память котораго онъ установлень, вовсе не есть для Грековъ предметь радости и торжества: ясно-де, что онъ установленъ Русскими по приказанію папы и следовательно ясно-де, что въ минуту установленія праздника, что было уже посл'є разделенія церквей (въ последнихъ годахъ XI века), они признавали его власть. Этоть праздникъ есть собственный и единственный фундаменть, на которомъ зиждутся всё увёренія римско-католическихъ писателей. Но, увы! судьба, какъ бы избавляя насъ отъ напрасныхъ

словопреній, хотіла, чтобы они иміли съ своимъ толкованіемъ праздника спеціальныя аd hос рішительныя противъ себя доказательства. Въ то самое время, какъ былъ установленъ у насъ праздникъ 9 Мая, папа обращался къ нашему митрополиту съ предложеніемъ возсоединенія, и митрополить отвічаль ему обличеніями его неправомыслія и отказомъ на предложеніе (сношенія папы Климента III съ нашимъ митрополитомъ Іоанномъ II): ясно, что праздникъ установленъ у насъ не по приказанію папы. Если бы онъ былъ установленъ у насъ по приказанію папы, то быль бы установленъ и во всей католической церкви, ибо нельзя же, конечно, утверждать, чтобы папа иміль фантазію установить его въ одной Русской церкви; но католическая церковь этого праздника не имітель и никогда не иміта; слідовательно ясно, что онъ быль установленъ у насъ не по приказанію папы (не установляя его на наше, такъ сказать, счастье, во всей католической церкви, папа установиль его только какъ мітетный праздникъ въ Барів).

Очень хорошо знаемъ, что опровергать иныхъ католическихъ писателей значить то же самое, что толочь воду въ ступѣ. Но сказаннаго требовала отъ насъ полнота историческаго изложенія <sup>4</sup>).

Никогда не имъвъ насъ подъ своею властію, непосредственною или только верховною, св. отецъ, разумъется, всегда желалъ имътъ насъ подъ нею, ибо мы въ сравненіи съ другими христіанскими народами уже съ древняго времени представляемъ собою «народъ безчисленный» <sup>2</sup>).

Выше мы сказали, что папа присылаль посольство къ Владимиру въ Корсунь, когда князь, находясь въ этомъ городъ, велъ переговоры

<sup>1)</sup> До какой недіпости доходять иные катодическіе писатеди, вы этомъ читатель убідится, если напр. почитаєть Specimen Ecclesiae Ruthenicae *Нін. Кульчинскию* (новое изданіе, обязательно сділанное извістнымъ Мартыновымъ,—Paris, 1859 г.). По Кульчинскому, Русскіе признавали папу главою церкви въ прододженіе всего періода до-монгольскаго и именно такъ, что митрополиты признававшіе его и не признававшіе чередовались между собою,— одинъ признаеть, другой — ність, третій опять признаеть и т. д.: т. е. по представленіямъ автора у насъ господствовали на этоть счеть личныя фантазіи и капризы митрополитовъ! Что касается до его доказательствъ относительно тіхъ митрополитовъ, которыхъ онъ выдаеть за признававшихъ папъ, то въ однихъ случаяхъ, не моргая глазами, онъ сочиняеть ихъ, а въ другихъ случаяхъ, ничто же сумняся, обращаеть въ свою пользу такія доказательства, которыя говорять именно и ясно противъ него.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Народомъ безчисленнымъ, какъ звъзды, называетъ насъ Матеей, епископъ Краковскій, въ письмъ къ Бернарду аббату Клервосскому отъ 1130-го г., — Historica Russiae Monimenta, I, Praef. XIII (*Карамз*. III, 68 нач. и прим. 112).

съ Греками объ і рархическомъ устройстві будущей Русской церкви, и что цёлію посольства (какъ необходимо думать) было то, чтобы отклонить Владимира отъ церковнаго союза съ Греками и подчинить своей собственной власти. Посольство не имело успеха. Но отъ такого привлекательнаго стяжанія (такой привлекательной добычи), какъ наша огромная (сравнительно) Русь, папы не хотели отказаться послъ одной попытки, и ихъ сдълано было въ правленіе Владимира еще двъ. По свидетельству той же Никоновской летописи, которая говорить о посольстве папы къ Владимиру въ Корсунь и прежде Владимира къ Ярополку, къ первому изъ князей приходили изъ Рима еще два посольства, — одно въ 991-мъ, другое въ 1000-мъ году. О цели этихъ вторыхъ посольствъ летопись также ничего не говорить, какъ н первыхъ 1); но здесь, также какъ и тамъ, она не можетъ подлежать сомнению: необходимо думать, что, после неудачной попытки отклонить Владимира оть церковнаго союза съ Греками, папа присылаль къ нему новыя посольства, чтобы пытаться перезвать его оть Грековъ на свою сторону. Вследь за первыми — 991-го г. послами паны, по свидьтельству той же Никоновской льтописи, приходили къ Владимиру послы отъ королей польскаго и чешскаго, а вторыхъ пословъ папы, по ен словамъ, прямо сопровождали послы королей чешскаго и венгерскаго <sup>2</sup>). Если не необходимо, то совершенно вероятно понимать это такимъ образомъ, что послы римско-католическихъ государей, съ которыми Владимиръ, по свидетельству первоначальной летописи, жиль въ мир'в и любви з), должны были содействовать стараніямъ пословь цацы 1). Въ отвъть на оба посольства послъдняго Владимиръ посылаль своихъ пословъ въ Римъ (по свидетельству той же Никоновской летописи) 5. Изъ сего необходимо следуеть, что посольства были при-

<sup>1)</sup> Подъ 991-мъ г. лътопись говорить: "того же лъта придоша въ Володимеру послы изъ Рима отъ папы съ любовію и честію", т. е. представляеть діло такъ, будто папа, безъ всявихъ личныхъ побужденій, присылаль въ Владимиру пословъзасвидітельствовать ему свое уваженіе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Первоначальная летопись подъ 996-мъ г.: "и бе живя (Владимиръ) съ князи околними миромь, — съ Болеславомъ Лядьскымь и съ Стефаномъ Угръскымъ и съ Андрихомъ (Ульрихомъ) Чешьскымь, и бе миръ межю ими и любы".

<sup>4)</sup> Въ 1000-мъ г. венгерскій внязь Стефанъ получиль отъ папы королевскій вінець. Весьма вітроятно, что легаты папы, принесшіе Стефану вітнець, и ходили потомъ въ Россію (булла папы Стефану о вітній отъ 27 Марта 1000-го г.,—Фессера Geschichte von Ungarn, т. І, изд. 2, Клейна, стр. 108).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Подъ 994-мъ и 1001-мъ гг.

нимаемы княземъ весьма благосклонно и дружелюбно. Но эти благосклонность и дружелюбіе и были единственнымъ результатомъ стараній папъ,-перезвать Владимира отъ Грековъ къ себъ имъ вовсе неудалось. Весьма возможно, что первое изъ двухъ нашихъ посольствъ, т. е. посольство 991-го г., было прислано, когда еще не приходили къ Владимиру изъ Константинополя митрополить и епископы греческіе (прибывшіе именно въ семъ 991-мъ году). Если это такъ, то и на сей разъ время еще было благопріятно: предстояло уб'вдить Владимира не къ тому, чтобы онъ отосладъ митрополита и епископовъ греческихъ уже принятыхъ, а къ тому, чтобы онъ отказался принять еще не пришедшихъ. Но увы! у Владимира совершенно твердо было ръшено вступить въ непосредственный церковный союзъ съ Греками, а не съ папою: посольство папы было принято имъ весьма дружелюбно; въ отвёть на него онъ послаль въ Римъ своихъ пословъ, а между тёмъ сношенія съ Греками объ учрежденіи ісрархіи шли своимъ чередомъ и митрополить съ епископами быль получень отъ нихъ въ следъ за тъмъ, какъ ушли послы папы і). Съ полною въроятностію предполагають, что нашъ первый митрополить Леонъ, передъ которымъ или при которомъ приходило первое посольство папы и при ксторомъ приходило второе, именно по поводу этихъ посольствъ написалъ свое обличительное сочинение противъ латинянъ, имъвъ своею цълію противодъйствовать стараніямъ Рима (еще православнаго тогда, но весьма хромавшаго въ православін, что показываеть митрополить въ своемъ сочиненіц) привлечь Владимира на свою сторону 2).

<sup>1)</sup> Посольство 991-го г. было присылано тімь же папой Іоанномъ XV, который посылаль въ Владимиру въ Корсунь. Посольство 1000-го г. присылаль Сильвестръ II (до папства Герберть, архіеписвопъ Реймскій), знаменитый ученый своего времени, бывшій учителемъ импер. Оттона III, который возвель его на папскій престоль. Этоть Оттонъ быль родной племянникъ супруги Владимировой царевны Анны, ибо его мать, а супруга Оттона II, Феофано или Стефана († 995), была родная сестра послідней. Эти родственныя связи, візроятно, не мало поддерживали надежды папы).

<sup>2)</sup> Еще указаніе на попытку папъ подчинить насъ своей власти при Владимирѣ нѣкоторые видять въ словахъ Титмара Мерзебургскаго объ епископѣ Колобрежскомъ Рейнбернѣ (Chronic. lib. VII, с. 52). Владимиръ женилъ своего старшаго сына Святополка на Польской княжнѣ, дочери Болеслава Великаго. Вмѣстѣ съ княжной прибылъ въ Россію, въ качествѣ ел придворнаго священника или духовника, помянутый Рейнбернъ, бывшій епископъ Колобрежскій (Колобрега, отъ "около берега", по-нѣмецки Кольбергь, находится въ Пруссіи, въ бывшемъ Славяно-Балтійскомъ; въ Х.—ХІ в. принадлежавшемъ Польшѣ, Поморъѣ, что нынѣшняя Померанія, на берегу Балтійскаго моря, при впаденіи въ него рѣки Перванте; Рейнбернъ

Послѣ окончательнаго раздѣленія церквей, которое случилось въ годъ смерти Ярослава, въ продолженіе періода до-монгольскаго попытки папъ подчинить насъ своей власти сравнительно были немногочисленны. Русь до-монгольская вовсе не была тѣмъ, чѣмъ послѣ стала Русь Московская, именно—страной весьма крѣпко запертой, въ которую весьма трудно попасть, а напротивъ была страной совершенно открытой и доступной, находившейся съ Западомъ въ живомъ общеніи. Вслѣдствіе этого папамъ не было тогда затрудненій и препятствій дѣлать свои попытки столь часто, сколько бы они хотѣли; а поэтому и немногочисленность ихъ попытокъ нужно объяснять не трудностью дѣлать послѣднія, а другими причинами. Такой причиной, по всей вѣроятности, должно считать то, что въ продолженіе времени, соотвѣтствующаго нашему періоду до-монгольскому, у однихъ изъ папъ было слишкомъ много дѣла и заботь и безъ насъ и что напротивъ другіе папы не имѣли заботь ровно ни о чемъ.

Есть не совсёмъ ясное указаніе на то, что папа пытался перезвать насъ къ себё въ самую минуту раздёленія церквей. Когда по-

оставиль свою канедру, открытую въ 1000-мъ г. или передъ симъ годомъ не для дъйствительныхъ, а только для чаемыхъ христіанъ, нътъ сомивнія потому, что чаянія оказались напрасными, хотя Титмаръ и говорить о семъ противное). Святополкъ, тайно подущаемый тестемъ, намъревался возстать противъ отца. Вслъдствіе этого Владимиръ заключилъ его съ женой въ темницу, а вийсти съ ними и Рейнберна, какъ соучастника замысла. О пребываніи Рейнберна въ темницъ Титмаръ говорить: "въ ней (темницъ) мужъ достопочтенный тайно съ божественною похвалою совершиль то, что на воль (in aperto) не могло быть сдылано". Эти слова понимають такъ, что въ темницъ Рейнбернъ успълъ расположить Святополка къ подчиненію власти папы. Но туть прежде всего спрамивается: какія препятствія могли пом'єщать Рейнберну сд'єдать это на вол'є, когда онъ жиль при Святополкъ? Затъмъ контекстъ ръчи Титмара вовсе не за это толкование приведенныхъ словъ, а совстить за другое. Вся рти Титмара о Рейнберит въ темницт есть слтдующая: "въ ней достопочтенный мужъ съ божественною похвалою совершиль то, что на воль не могло быть сдълано. Здъсь, примиривши себя съ Верховнымъ Первосвященникомъ слезами и жертвою непрестанной молитвы, износившейся изъ сердда сокрушеннаго, разръшонный изъ тъсной темницы тъла радуяся перешелъ къ свободъ въчной славы". Ясно, что слово "здъсъ" указываеть на внутреннюю связь предъидущаго съ последующимъ и следоват. ясно, что въ первой части Титмаръ говорить о деле совершенномь Рейнберномь не по отношеню къ другому, а по отношенію къ себъ самому. Если бы Титиаръ дъйствительно разумъль совращеніе Святополка, то какія бы препятствія им'єль онъ не свазать этого прямо? Наконець, толкуя указаннымъ образомъ слова Титмара, предполагають, что Рейнбернъ посажень быль въ одну темницу съ Святополкомъ. Но эго было бы со стороны Владимира великимъ неразуміемъ и болье чымъ сомнительно.

слы папскіе, бывшіе въ 1054-мъ г. въ Константинополь, положивъ на алтарь св. Софін отлучительную грамоту противъ Грековъ, удалились изъ города, то импер. Константинъ Мономахъ, не довъряя върности копін этой грамоты, которую передаль ему патр. Миханль Керулларій (рішительное поведеніе котораго противъ папы императоръ по своимъ политическимъ видамъ не одобрялъ), post Nuntios Romanos directis suis exemplar excommunicationis verissimum a civitate Russorum remissum sibi accepit 1), т. е. вследь за послами Римскими отправилъ своихъ (чиновниковъ) и получилъ върнъйшую копію отлучительной грамоты, которая была прислана ему изъ города Русскихъ. Въроятивищее толкование этого не совсвиъ яснаго извъстія есть то, что послы папы держали свой обратный путь чрезъ Россію и что въ ней они настигнуты были чиновниками императора, которымъ и вручили копію 2). Если такъ, то Россія вовсе не лежала посламъ папы на прямой дорогъ домой и слъдовательно они, дълая большой крюкъ, заходили на нее нарочно. Единственной причиной, для чего бы они это сделали, можеть быть предполагаемо то, что они хотели попытаться вооружить Русскихъ противъ Грековъ и оторвать ихъ оть послѣднихъ.

Въ послъдней четверти XI въка, между 1084 — 1089 годами, присылалъ посольство къ намъ въ Россію папа или собственно антипапа Климентъ III, поставленный импер. Генрихомъ IV противъ Григорія VII,

<sup>1)</sup> Brevis commemoratio eorum, quae gesserunt Apocrisiarii s. Rom. sedis in regia urbe, написанное однимъ изъ легатовъ, Гумбертомъ, у *Баронія* подъ 1054-мъ г. н у *Гизелера* II, 1, § 42, прим. 8 (4 Aufl. S. 390).

<sup>3)</sup> Нѣвоторые склоняются къ тому подозрѣнію, чтобы видѣть въ civitas Russorum одинъ изъ геродовъ греческихъ, именно—или 'Роопом, иначе называвшійся 'Рфогом ('Ріогом)'омъ, а собственно и преимущественно 'Рфугом'омъ, находившійся на Мраморномъ морѣ весьма не далево отъ Константинополя и составлявшій какъ бы предмѣстье послѣдняго (едва ли не нынѣшній знаменитый нашимъ миромъ съ Турками Санъ-Стефано,—о немъ у Дюканока въ Constantinop. Christ., у Византія въ Кшмотамтичоо́т. и у Умера въ Quellen der byzantinischen Kunstgeschichte), или же 'Роопом, иначе 'Роопом, въ древнѣйшее время называвшійся Топиромъ, находившійся въ горахъ Родопскихъ (если не ошибаемся, нынѣшній Кешанъ или Рускіой, прямо на югь отъ Адріанополя, не особенно далеко отъ берега моря,—о немъ см. Тафеля De via militari Romanorum Egnatia, Tubingae, 1842,—Pars Orientalis р. 19 и у Le Quien'а въ Огіепь Christ. І, 1200). Если записка легатовъ извѣстна только въ позднѣйшихъ спискахъ, то очень можетъ быть, что въ ней допущена ошибка или сдѣлана опибочная поправка; но если она извѣстна въ подлинникѣ, то сами легаты не могли превратить 'Рообом, Rhusium въ civitas Russorum.

съ которымъ императоръ велъ ожесточенную борьбу 1). Характеристическую черту этого посольства составляеть то, что папа не искалъ подчиненія себъ Русской церкви, а предлагалъ возсоединеніе. Какъ понимать это, не совсвиъ ясно-такъ ли, что Климентъ, начиная съ немногаго, въ концъ концовъ имълъ въ виду то же, что в другіе папы, или такъ, что онъ действительно думаль о возсоединенін. Но если последнее, то странно, что онъ обращался къ намъ, а не Грекамъ, ибо отложиться отъ православія къ Римской церкви мы могли и безъ Грековъ, но не могли безъ нихъ вести переговоровъ о возсоединеніи церквей. Не совсёмъ понятно и то, что Клименть III, сидъвшій на папскомъ престоль весьма не твердо и имъвшій нужу посвящать всё свои заботы самому себе, хотель поднимать такіе вопросы, какъ возсоединение церквей или подчинение себъ Русской церкви 2). Какъ бы то ни было, нашъ митрополить Іоаннъ II, при которомъ и къ которому приходилъ посолъ папы, -- одинъ изъ его епископовъ, въ отвътъ на предложение, написалъ папъ послание, въ которомъ въждиво и съ соблюдениемъ самаго приличнаго тона, но вмъсть твердо, обличаеть «согрѣшенія» (анартината) Римской церкви и въ которомъ предлагаеть пап'в обратиться къ патріарху Константинопольскому и находящемуся при немъ собору митрополитовъ, «иже, -- говорить митрополить, - слово животно имуще, яко свътила въ міръ сіяють и възможни суть (δυνατοί είσι) Божіею благодатью таковыхъ взыскати и съ тобою исправити» 3). Съ приходившимъ епископомъ пады митро-

<sup>1)</sup> Клименть III, до папства Гиберть или Виберть, архіепископъ Равеннскій, поставлень быль Генрихомь въ 1080 г.

<sup>3)</sup> Въ 1075 г. обращался въ сопернику Климентову Григорію VII съ изъявленіемъ готовности признать власть Римской церкви вел. кн. Изяславъ Ярославичь, что не имъло послъдствій и о чемъ ниже. Очень возможно думать, что это именно и побудило Климента сдълать его попытку, т. е. что послъ обращенія Изяслава въ Григорію, оставшагося безъ результата, Климентъ мечталь достигнуть успъха и такимъ образомъ, подчинивъ себъ Русскую церковь, затмить своего соперника, что для него столько было желательно въ видахъ борьбы съ послъднимъ. Этимъ нужно было бы объяснять и то, что Климентъ придаетъ дълу такія мягкія формы,—предлагаетъ возсоединеніе церквей, а не подчиненіе себъ Русской церкви: это должно было бы понимать такъ, что онъ хотълъ какъ можно върнъе обезпечить успъхъ своего предложенія.

в) Отвътное посланіе Клименту митр. Іоанна напечатано въ древнемъ славинскомъ переводъ въ Памятникахъ Россійской Словесности XII в. Калайдовича, стр. 209; въ томъ же переводъ и греческомъ подлинникъ А. С. Павловымъ въ изслъдованіи: Критическіе опыты по исторіи греко-русской полемики противъ ла-

нолить, какъ съ въроятностію надлежить думать, посылаль къ нему своего собственнаго посла. Въ Никоновской лътописи подъ 1091-мъ г. читается: «того же лъта приде Өеодоръ, Грекъ митрополичь, отъ папы изъ Рима, и принесе много мощей святыхъ» і): по всей въроятности этотъ Өеодоръ быль ни кто иной, какъ посолъ Іоанна, ходившій къ Клименту.

По свидътельству сейчасъ помянутой Никоновской лътописи приходили въ Россію послы отъ папы въ 1169-мъ г. Къ сожалънію лътопись не сообщаеть о послахъ совершенно никакихъ извъстій, не указывая и того, куда именно они приходили <sup>2</sup>). (Можно подозръвать, что они приходили во Владимиръ къ Андрею Боголюбскому и что побужденіемъ для папы (которымъ былъ тогда Александръ III) прислать ихъ были дошедшіе до него слухи о неудовольствіяхъ Боголюбскаго на патріарха Константинопольскаго, каковыя князь могъ имътъ на патріарха за несогласіе послъдняго учредить во Владимиръ особую митрополію).

Въ 1207-мъ г. присылалъ или намъренъ былъ прислать въ Россію посольство папа Иннокентій III. О намъреніи свидътельствуетъ сохранившееся досель въ Ватиканскомъ архивъ посланіе з); а было ли исполнено намъреніе, объ этомъ ничего нельзя сказать, потому что о посольствъ нътъ никакихъ извъстій въ нашихъ лътописяхъ. Папа Иннокентій III былъ чрезвычайно ревностнымъ и вмъстъ чрезвычайно счастливымъ папою относительно подчиненія св. съдалищу православныхъ народовъ. Въ 1199-мъ г. онъ вступилъ въ сношенія съ Болгарами и привель ихъ къ тому концу, что послъдніе признали его власть; вслъдъ за Болгарами то же сдълали Сербы (тъ и другіе притворно и весьма недолгое время з); наконецъ, въ 1204-мъ году кресто-

тинянъ, СПБ., 1878 г., стр. 169. О посольствъ папы см. въ статъъ *Неволина*: О митрополитъ Іоаннъ II, какъ сочинителъ посланія къ архіепископу римскому Клименту о опръсновахъ,—Полн. Собр. сочини. т. 6.

<sup>1)</sup> Татищевъ, не допуская того, чтобы православный принесъ мощи отъ папы, передълываетъ Грека нашего митрополита въ митрополита папина, родомъ Грека, и подъ видомъ выписки изъ лътописи сообщаетъ совсъмъ новое противъ нея извъстіе: "пришелъ изъ Рима отъ папы митрополитъ Өеодоръ, Грекъ родомъ, и принесъ много мощей святыхъ",—И, 141.

<sup>2)</sup> Въ лѣтописи подъ 1169 годомъ: "того же лѣта придоша послы отъ римскаго папы".

въ Historica Russiae Monimenta Туриенева, т. I, стр. 3.

<sup>4)</sup> См. нашу книгу: Краткій очеркъ исторіи православныхъ церквей Болгарской, Сербской и Румынской.

носцы взяли Константинополь и хотя вмёстё съ этимъ Греки не подчинились Римской церкви, но все-таки у нихъ водворена была латинская іерархія. Посл'є всего этого Иннокентій, конечно, не могь забыть и насъ Русскихъ. Въ своемъ посланіи, адресованномъ archiepiscopis, episcopis et universis tam clericis quam laicis per Rutheniam constitutis, папа настоятельно убъждаеть нась возвратиться съ распутія на путь истины, отъ котораго мы упорно отклоняемся. Церковь, говорить онь, едина; власть надъ этою единою церковью вручена апостолу Петру, котораго я есмь преемникъ, слъдовательно... и прочее; наконецъ, говоритъ онъ, разумъя взятіе Константинополя крестоносцами, «греческая имперія и почти вся греческая перковь возвратилась къ почитанію апостольскаго престола и смиренно пріемлеть его повельнія»; вы часть греческой церкви: «не нельпо ли то, что часть будеть разногласить съ своимъ цълымъ и что одинъ членъ будеть отдъляться отъ всего тъла? > Посланіе было или имъло быть послано съ однимъ кардиналомъ-пресвитеромъ (G... по имени, tituli S. Vitalis), на котораго была возложена обязанность, по приведении заблудшей дочерп къ ея матери, искоренять и разрушать, строить и насаждать, что найдетъ требующимъ искорененія и разрушенія, строенія и насажденія 1).

<sup>1)</sup> Льтопись такъ-называемая Кёнигсбергская (Библіотека Россійская Историческая, ч. І, Спб., 1767) стр. 300, и за нею Татишев, ІІІ, 344, а за обонми почти всв новые изследователи говорять еще о посольстве Инновентія къ князю Роману Метиславичу Галицкому, присланномъ въ 1205 г. Но это посольство пока для насъ очень сомнительно: если бы оно было, то была бы написана папою грамота князю, которая должна бы была сохраниться, притомъ же по связи посольства съ дълами польскими о немъ должны были бы говорить польскіе историви, которые однако совершенно модчать о немъ. Въ 1205-мъ г. Поляки посылали къ Роману для своихъ дёль послами своихъ двухъ епископовъ (Длугошъ): можетъ быть, отсюда и возникло извъстіе о посольствъ къ нему пашы. Въ Кёнигсбергской льтописи о немъ пишется: "таже и папа, слышавъ, яко Романъ Угре и Ляхи побъди и всю Русь подъ себе приведе, сла къ нему свой посолъ, намовляти въ латинскую веру свою, объщавая ему грады и королемъ въ Руси учинити. Романъ же препирашеся отъ письма, а они не срамляяся належаху ему ласковыми словесы. Единою же мольящу послу тому къ Романови, како папа мочный и можеть его богата, сильна и честна мечемъ Петровымъ устроити, изъявъ мечь свой, рече послу: "такій ли то мечь Петровъ у папы? ижъ имать такій, то можеть городы давати, а азъ, доколъ имамъ и при бедръ, не хочу куповати ино кровію, якоже отщии деды наши размножили землю Рускую". У Татищева несколько изменено. вставлены такъ сказать татищевскія обличенія посламъ папы и нравоученія ему самому.

Оть 1227-го года сохранилось любопытное посланіе въ Россію папы Гонорія III 1). Оно адресовано ко всёмъ королямъ Русскимъ. ad universos reges Russiae. Въ немъ читаемъ: «Радуемся о Господъ, что послы ваши, какъ дошелъ до насъ слухъ, посланные къ почтенному брату нашему епископу Моденскому, легату апостольскаго съдалища отъ нашего ребра (находящемуся въ Ливоніи), смиренно просили его, чтобы онъ лично посётиль ваши страны, поелику, желая быть спасительно наставлены въ здравомъ ученіи, вы готовы совершенно отказаться отъ всъхъ заблужденій, въ которыя впали, какъ говорите вы, по причинъ недостатка проповъдниковъ. Далъе папа утверждаеть королей русских вы ихы намереніи, предлагаеть имы, если они желають, чтобы къ нимъ прибылъ легать Римскій, прислать къ нему-пап'в грамоты и в'врныхъ пословъ, и убъждаеть жить между тыть въ твердомъ миры съ христіанами Ливоніи и Естоніи, грозя въ противномъ случав своимъ гиввомъ, котораго имъ не избежать. Прочитавъ вышеприведенное, съ великимъ изумленіемъ спрашиваеть себя: неужели въ самомъ дълъ могло быть, чтобы князья Русскіе изъявляли папъ желаніе совершенно отказаться оть всёхъ заблужденій греческой церкви? Оказывается, что это-ни что иное, какъ слишкомъ неумъренное употребленіе довольно обычнаго папамъ пріема. Вступая въ сношенія съ православными, съ цёлію привлечь ихъ къ себё, папы не ръдко начинали тъмъ, что дошло-де до нашего слуха, что вы желаете возсоединиться съ святою матерью... Въ 1224-мъ г. Новгородцы заключили миръ съ Ливонскимъ орденомъ, для чего ихъ послы приходили въ Ригу; миръ утвержденъ былъ отъ имени папы находившимся въ Ригв его легатомъ епископомъ Моденскимъ 2), — и вотъ послы Новгородскіе и превращаются у папы во всёхъ королей Русскихъ. Такъ какъ при заключении мира Новгородцы были стороною побъжденною и искавшею мира, то весьма возможно, что дипломатическимъ образомъ они изъявляли легату свою готовность соединиться съ Римскою церковію. Не знаемъ, доходило ли до нихъ посланіе папы; если доходило, то не можетъ подлежать сомнънію, что никакого отвъта не последовало.

Въ 1231-мъ г. папа Григорій IX обращался съ своимъ посланіемъ къ великому князю Владимирскому Юрію Всеволодовичу 3). Для

¹) Напечатано въ Historica Russiae Monimenta Турпенева, т. I, стр. 20 № XXI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Карамз. III, прим. 322 (въ текстѣ стр. 116 — 117, Соловьевъ II, изд. 4 стр. 373 нач.).

<sup>3)</sup> Посланіе напечатано въ Historica Russiae Monimenta, т. I стр. 30.

убъжденія князя онъ употребляеть тѣ же доводы, что выше Иннокентій, т. е. что единая церковь имѣеть единаго пастыря въ св. Петрѣ, котораго онъ—папа преемникъ. Но къ догматическимъ доводамъ перваго онъ присоединяеть доводы политическіе, а именно—что въ случаѣ присоединенія къ Римской церкви, матери всѣхъ вѣрующихъ, князь, какъ государь, щедро будетъ взысканъ милостями и благоволеніемъ его—папы. Побужденіемъ, расположившимъ Григорія обратиться къ Юрію, нѣтъ сомнѣнія, было то, что его миссіонерамъ—братьямъ проповѣдникамъ или Доминиканцамъ удалось тогда водвориться въ Кіевѣ и что тамъ они имѣли съ своей пропагандой нѣкоторый успѣхъ (см. ниже). Но посланіе едва ли не имѣло своимъ послѣдствіемъ того, что содѣйствовало открытію Кіевскихъ интригъ, послѣ чего миссіонеры были изгнаны изъ Кіева.

Всѣ указанныя попытки папъ, несомнѣнно и само собою подразумѣваемо, не имѣли никакого успѣха. Относительно тѣхъ случаевъ, когда мы знаемъ о нихъ не по извѣстіямъ нашихъ лѣтописей, а по сохранившимся въ Ватиканскомъ архивѣ грамотамъ папъ, остается неизвѣстнымъ,—всегда ли намѣреніе было приводимо въ исполненіе, ибо грамоты могли быть писаны, но не отправляемы, или же отправляемы, но не доходили по своему назначенію. Замѣчательна въ этихъ сношеніяхъ одна странность. Наши государи по своему титулу были великіе князья (magni duces). Слѣдовало бы ожидать, что папы будутъ привлекать ихъ къ себѣ обѣщаніемъ титула королевскаго, какъ это они въ другихъ случаяхъ дѣлали. Однако здѣсь они не только этого не дѣлають, но и прямо называютъ нашихъ великихъ князей и даже просто князей королями. Остается непонятнымъ, съ какой стати они усвояють нашимъ князьямъ титулъ королей, который они обыкновенно признавали только за тѣми государями, которымъ давали его сами ¹).

Папы дълали попытки подчинить Русскую церковь своей власти.

¹) Папа Григорій IX, спеціально старающійся привлечь Юрія Всеволодовича къ союзу съ Римскою церковію об'єщаніемъ земныхъ выгодъ, называеть его, какъ и другіе папы другихъ русскихъ государей, королемъ и не об'єщаеть ему в'єнца королевскаго, а только то, что ecclesia Romana te ut magnum in ecclesia Dei principem habere proponit et diligere ut filium specialem. Называють королями Русскихъ государей и древніе латинскіе писатели,—Титмаръ, Петръ Даміани и другіе (см. выше стр. 103, извлеченія изъ западныхъ л'єтописей объ Ольгь, также житіе Оттона Бамбергскаго въ Аста SS. Болландистовъ, Julii t. І р. 391). Вс'єхъ князей титулуеть королями Гонорій III, адресуя свое посланіе ad omnes reges. Но пость нашествія Монголовъ королевскій в'єнецъ, какъ изв'єстно, явился на сцену (Даніилъ Галицкій).

Но уви! возможно было и обратное, а именно-чтобы Русскіе государи изъявляли папамъ готовность признать ихъ власть. Средневъковые папы представляли изъ себя великую силу, къ которой всв обращались за помощью. Возможно было покупать эту помощь у папъ и государямъ православнымъ цёною изъявленія искренней или притворной готовности подчиниться имъ, --- и, къ сожалънію, государи православные это делали. Неть ни одного православнаго народа, государи котораго были бы свободны отъ упрека въ этой наклонности жертвовать для своихъ личныхъ интересовъ решительно всемъ. Не свободны отъ этого упрека и наши Русскіе государи. Нѣкоторые изслъдователи съ особеннымъ удареніемъ указывають на то, что примъры подобной весьма печальной нравственной легкости у насъ весьма не многочисленны. Не многочисленны, это правда; но и у другихъ православных в народовъ они не безчисленны, и во всякомъ случат едва ли следуеть объяснять это нашей особенной доброкачественностью среди другихъ православныхъ народовъ, а не просто нашимъ особенно счастливымь положеніемь по отношенію къ папамь.

За періодъ до-монгольскій изв'ястенъ одинъ подобный приміръ.

Въ 1073-мъ году быль согнанъ съ велико-княжескаго престола Изяславъ Ярославычъ своими братьями Святославомъ и Всеволодомъ. Онъ отправился искать помощи къ польскому королю Болеславу, который оказалъ ему подобную же помощь весьма незадолго передътъмъ ¹). Но на сей разъ Болеславъ отнялъ у Изяслава значительную часть богатствъ, которыя онъ принесъ съ собою, и указалъ ему дорогу. Изяславъ обратился къ нѣмецкому императору Генриху IV, объщаясь, если вѣрить нѣмецкимъ лѣтописцамъ, признать себя данникомъ имперіи ²); но послѣдній могъ сдѣлать только то, чтобы отправить за него посольство въ Россію, которое принесло богатые дары ему самому и, разумѣется, ничего князю ³). Тогда Изяславъ, можетъ быть, по совѣту Нѣмцевъ рѣшился обратиться къ папъ, знаменитому Григорію VII или Гильдебрандту ¹). Изъ сохранившихся документовъ

<sup>1)</sup> Въ 1073 году Изяславъ былъ согнанъ съ престола во второй разъ. Въ первый разъ это было въ 1068 г., и онъ возвратилъ тогда престолъ (въ слъдующемъ 1069 г.) при помощи польскаго короля.

<sup>2)</sup> Kapa.u.s. II, 47.

<sup>3)</sup> О посольствъ нъмецкаго императора къ Святославу наша лътопись подъ 1075 г. (Карамя. ibidd.).

<sup>•)</sup> Соображая приходъ пословъ императора въ Россію (1075 г.) и даты посланій папы, писанныхъ исл'єдствіе обращенія къ нему Изяслава (тотъ же 1075 г.),

не видно, о чемъ просилъ Изяславъ папу. Но такъ какъ последний могъ помочь ему возвратить престолъ единственно тъмъ способомъ. чтобы заставить оказать ему помощь польскаго короля, то нъть сомивнія, что объ этомъ именно онъ и просиль папу. Взамвить этого Изяславъ чрезъ своего сына, котораго онъ отправиль посломъ къ папъ. подвергаль свое государство къ стопамъ св. Петра, желая получить его отъ напы, какъ даръ сего последняго, и изъявляль готовность признать власть св. престола. Страннымъ и не совсемъ понятнымъ образомъ Григорій VII вовсе не показаль особенной ревности къ тому, чтобы воспользоваться само собою представлявшимся случаемъ присоединить ко владвніямъ св. Петра нашу Россію, что составляло мечту для другихъ папъ. Онъ написалъ посланіе къ Изяславу 1), въ которомъ, пріемля имъ предлагаемое, об'вщаеть ему свою помощь. Однасо вовсе не видно, чтобы действительно заботился доставить Изяславу эту помощь, безъ которой все должно было остаться простыми словами. Вмёстё съ грамотой къ Изяславу онъ написаль грамоту и королю польскому 2). Но въ этой последней онъ только увещеваеть короля возвратить Изяславу отнятое богатство и ни слова не говорить объ оказаніи ему помощи въ возвращеніи престола 3). Все діло кончилось ничемъ, и Изяславъ успель возвратиться на престоль безъ помощи папы (въ 1077-мъ г.). Усердный почитатель преп. Өеодосія Печерскаго, увы! показалъ себя человъкомъ вовсе не высокаго нравственнаго характера... О томъ, что Изяславъ выражалъ папъ готовность признать его власть, мы знаемъ только изъ посланія къ нему самого папы (ибо и вообще о сношеніяхъ мы знаемъ только изъ двухъ сохранившихся и нами указанныхъ посланій папы). На семъ основанія нъкоторые наши историки хотъли бы заподозривать дъйствительность прискорбнаго факта, полагая, что папа или по недоразумению или по

дъло должно представлять едва ли не такъ, что великій князь обратился къ императору и въ то же время къ папъ.

<sup>&#</sup>x27;) Напечатано въ Historica Russiae Monimenta Турпенева, т. I, № 1 (дата—quintodecimo Kalendas Maji, 1075).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напечатана ibid. № 2 (дата XII Kal. Maji, 1075).

<sup>3)</sup> Весьма возможно, что Григорій VII, тонкій политикъ и человѣкъ слишкомъ проницательнаго ума, не придавалъ серьёзнаго значенія Изяславовымъ объщаніямъ признать его—папы власть (и видѣлъ въ нихъ то, что они были на самомъ дѣлѣ, т. е. простое притворство). Или же, можетъ быть, ему только не задолго передъ тѣмъ вступившему на престолъ (22 Апрѣля 1073 г.), было еще не до того, чтобы заниматься Россіей.

прямому намівренію навязываеть Изяславу такія заявленія и предложенія, которых онъ на самомъ ділів не ділаль. Напрасныя и безполезныя сомнівнія! Какъ скоро мы признаемъ за достовірное, что православный государь обращался съ просьбою къ папів и быль имівыслушань, то не только достовірно, но и само собою предполагается, что онъ изъявляль папів искреннюю или притворную готовность признать его власть, ибо единственно подъ этимъ условіемъ папа могъ изъявить готовность оказать ему свою помощь.

## приложенія.

## Примъчание из стр. 365.

Безспорныя и всёми признаваемыя истины иногда оказываются въ такомъ положеніи (позволимъ себё такъ выразиться), что требуютъ нарочитаго подтвержденія. Въ такомъ именно положеніи находится та истина. что пресвитеры не суть служители епископа, а суть его сотоварищи и соначальники. Поэтому, исполняя обязанность оправдать наши, выше стоящія рёчи объ отношеніи пресвитеровъ къ епископамъ, мы позволимъ себё сдёлать это съ нёкоторою обстоятельностію.

Богоучрежденную чрезъ апостоловъ церковную іерархію составляють не только епископы, но и пресвитеры съ діаконами. Какъ безъ епископа не можеть быть церкви (всякой частной, о которой у насъ рычь въ данномъ случаф), такъ не можеть ея быть и безъ пресвитеровъ, которые составляють такую же необходимую степень церковнаго священства, какъ и первые (Пространный катихизись, часть І, о десятомъ членв сумвола ввры, священство; см. ниже Игнатія Богоносца въ посланіи къ Тралліянамъ). Что же такое составляють пресвитеры въ церковной іерархіи? Они не суть служители епископа, ибо таковые суть діаконы (что значить и самое имя последнихъ, ибо греческое дійкого по-русски значить служитель, слуга; Іоанн. 2, 5. 9: служители на бракъ въ Канъ въ греческомъ подлинникъ διάκονοι 1). Следовательно, ясно, что они не могуть составлять ничего иного, какъ его помощниковъ (такъ какъ между служителями и помощниками нъть ничего третьяго), и слъдовательно затъмъ ясно, что апостолы по Божественному полномочію учредили въ церкви священноначаліе не единоличное, которое бы состояло въ каждой частной церкви изъ одного епископа, а соборное, которое бы состояло изъ епископа и при немъ собора пресвитеровъ, какъ его необходимыхъ помощниковъ.

Въ церковномъ богослуженіи, въ совершеніи литургіи, пресвитеры до настоящаго времени остаются по отношенію къ епископамъ тѣмъ, чѣмъ они были съ самаго древняго времени и съ самыхъ временъ апостольскихъ, т. е. ихъ сослужителями, а не слугами (какъ діаконы). Но если

<sup>1) 1-</sup>го всел. соб. пр. 18: "діаконы суть служители епископа и низшіе пресвитеровъ".

это такъ, то это представляетъ собою живое и наглядное и, такъ сказать, безусловно убъдительное доказательство, что и во всемъ остальномъ дълъ церковнаго строенія они были по отношенію къ нимъ тъмъ же, т. е. ихъ номощниками, потому что представлять себъ дъло такимъ образомъ, чтобы въ одномъ (въ однихъ функціяхъ должности) имъ была усвоена роль помощниковъ епископа, а въ другомъ—его слугъ, и чтобы они были вмъстъ и помощниками и слугами, конечно, совершенно невозможно (Алтарь церковный есть не только мъсто совершенія литургіи, но и вообще мъсто правительственнаго засъданія епископа, его какъ бы присутственная зала, нбо въ первое и древнъйшее время епископы именно въ немъ творили и отправляли все дъло церковнаго управленія и суда. Но въ этой церковной присутственной залъ пресвитеры сосъдять епископу на вторыхъ престолахъ 1). Ясно, что сосъдающіе епископу суть его товарищи и помощники) 3.

Сейчасъ сказанное нами съ совершенною и несомнительною ясностію подтверждають писанія апостоловь, представляющія собою верховный и заграждающій всякія уста авторитеть.

Въ своихъ писаніяхъ апостолы нигдѣ не говорятъ отдѣльно объ епископахъ и отдѣльно о пресвитерахъ, но или объ однихъ епископахъ, при чемъ подразумѣваютъ и пресвитеровъ ³), или объ однихъ пресвитерахъ, при чемъ подразумѣваютъ и епископовъ ⁴), или же объ епископопресвитерахъ, употребляя названія епископъ и пресвитеръ, какъ тождезначущія и одно вмѣсто другаго (въ однихъ и тѣхъ же мѣстахъ то одно, то другое) з. Что же значитъ это подразумѣваніе пресвитеровъ вмѣстѣ съ епископами и наоборотъ или отождествленіе однихъ и другихъ? Очевидно, оно не можетъ значить ничего инаго, какъ то, что пресвитеры составляли съ епископами одну нераздѣльную власть (такъ что при упоминаніи объ однихъ само собою дается подразумѣвать и становится излишнимъ прямо упоминать другихъ и такъ что при безразличномъ употребленіи одного или

<sup>1)</sup> Объ епископскомъ престолъ въ алтаръ и о вторыхъ престолахъ (сопрестоліи) пресвитеровъ см. ниже.

<sup>2)</sup> Сті Зонару и Вальсамона въ тодкованіи 58-го апост. правила и Пидаліонъ въ примѣчаніи къ тому же правилу. Защитники единолично-неограниченной (абсолютной) власти епископовъ, чтобы легче отдѣлываться отъ пресвитеровъ, имѣють наклонность приравнивать послѣднихъ къ діаконамъ. Но въ богослужебной практикѣ они имѣютъ противъ себя въ семъ случаѣ такъ сказать олицетворенное на дѣлѣ и наглядное, а слѣдовательно — уже вовсе непререкаемое свидѣтельство: пресвитеры сосѣдять епископу въ алтарѣ, а діаконы не имѣютъ права садиться въ алтарѣ (въ присутствіи епископа и пресвитеровъ, — 1 всел. соб. пр. 18, Лаодик. соб. пр. 20), и имѣли для сего въ древнее время особую комнату,—діаконикъ.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Филиппис. 1, 1; 1 Тим. 3, 1—7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дъян. 14, 23; Іал. 5, 14; 1 Петр. 5, 1. 2; 1 Тим. 5, 17. 19.

<sup>5)</sup> Двян. 20, 17, 28; Тит. 17, 5. 7.

другаго имени рѣчь ведется объ обоихъ). Такъ именно понимаетъ это и св. Іоаннъ Златоустый. Объясняя 3-ю главу 1-го посланія къ Тимовею, гдѣ апостолъ говоритъ объ епископахъ и потомъ, опуская пресвитеровъ, о діаконахъ, онъ пишетъ: "окончивъ рѣчь объ епископахъ и изобразивъ ихъ качества и сказавъ, что они должны имѣть, а чего должны воздерживаться, и опустивъ чинъ пресвитеровъ, (апостолъ) перескочилъ (метєпήдоб) къ діаконамъ. Почему это? Потому что не велико разстояніе между ними (пресвитерами) и епископами, такъ какъ и они (пресвитеры) восприняли учительство и предстоятельство (т. е. власть учительства и предстоятельства) церкви, и такъ какъ—что сказалъ (апостолъ) объ епископахъ, относится и къ пресвитерамъ; одной хиротоніей (правомъ одной хиротоніи епископы) превосходятъ пресвитеровъ и только симъ однимъ кажутся пренмуществующими передъ ними 1).

Во времена апостольскія, также какъ и всегда впослѣдствіи. въ каждомъ городѣ было по одному епископу (потому что въ древнее время, какъ и всегда впослѣдствіи, церковь каждаго города представляла собою одну частную церковь, а каждая частная церковь можетъ имѣть одного только епископа по той причинѣ, что главныхъ начальниковъ, каковъ есть епископъ въ своей частной церкви, всегда можетъ быть только по одному). Между тѣмъ въ писаніяхъ апостольскихъ мы находимъ: 1. Посланіе къ Филипписеямъ ап. Павелъ пишетъ всѣмъ святымъ о Христѣ Іисусѣ сущимъ въ Филиппѣхъ съ епископы и діаконы (посланія гл. 1 ст. 1). Очевидно, что тутъ вмѣстѣ съ однимъ дѣйствительнымъ епископомъ Филиппскимъ (города Филиппъ) апостолъ называетъ епископами и пресвитеровъ, какъ это и понимаютъ св. Іоаннъ Златоустъ и бл. Өеодоритъ Кирскій²).

<sup>1) &</sup>quot;Οτι ού πολύ τό μέσον αὐτῶν καὶ τῶν ἐπισκόπων. Καὶ γὰρ καὶ αὐτοὶ διδασκάλιαν εἰσὶν ἀναδεδεγμένοι καὶ προστασίαν τῆς ἐκκλησίας, καὶ ἃ περὶ ἐπισκόπων εἶπε, ταῦτα καὶ
πρεσβυτέροις ἀρμόττει. Τῆ γὰρ χειροτονία μόνη ὑπερβεβήκασι καὶ τοῦτῳ μόνον δοκρῶσι
πλεονεκτεῖν τοὺς πρεσβυτέρους. Η 1 посланіе въ Тимовею Беседа 11 сначала, Montfauc. editio Parisina altera, t. XI, p. 666 (b).

<sup>2)</sup> Первый въ 1 Бесёдё на посланіе къ Филипписеямъ,—еd. Montfauc. Parisina altera, t. XI р. 224, второй въ толкованіи того же посланія, у Мими въ Патрол. t. 82 р. 560. Полагаемъ, что такъ понимають и не только Златоусть и Өеодорить, а и большинство древнихъ толковниковъ, потому что иначе понимать нельзя: епископы суть главные начальники и предстоятели частныхъ церквей; а какъ таковыхъ ихъ нивогда не могло быть боле, какъ только по одному (потому что везде и всегда главный начальникъ можетъ быть только одинъ: Златоусть и Өеодорить въ нашихъ мёстахъ говорятъ о семъ единоепископстве нарочитымъ образомъ, см. также 1-го всел. соб. пр. 8 fin.). Единственное извёстное намъ исключеніе представляетъ собой Епифаній Кипрскій, который по забвенію сейчасъ нами сказаннаго хочеть утверждать, будто во времена апостольскія было въ иныхъ городахъ (т. е. въ иныхъ частныхъ церквахъ) по нёскольку епископовъ,—Adversus haereses, lib. III, haeres. LXXI, ката 'Асріоо).

Если и въ конкретномъ случаъ, обращаясь къ пресвитерамъ извъстнаго мъста, апостолъ называетъ ихъ епископами, то, конечно, онъ даетъ знать о совластіи и соначаліи пресвитеровъ епископу съ такою ясностію, яснъе которой ничего не можетъ быть. 2. Возвращаясь въ Іерусалимъ изъ третьяго апостольскаго путешествія, ап. Павелъ призвалъ въ Мелитъ пресвитеровъ Ефесскихъ и преподалъ имъ наставленіе внимать стаду, въ которомъ Духъ св. поставилъ ихъ епископами пасти церковь Господа и Бога (Дѣян. 20, 17. 28). Здѣсь вмѣстѣ съ однимъ епископомъ Ефесскимъ разумѣется и соборъ пресвитеровъ; слѣдовательно, къ епископу и собору пресвитеровъ апостолъ обращается какъ къ единому и нераздѣльному собору начальниковъ. 3. Въ первомъ посланіи къ Солунянамъ ап. Павелъ увѣщеваетъ послѣднихъ: молимъ же вы, братіе, знайте труждающихся у васъ и пастоятелями вмѣстъ съ однимъ епископомъ Солунскимъ разумѣется и соборъ пресвитеровъ 1).

Если бы послѣ временъ апостольскихъ мы не имѣли свидѣтельствъ о совластіи пресвитеровъ епископамъ, то подобное отсутствіе свидѣтельствъ означало бы только тотъ печальный фактъ, что сіе совластіе прекратилось тотчасъ послѣ временъ апостольскихъ, и болѣе ничего. Но этого не было и мы имѣемъ свидѣтельства и изъ послѣдующаго времени.

Климентъ Римскій († ок. 100 г.), Поликарпъ Смирнскій († 168) и Ириней Ліонскій († ок. 202) употребляютъ названія епископъ и пресвитеръ совершенно такъ, какъ мы это видимъ въ писаніяхъ апостольскихъ, именно—перечисляя степени церковной іерархіи, называютъ только или епископовъ съ діаконами, подразумѣвая вмѣстѣ съ епископами пресвитеровъ, или пресвитеровъ и діаконовъ, подразумѣвая епископовъ вмѣстѣ съ пресвитерами, и потомъ употребляютъ имена епископъ и пресвитеръ, какъ синонимы, одно вмѣсто другаго 2). Изъ этого употребленія именъ слѣдуєтъ то же самое заключеніе, что и выше.

<sup>1)</sup> Совершивъ вибстѣ съ Варнавою первое апостольское путешествіе, ап. Павель рукоположилъ въ каждую церковь пресвитеровъ, Дѣян. 14, 23. Вибстѣ съ пресвитерами онъ рукоположилъ, конечно, и епископовъ; слѣдовательно, подъ пресвитерами разумѣются и епископы, а слѣдовательно — одни съ другими объединяются, какъ властъ. Въ 1 посланіи къ Тимоеею 5, 17, апостолъ называетъ пресвитеровъ (подразумѣвая вибстѣ съ дѣйствительными пресвитерами и епископовъ) людьми настоятельствующими, начальствующими (оі кадю; просототъ; пресвротеровъ Что сами апостолы на Герусалимскомъ соборѣ сдѣлали свое извѣстное постановленіе по вопросу о томъ, обрѣзываться или не обрѣзываться христіанамъ изъ язычниковъ, при участіи пресвитеровъ Герусалимской деркви и какъ отъ лица своего, такъ и ихъ—пресвитеровъ написали посланіе христіанамъ Сиріи и Киликіп—Дѣян. 15, 1—29).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Климентъ Римск. въ 1 посланіи къ Кориноянамъ, г.д. 42, 44 (47) и 57; Поликариъ въ посл. къ Филиппійцамъ г.д. 5 и 6; Ириней Adversus haereses, lib. III, с. 3, и lib. IV, сс. 43 и 44. О Климентъ и Иринеъ съ Катанскаю "Догматическое учение о семи церковныхъ таинствахъ", стрр. 68 и 115.

Игнатій Богоносець († 115) или вообще весьма древній, изв'ястный и принимаемый подъ его именемъ, писатель ясно и нарочито учитъ, что епископъ, предстоятель церкви, управляеть ею съ соборомъ помощинковъ — пресвитеровъ. Въ посланіи къ Ефесеямъ онъ пишеть: "всячески надлежить (вамъ) славить Іисуса Христа, который прославиль васъ, дабы вы были устроены въ единомъ повиновеніи, дабы вы, повинуясь епископу и собору пресвитеровъ (єпіскої каї пресвитеріф, пресвитерству), были освящены во всемъ" (п. 2). Въ посланіи къ Магнезіянамъ онъ говорить, что желаль бы видеть при себь одного діакона, "потому что онъ повинуется епископу, какъ благодати Божіей, и собору пресвитеровъ (пресвитєріщ), какъ закону Іисуса Христа" (п. 2), и потомъ увъщеваетъ самихъ Магнезіянъ: "старайтесь дълать все въ единомысліи съ Богомъ, имъя епископа предсъдательствующимъ вмъсто Бога, и пресвитеровъ занимающими мъсто собора апостоловъ" (п. 6). Въ посланіи къ Тралліянамъ онъ пишеть: "вы повинуетесь епископу, какъ Іисусу Христу.., но необходимо повиноваться и собору пресвитеровъ, какъ апостоламъ Інсуса Христа" (п. 2), и еще: "почитайте епископа, какъ Іисуса Христа, который есть Сынь Отчій, пресвитеровь же (почитайте), какъ соборь Божій и какъ союзъ апостоловъ, безъ нихъ нътъ церкви" (п. 3). Въ посланіи къ Смирнянамъ: "вев последуйте епископу, какъ Інсусъ Христосъ Отцу, и собору пресвитеровъ (преовитеріш), какъ апостоламъ" (п. 8). Въ посланіи къ Поликарпу Смирнскому, обращаясь къ последнему съ просьбою отправить посла въ Антіохію "для изъявленія Антіохійцамъ радости Смирнской церкви о возстановленіи у нихъ мира", Игнатій пишеть относительно избранія этого посла: "надлежить (тебъ), богоблаженнъйшій Поликарпъ, созвать богольпивний совыть и избрать кого-нибудь"... (п. 7), т. е. указывая въ приведенныхъ словахъ на практику своего времени, даетъ знать, что епископы все дёлали не иначе, какъ совмъстно съ совътами пресвитеровъ.

Св. Кипріанъ Кареагенскій († 258) не въ наставленіяхъ, адресованныхъ другимъ, а въ своемъ собственномъ поведеніи и въ своихъ заявленіяхъ относительно своихъ правъ и обязанностей является строгимъ исполнителемъ и рѣшительнымъ защитникомъ того апостольскаго узаконенія, что епископъ долженъ управлять ввѣренною ему церковію не иначе, какъ при участіи собора пресвитеровъ. "Отъ начала епископства моего, — говорить онъ въ одномъ посланіи къ клиру Кареагенскому, писанномъ во время удаленія отъ каеедры по случаю гоненія, — я положилъ ничего не дѣлать по (своему) частному мнѣнію безъ вашего совѣта и (какъ то было обычаемъ въ древнѣйшей церкви) безъ согласія моего народа", и затѣмъ многократно заявляетъ на словахъ и въ поведеніи, что онъ хочеть и старается держаться этого правила со всею, такъ сказать скрупулёзною добросовѣстностію 1). А его абстрактно-положительное ученіе о нашемъ пред-

<sup>1)</sup> Посланія Кипріана: 6-e, ad clerum suum de cura pauperum ac confessorum;

меть есть то, что истинный христіанинъ долженъ повиноваться епископамъ и священникамъ (episcopis et sacerdotibus obtemperare) 1.

<sup>14-</sup>e. ad clerum suum, de iis qui ad pacem festinabant; 24-e, ad clerum, de literis praecedentibus Romam missis; 33-e, ad clerum et plebem de Aurelio lectore ordinato; 65-e, ad Rogatianum episcopum de superbo diacono; 66-e, ad clerum et plebem Furnitanorum de Victore (въ изданіяхъ письма Кипріановы располагаются не всегда одинаково; у насъ подъ руками изданіе Рейнгартово, гдѣ письма въ порядкѣ Памеліевомъ).

<sup>1)</sup> Посл. 62-е, ad Pomponium de virginibus, n. 3. Латинскій канонисть второй половины XI в. Deusdedit въ своемъ Collectio canonum, изданномъ а Pio Martinucci, Venetiis, 1869, приводить следующія два определенія Кипріана, сделанныя имь на помъстныхъ Кареагенскихъ соборахъ и неизвъстныя намъ изъ другихъ источниковъ: Firmum decretum (episcopi) esse non potest, quod non plurimorum videbitur habuisse consensum, и потомъ: in minoribus causis sanctiores prudentioresque fratres rectos ad suum episcopus convocet consilium, in majoribus vero omnem fratrum convocet conventum: quod si aliter aegerit, juxta sanctorum canonum decreta irrita et infirma sit ejus sententia, p. 222, n. CII fin.—Если св. Кипріанъ во время своего удаленія отъ каоедры по случаю гоненія поставляль клириковь безь собора пресвитеровъ, то сіе значить вовсе не то, чтобы на деле онъ поступаль вопреки тому, къ чему признаваль себя обязаннымъ на словахъ, а только то, что въ исклюинтельныхъ случаяхъ онъ считалъ дозволительнымъ отступленіе отъ правила. При этомъ, внѣ-обычнымъ образомъ онъ поставлялъ въ клирики только такихъ людей, мнъніе о которыхъ, собора пресвитеровъ было ему уже положительно извъстно или въ одобренін которыхъ пресвитерами не могло быть для него никакого сомнѣнія; о случаяхъ поставленія онъ считаль нужнымь доводить до свёдёнія собора пресвитеровъ; наконедъ, онъ совершалъ поставленія не въ собственномъ смыслѣ одинъ, а съ теми пресвитерами, которые были при немъ. Если св. Кипріанъ учить, что денископъ въ церкви и церковь въ епископъ и что "кто не съ епископомъ, тотъ не въ церкви" (Epist. 69, п. 7), то изъ сего ученія, пріемлемаго всёми и подтверждаемаго, какъ извъстно, и канонами (Апост. и др.), вовсе и ровно ничего не слъдуеть для защитниковъ абсолютной власти епископовъ (Безъ епископа не можеть быть церкви, но это вовсе не значить наобороть, чтобы одинь епископь составляль всю церковь или всю церковную іерархію. Безь епископа не можеть быть перкви, но и епископъ безъ пресвитеровъ не составляетъ церкви. А если случится такой расколь въ частной церкви, что на одной сторонъ будеть епископъ, а на другой все пресвитеры, то это не будеть значить, чтобы церковь была тамь, где еписвопъ, а будеть представлять собою тоть исвлючительный случай, что извъстная церковь разрушилась и прекратила свое существованіе. Пресвитеры составлякотт, такую же необходимую степень церковнаго священства, какъ и еписьопы, а безъ необходимаго церковь не можетъ существовать. Если оставшійся одинокимъ епископъ поставитъ (законно) новыхъ пресвитеровъ, церковь снова явится, но снова явится потому, что снова явились въ ней пресвитеры, подразумъвается, съ правами старыхъ, т. е. туть дело сводится въ тому, что епископы те хегротоміс ибул опервевнкого пресвитеровъ-слова Златоуст., см. выше. Епископъ можеть ста-

Въ такъ называемыхъ Правилахъ апостольскихъ читается предписаніе: "пресвитеры и діаконы безъ воли епископа ничего да не совершають: ибо ему (епископу) ввърены людіе Господни и онъ воздасть отвъть о душахъ ихъ" 1). Защитники абсолютной власти епископовъ находять. что это предписание совершенно яснымъ и совершенно безспорнымъ образомъ опредъляеть власть епископовъ въ томъ смыслъ, какъ хотять понимать ее они, т. е. какъ власть единоличную и абсолютную. Однако вовсе непонятно, какимъ образомъ они это находять. Составляеть общее правило то, чтобы въ коллегіальныхъ присутствіяхъ члены последнихъ ничего не пълали безъ своихъ предсъдателей, потому что иначе эти присутствія вмісто своего превосходства надъ единоличными правителями обратились бы въ величайшее зло (по причинамъ всъмъ понятнымъ) и въ нъчто совершенно безсмысленное. Если это всегда и непременно такъ въ администраціи мірской, то странно было бы, если бы это иначе было въ администраціи церковной, болже совершенной, чімь мірская. Епископь есть предсъдатель мъстнаго церковнаго управленія и изъ этого само собою и необходимо следуеть, что пресвитеры ничего не могуть делать безъ его воли. Но если это такъ и совершенно безспорно (не только на основани прямаго предписанія, но и простаго зграваго смысла): то какимъ образомъ наобороть отсюда следуеть, чтобы епископъ все могь делать безь пресвитеровъ, чтобы пресвитеры совершенно устранялись отъ власти и она исключительно ввёрялась епископу? Во всякихъ нашихъ коллегіальныхъ присутственныхъ мъстахъ совътники и члены ничего не могутъ дълать безъ предсъдателей: но значить ли это, чтобы предсъдатели все могли дълать безъ совътниковъ и членовъ? 2) Такимъ образомъ не ясно ли, что защитники абсолютной власти епископовъ хотять видьть въ предписанія

вить пресвитеровъ, но безъ пресвитеровъ поставленныхъ (законно) и обладающихъ правами имъ принадрежащими онъ не можетъ быть).

<sup>1)</sup> Пр. 39: Апостольскія правила называются апостольскими не потому, чтобы онѣ были написаны апостолами или по ихъ завѣщанію непосредственными ихъ преемниками, а потому, что онѣ явялись въ церкви, спустя много временя послѣ апостоловъ (вѣкъ Щ—IV: изъ снесенія 26-го апост. правила съ 10 правиломъ Анкирскаго собора, бывшаго въ 314 г., слѣдуетъ, что въ нынѣшнемъ влтѣ послѣ сего собора), на основаніи сохранявшагося въ послѣдней апостольскаго преданія. Трудльскій соборъ, окончательно придающій правиламъ вселенско-каноническое значеніе, не называетъ ихъ апостольскими, а преданными намъ именемъ апостоловъ (пр. 2 сначала), сfr о сихъ правилахъ Начертаніе церковно-библейской исторіи,—исторія новозавѣти, церкви, вѣкъ первый, гл. V, 2 изд. стр. 821.—Приведенное предписаніе читается еще въ 57 правилѣ Лаодикійскаго собора.

<sup>2)</sup> На верху древняго епархіальнаго управленія стояли митрополиты, всліствіе чего никому не было дозволено составлять безъ нихъ епархіальныхъ соберовъ (Антіох. соб. прр. 16 и 20 fin). Значить ли это, чтобы вся власть на епархіальныхъ соборахъ принадлежала митрополитамъ?

то, чего оно вовсе не говорить, и хотять выводить изъ него следствіе, которое изъ него вовсе не следуеть? Къ прискорбію нашихъ защитниковъ, они имеють противъ себя и самыя Правила апостольскія. 4-й канонъ этихъ Правилъ предписываеть, чтобы приносимые въ церковь на содержаніе клира всякіе жизненные припасы "епископъ и пресвитеры разделяли (после самихъ себя) діаконамъ и прочимъ клирикамъ". Ясно, что канонъ понимаеть и принимаеть пресвитеровъ, какъ соначальниковъ епископу. 58-й канонъ Правилъ говоритъ: "епископъ или пресвитеръ не рачащій о причте или о людехъ и не учащій ихъ благочестію, да будеть отлученъ". Если на пресвитеровъ возлагается обязанность рачить о причте и они подвергаются ответственности за неисполненіе обязанности, какъ и епископъ, то, конечно, ясно, что они понимаются какъ соначальники последняго, какъ "сотрудники, данные епископу" (Зонара и Вальсамонъ въ толкованіи на этоть канонъ) 1.

<sup>1)</sup> Нъть сомнънія, что съ весьма древняго времени начали появляться епиекопы, которые понимали аностольское правило такъ, какъ понимають его защитниви абсолютной власти епископовъ, и которые на основаніи этого правила и помимо его (и еще до его появленія въ письмени) стремились къ тому, чтобы присвоить всю власть себь и совершение отстранить оть нея пресвитеровъ, но изъ этого ровно ничего не следуеть, т. е. следуеть только то, что сейчась указанные епископы явились въ церкви очень рано. По отношению къ судебной власти епископовъ защитники ставятъ вопросы: "безусловно ли обязателенъ для епископа въ судномъ дъль совътъ пресвитеровъ и діаконовъ (изъ которыхъ последнихъ никто не считаеть советнивами епископа) для того, чтобы приговорь его получиль силу и свое надлежащее дъйствіе?" — "Имъеть ли право епископъ привести въ исполненіе судебный приговоръ, относительно котораго между нимъ и его совътомъ произопло разногласіе и который сл'ядовательно явился не по общему согласію вс'яхъ пресвитеровъ и діаконовъ и т. д.?" И дають отвість: "вопросы эти разрішаются сами собою: пресвитеры и діавоны могуть, конечно, не соглашаться съ приговоромъ своего епископа, могуть обвинять его въ несправедливости его дъйствій, но не иначе, какъ предъ высшею его властію, предъ соборомъ епископовъ; но ни они, ни самъ подсудимый пе имъють никакого права считать постановленное епископомъ ръшение не имъющимъ дъйствительнаго и обязательнаго зпачения и сиды". Смешивая матеріи, защитники говорять туть о двухь случаяхь: во-первыхь, когда приговоромъ епископа и пресвитеровъ или епископскаго суда будетъ недоволенъ самъ подсудимый и когда онъ заявить желаніе перенести дёло аппелляціоннымъ порядкомъ въ епархіальный или митрополичій соборъ (епархія — митрополія, см. выше); во-вторыхъ, когда съ мевніемъ епископа по какому-пибудь делу не согласятся пресвитеры или когда между самими судьями выйдеть разногласіе. Говорить въ первомъ случав, чтобы решение епископа имело обязательную силу и значение, понимая это въ тотъ смысят, что ръшение должно быть приведено въ исполнение, значить говорить не діло, чтобы не сказать боліс: право аппелляціи есть право исканія, чтобы приговорь быль отм'єнень; но какъ онь будеть отм'єнень, когда

Такимъ образомъ, въ Правилахъ апостольскихъ вовсе не говорится того, чтобы епископъ быль единоличнымъ и неограниченнымъ начальникомъ церкви (своей мъстной), и напротивъ ясно говорится, что пресвитеры суть соначальники ("сотрудники") епископа. Какъ имветъ себя дело по нашему вопросу въ остальномъ вселенскомъ канонъ церковномъ? Въ остальномъ канонъ мы не находимъ прямыхъ и нарочитыхъ ръчей, что такое суть пресвитеры по отношенію къ епископамь-соначальники имъ или ихъ слуги. Но вмъсто прямыхъ ръчей мы находимъ въ немъ непрямыя, которыя по своей ясности совершенно замъняють намъ первыя. Василій Великій говорить, что міряне вводятся въ клиръ при испытаніи ихъ достоинства пресвитерами (лично и чрезъ посредство діаконовъ) и что только послѣ сего испытанія и "принятія" пресвитерами они получають посвящение отъ епископовъ (пр. 89) 1. Өеофиль Александрійскій говорить, что недостойные клирики извергаются, а недостойные міряне отлучаются пресвитерами (прр. 6 и 14), и относительно рукоположенія въ перковныя степени предписываетъ: "относительно имъющихъ рукополагатися таковой да будеть уставь: весь соборъ священнослужителей да согласится и да избереть и тогда епископъ да испытываеть избраннаго и съ согласіемъ священства да совершить рукоположеніе среди церкви"... (пр. 7). Если избраніе въ церковныя степени совершается епископами при непремънномъ участіи пресвитеровъ; если при ихъ участіи совершается епископами извержение изъ клира и отлучение отъ церкви лицъ недостойныхъ: то ясно, что они суть "сотрудники" епископовъ, и сотрудники ихъ какъ въ качествъ правителей, такъ и судей, т. е. иначе сказать-несомнънно сотрудники ихъ по всему. Не говоря прямо о пресвитерахъ, какъ о сотрудникахъ епископовъ въ управлении церквами, остальной канонъ церковный после Правиль апостольских дасть намь это какъ необходи-

уже будеть исполнень (чрезь преданіе напр. подсудимаго смертной казни?). Т. е. иначе сказать, право аппедляціи на приговорь необходимо предполагаеть суспенсію приговора или отстрочку его исполненія (Устава Духовныхъ Консисторій § 171: "если подсудимый объявить неудовольствіе на рішеніе епархіальнаго начальства и подасть аппедляціонный отзывь, то исполненіе останавливается и рішеніе епархіальнаго начальства представляется Святійшему Суноду"). Второй случай есть случай прекословія между самими судьями. Въ этомъ случай рішеніе епископа не только не иміло обязательной силы и значенія, но и само вовсе не могло являться: въ случай прекословія между судьями діло переносилось (какъ это всегда бываеть) въ высшую инстанцію—епархіальный соборь, на обязанности котораго именно лежало "разрішать перковныя прекословія" (Апост. пр. 37), и только этоть соборь, разрішая вышедшее между епископомь и пресвитерами несогласіе, постановляль свое рішеніе.

<sup>1)</sup> Василій Великій говорить въ правил'я противъ предоставленія пресвитерамъ излишней власти, но не отнимаеть у нихъ власти, д'явствительно имъ принадлежащей.

мый выводъ изъ того, что онъ предписываетъ относительно завѣдыванія церковными имѣніями. Завѣдываніе церковными имѣніями ввѣряется епископу (Апост. пр. 41), но не иначе какъ при участіи пресвитеровъ (Антіох. соб. пр. 25, Кареаг. соб. пр. 42, Өеофила Алекс. пр. 10). Такимъ образомъ, если завѣдывать церковными имѣніями каноны обязують епископовъ не иначе какъ при участіи пресвитеровъ, то, выражаясь словами одного Апостольскаго канона (41-го), кольми паче слѣдуетъ то, что это сотрудничество пресвитеровъ епископамъ они предполагаютъ необходимымъ въ пасеніи драгоцѣнныхъ человѣческихъ душъ.

Возвращаясь снова къ свидътельствамъ неканоническаго авторитета, мы не будемъ приводить ихъ всъхъ, а приведемъ только болъе прямыя и болъе важныя.

Постановленія апостольскія называють пресвитеровъ сов'ятниками епискона (σύμβουλοι τοῦ ἐπισκόπου), сенатомъ (верховной правительственной коллегіей) и совътомъ церкви (συνέδριον καὶ βουλή της ἐκκλησίας,— Lib. II, с. 28), и затъмъ въ нихъ обстоятельно и ясно предписывается относительно суда епископскаго: "да присутствують на судилищъ (съ вами епископами) и діаконы (подразум'євается, какъ исполнительные чиновники) и пресвитеры, судя нелицепріятно, какъ люди Божін, по правдѣ; когда же войдуть тоть и другой человъкь, у которыхь есть тяжба (оба тяжущіеся), то пусть каждый станеть среди судилища, и вы (пресвитеры), выслушавъ ихъ, праведно подайте голоса (δσίως ανενέγκατε τας ψήφους) стараясь обоихъ (тяжущихъ) сдълать друзьями (примирить) прежде приговора (ἀπόφασις) епископа, чтобы судъ противъ согръшившаго не сдълался гласнымъ, потому что епископъ и на судилище имветъ соучастникомъ и свидътелемъ суда Христа Бога" (Lib. II, с. 47). Болъе ясныхъ ръчей о томъ, что судъ епископовъ долженъ быть судомъ коллегіальнымъ, причемъ пресвитеры, какъ члены суда, подаютъ голоса, а епископъ, какъ его предсъдатель, произносить приговорь, полагаемь, быть не можеть 1).

Посланія Игнатія Богоносца дошли до насъ въ двухъ редакціяхъ,— краткой, которая есть первоначальная или подлинная, и распространенной, которая есть позднвишая и относится не ранве, какъ къ IV вѣку. По этой второй редакціи въ посланіи къ Тралліанамъ читаемъ: "что такое епископъ, какъ не лице, имѣющее главное начальство и власть надъ всвмъ, сколько то возможно посильному подражателю Христа Бога? Что такое соборъ пресвитеровъ (πρεσβυτέριον), какъ не священная коллегія (σύστημα,—Corps, Corporation, Collegium, Lex. v. Passow), (что такое они) какъ не совѣтники и не сотоварищи (συνεδρευταί) епископа?.. Итакъ, кто не повинуется имъ, тотъ человѣкъ совершенно безбожный и нечестивый; тотъ презираетъ Христа и его установленіе" (п. 7).

Блаженный Іеронимъ, державшійся, какъ извѣстно, относительно происхожденія епископовъ своего особаго взгляда, весьма близкаго къ нынѣшнему протестантскому, говоря о своемъ времени, во-первыхъ, буквально повторяетъ приведенныя нами слова Златоустаго, а именно спрашиваетъ: "что дѣлаетъ епископъ, за исключеніемъ посвященія, чего бы не дѣлалъ пресвитеръ?" ¹); во-вторыхъ, пишетъ: "и мы имѣемъ въ церкви свой сенатъ—соборъ пресвитеровъ" (et nos habemus in ecclesia senatum nostrum,—coetum presbyterorum) ².

Существуеть древнее собрание правиль дерковныхъ, составленное неизвёстнымъ или неизвёстными изъ мёстныхъ правилъ и мёстной практики разныхъ частныхъ церквей, въ которомъ до последняго времени видъли правила IV Кареагенскаго собора (изъ числа соборовъ, бывшихъ при епископъ Авреліи, 398 г.) и которое надписывается въ спискахъ: Statuta ecclesiae antiqua или Statuta ecclesiae orientalis. Въ этомъ собраніи между прочимъ читаются правила: а) "епископъ да не слушаетъ никакого дела безъ присутствія своихъ клириковъ; иначе да будетъ недействителенъ приговоръ епископа, если онъ не будетъ утвержденъ приговоромъ клириковъ" (ut episcopus nullius causam audiat absque praesentia clericorum suorum; alioquin irrita erit sententia episcopi, nisi clericorum praesentia confirmetur,—пр. 23); b) "епископъ гдъ нибудь сидящій не долженъ дозволять (non patiatur), чтобы стоялъ (предъ нимъ) пресвитеръ" (пр. 34) 3; с) "при посвященіи пресвитера, когда епископъ благословляеть его и держить руку на его головь, то и всь пресвитеры, которые присутствують, держать свои руки на его головъ подлъ руки епископа" (np. 3) 4.

<sup>1)</sup> Epist. 146, ad Evangelum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Бинг. I, 273.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) А относительно діаконовъ, какъ изв'єстно, предписывается: "не подобаєтъ діакону сид'єти въ присутствіи пресвитера, но съ повел'єніємъ пресвитера с'єсти,— Лаодик. соб. пр. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Y Tespesse BE Concilien-Geschichte, 2 Band, 2 Aufl. S. 68 sqq (Bassmepa Lehrbuch des Kirchenrechts, § 87).

9-е правило 4-го вселенскаго собора по принятому тексту читается: "Если который клирикъ съ клирикомъ же имъетъ судное дъло, то да не оставляеть своего епископа и да не прибъгаеть къ свътскимъ судилищамъ; но сперва да предъявить свое дело у своего местнаго епископа или по изволенію того же епископа избранные обжими сторонами да составять судъ". Но въ славянскомъ переводъ Номоканона Іоанна Схоластика правило это читается: "Аще который клирикъ съ клирикомъ тяжу имать, да не оставляеть своего епископа и къ людскимъ судьямъ (да не) пририщеть; но преже до скажеть вещь свою епископу, да епископъ повелениемъ своимъ призвавъ объ страны, хотящаяся пръти, съ начальными своими попы праведнъ да устроитъ 1). Которое изъ двухъ чтеній есть подлинное, мы не знаемъ; но предполагая, что оно есть и то, которое у насъ принято, во всякомъ случат будемъ имъть несомнъннымъ, что чтеніе Номоканона Схоластикова, взятое отъ практики и свидетельствующее о ней, было весьма распространеннымъ и весьма авторитетнымъ, ибо иначе переводчикъ Номоканона св. Меоодій, первоучитель Славянскій и архіепископъ Моравскій, конечно, не приняль бы его э). Что наше чтеніе дійствительно было распространенно и весьма авторитетно, на это мы имвемъ и еще одно доказательство: въ Генелевомъ изданіи Кодекса Өеодосіева къ закону имперр. Валента, Граціана и Валентиніана отъ 376 г., который Lib. XVI, tit. II, n. 23, и который начинается: Qui mos est caussarum civilium. idem in negotiis ecclesiasticis, приложено слъдующее interpretatio: Quoties ex qualibet re ad religionem pertinente inter clericos fuerit nata contentio, id specialiter observetur, ut convocatis ab episcopo diœcesanis presbyteris, quae in contentionem venerint, judico terminentur.

Въ Греціи, какъ мы сказали выше, въ продолженіе второй половины X—первой половины XI въка соборы пресвитеровъ при епископахъ смънились штатами такъ называемыхъ клириковъ или чиновниковъ. Эти штаты клириковъ, ставшіе новыми административно-судебными соборами при епископахъ, оставались у Грековъ до конца XV—начала XVI въка, когда мъста клириковъ при епископахъ, какъ мъста, доставлявшія доходъ присвоили себъ міряне (подобно тому, какъ у насъ въ позднъйшее время мъста духовныхъ клирошанъ при епископахъ въ качествъ управителей и судей заняли ихъ свътскіе такъ называемые бояре) в. Что касается до

<sup>1)</sup> Номокан. тит. 14, ркп. Моск. Дух. Акад. № 54.

<sup>2)</sup> И въ Стоглавник наше правило приводится по чтенію Номоканона Схоластикова, гл. 55, Казанск. изд. стр. 265 (И очень сомнительно, чтобы нывъ принятое чтеніе было подлиннымъ, ибо остается непонятнымъ то, что епископъ предоставляеть тяжущимся клирикамъ избирать себъ третейскихъ судей).

<sup>3)</sup> О правахъ влиривовъ по отношению въ еписвопамъ въ XII—XIII въвъ см. Вальсамона и Іоанна Китрскаго у Ралми и П. III, 385 fin. sqq и V, 412 sub fin.; о томъ, что въ XV въвъ они сидъл съ еписвопами въ священномъ соборъ, см. Геория Кодина, ibid. V, 531; о присвоени въ началъ XVI въва мъстъ духовныхъ влиривовъ мірянами см. Ананасія Ипсиланти въ Исторіи Грековъ послъ взя-

Россіи, и именно Московской, то соборы при епископахъ сейчасъ помянутыхъ клирошанъ—пресвитеровъ исчезли въ ней въ концѣ XIV—началѣ XV вѣка; однако, по крайней мѣрѣ еще до половины XVI вѣка въ ней было признаваемо, что по священнымъ правиламъ святительскій судъ долженъ быть судомъ соборнымъ 1).

тія Константинополя Турками или въ Та нета тор адмогу, стрр. 155, 193 sub fin.. 208 (подписи подъ актомъ).

1) Стоглавъ, глл. 66 fin., 68 k 69, Казанск. изд., стрр. 293, 298—9, 324. Объ отношени пресвитеровъ въ епископамъ см. у Бингама I, 268 sqq, въ Словарялъ Дюканжа (Graecit. и Latinit.), Свищера и Мартины, у Чинимана въ Die Synoden und Episcopal-Aemter и вообще въ археологическихъ книгахъ. Между нашими русскими учеными теорія единоличной и абсолютной власти епископовъ вовсе не есть теорія общепринимаемая, но теорія защищаемая только нѣкоторыми немногими, cfr. митр. Евгенія Разсужденіе о чинахъ Греко-Россійскія церкви, Моск. 1817 г. изд. стр. 97 sqq, митр. Филарета Начертаніе церковно-библейской исторін,—исторія новозавѣтная, вѣкъ первый, гл. IV, 2-го изд. стр. 817, архим. Инноксития Начертание церковной исторіи отъ библейскихъ времень до XVIII віка,—вікъ вторый, .0 степеняхъ іерархін" и "Образъ правленія каждой церкви", изд. 1817 г. стрр. 44 и 46, Вытринского Памятники древней христіанской церкви, томъ І, Спб. 1829. стр. 141 sqq., іеромон. Павла О должностяхь и учрежденіяхь по церковному управленію въ древней восточной церкви, Спб. 1857, стр. 12 sqq и Павлова (А. С.) рецензію на внигу Заозерскаго: Церковный судъ въ первые віка христіанства, помъщенную въ журналъ "Критическое Обозръне", 1879 г. № 4, стр. 3 fin. sqq. Защитники единолично-абсолютной власти епископовъ, не отвергая фактовъ и свидътельствъ, вынуждаются признать, что "устройство древняго епархіальнаго суда по церковнымъ памятникамъ представляется не иначе, какъ въ формъ церковнаго собранія и засѣдающаго въ немъ совѣта церковнаго". Но въ то же время они учать: "основное отличіе судебной власти еписнопа состоить въ томъ, что онъ получаеть ее непосредственно при рукоположения въ санъ епископа, тогда какъ пресвитеры посвящениемъ въ свой санъ получають только такъ сказать правоспособность въ принятию извъстнаго вруга юридическихъ обязанностей, получають только возможность къ прохожденію той или другой должности; но чтобы эта возможность перепла въ дъйствительность, нужно еще особое полномочіе епископа. Допустимъ, что послъднее и справедливо: будеть ли отсюда слъдовать тогь выволь. который желателенъ защитнивамъ? Въ древнее время епископы производили епархіальный судь не иначе, какъ при участіи совътовь изъ пресвитеровь; слъдовательно, это участіе сов'ятовъ пресвитерскихъ въ епархіальномъ суд'я древніе епископы признавали для себя обязательнымъ; а следовательно...? Однако, приведенное ученіе, которымъ хотять сказать то, что каждый епископь ео ipso есть епархіальный судія, между тамъ какъ изъ пресвитеровъ могуть участвовать въ суда только немногіе, нарочито къ тому призванные, есть не болье какъ умышленное или неумышленное недоразумъніе. Если въ настоящее время (съ котораго берется ученіе) могуть участвовать въ епархіальномъ судів не всів пресвитеры, а только нівкоторые изъ нихъ: то это не значить, чтобы пресвитеры получали только правоспособность, а наоборогь значить, что въ настоящее время не всѣ пресвитеры могуть пользоваться своимъ правомъ (отъ нынъшняго устройства, вида, спархій, о чемъ говорено нами выше. А что

## Такъ называемий "Церковний уставъ" Владимировъ 1).

Такъ называемый Церковный уставъ св. Владимира сохранился до настоящаго времени въ весьма большомъ количествъ списковъ, которые

касается до приведеннаго ученія въ его отвлеченномъ вид'я, независимо отъ исторін, то для противопоставленія ему мы имъемъ приведенное выше ученіе Златоустаго). Люди не настолько смелы, чтобы отвергать факты и свидетельства и поэтому вынуждены признать, что "устройство древняго епархіальнаго суда по церковнымъ памятникамъ представляется не иначе какъ въ формъ церковнаго собранія и застідающаго въ немъ совта церковнаго". Но въ тоже время они проповъдують: "основное отличіе судебной власти епископа состоить въ томъ, что онъ получаеть ее непосредственно при рукоположении въ санъ епископа, тогда какъ пресвитеры посвящениемъ въ свой санъ получають только такъ сказать правоспособность въ принятію изв'єстнаго круга юридическихъ обязанностей, получають только возможность къ прохождению той или другой должности; но чтобы эта возможность перешла въ дъйствительность, нужно еще особое полномочіе епископа". Итакъ съ одной стороны, епархіальный судъ не иначе какъ церковный совъть, следовательно-пресвитеры непременно участвують въ немъ; а съ другой стороны, пресвитерамъ для сего нужно особое полномочіе епископа, следовательно они могуть участвовать въ немъ только тогда (только въ тв отдельные разы), когда пожелаеть этого епископь: трудно понять, какъ творцы теоріи не зам'вчають своего подобнаго противорѣчія. Но еще труднѣе понять то, какъ они, проповѣдуя о пресвитерахъ знаменитое сейчасъ приведенное, не замъчають, что проповъдують не только ивчто въ высшей степени странное, но и такое, что по всей справедливости заслуживало бы более жестокаго имени. Пресвитеръ, рукополагаемый епископомъ, получаетъ вивств съ благодатію св. Духа известныя права; однако, получая эти права, они не получаеть вм'есть съ тьмъ однажды навсегда права пользоваться ими. но можеть ими пользоваться только по новымь, въ каждомь частномь случай. особымъ дозволеніямъ епископа, такъ что благодать св. Духа преподается ему, такъ сказать, только какъ потенція, для перехода которой всякій частный разъ въ дъйствительность требуются нарочитыя благословенія (и какъ бы новыя хирогоніи) епископа. Неужели не видять творцы теоріи, что говорить подобное значить заранортовываться? (А когда авторъ приведенных выписокъ выражается: "получають возможность къ прохождению той или другой должности", тогда какъ у него ръчь вовсе не о должностяхъ, вовсе не о назначении въ благочинные и пр., то онъ показываеть только, что сбился въ своихъ мысляхъ). Пресвитеръ въ руконоложеніи епископскомъ получаеть благодать и право совершать литургію и вообще таниства: испрашиваетъ ли онъ потомъ у епископа особаго дозволенія на совершеніе каждой литургіи и на совершеніе всякій разъ каждаго изъ остальныхъ тамиствъ? Если нъть, то совершенно тоже самое и со всеми остальными правами, которыя онь получаеть.

1) Въ 1-мъ изданіи передъ уставомъ Владимировымъ быль напечатанъ нами "Уставъ бёлеческій" митр. Георгія. Но мы находимъ, что болёе приличное м'єсто ему во второй половин'є тома, въ которой мы его и напечатаемъ при 2-мъ изданіи этой посл'ёдней.

находимъ главнымъ образомъ въ Кормчихъ книгахъ, гдѣ ему принадлежало мѣсто и гдѣ онъ помѣщался по праву памятника церковно-юридическаго, а отчасти въ лѣтописяхъ, помѣщавшійся въ качествѣ памятника историческаго, и также въ сборникахъ 1).

Древнѣйшій, извѣстный въ настоящее время, списокъ Устава читается въ Кормчей книгъ, написанной во второй половинѣ XIII вѣка, между 1276-мъ и 1294-мъ годами, для Новгородскаго Софійскаго собора и находящейся въ настоящее время въ Московской сунодальной библіотекѣ (№ 132) ².

По этому древнъйшему списку Уставъ Владимировъ представляеть собою слъдующее: предисловіе о принятіи Владимиромъ христіанства отъ Грековъ и о взятіи у нихъ перваго митрополита Кіеву; о построеніи въ Кіевъ церкви Богородицы Десятинной и о дарованіи ей десятины; о предоставленіи суду митрополита и епископовъ въ извъстныхъ дълахъ гражданскихъ и въ извъстныхъ преступленіяхъ уголовныхъ всъхъ мірянъ, съ настоятельнымъ увъщаніемъ и заклятіемъ великаго князя къ своимъ чиновникамъ и къ потомкамъ — суда церковнаго не обидъть; о порученіи епископамъ всякихъ городскихъ торговыхъ мъръ и въсовъ; о предоставленіи имъ въ полную подсудность (по всякимъ дъламъ) низшаго духовенства и нъкоторыхъ другихъ лицъ; о предоставленіи имъ въ завъдываніе богоугодныхъ заведеній, съ новымъ увъщаніемъ и заклятіемъ о необидъніи суда церковнаго.

Послѣ этого древнѣйшаго списка Устава всѣ другіе извѣстные въ настоящее время списки его принадлежатъ концу XV—XVII вѣку. Позднѣйшіе списки относятся къ этому древнѣйшему такъ: часть списковъ, и именно — значительнѣйшая, представляетъ простое и совершенное его воспроизведеніе въ общемъ, съ нѣкоторыми варіантами въ частностяхъ; въ другой части списковъ уставъ является болѣе или менѣе противъ него

<sup>1)</sup> Кром'в списковъ, указанныхъ преосв. *Макарівлю* (Истор. т. І, изд. 2 стр. 157 sqq), см. еще Описанія рукописей *Царскаго* и библіотеки Тронцкой Лавры (есть списки въ рукописяхъ и нашей Академіи).

<sup>2)</sup> Въ началь рукописи, писанной, подразумъвается, на пергаминъ, читается запись: "Въ лъто лът... (одна или двъ цифирныя буквы стерты) написаны быша гнягы сія повельніемъ благовърнаго князя Новъгородьскаго Дмитрія, а стажаніемъ боголюбиваго архіепископа Новъгородьскаго Климента, и положены быша въ церкви святыя Софія на почитаніе священникомъ и на послушаніе крестьяномъ и собъ на спасеніе души"... См. Русски. Достопамм. 1, 19 и Ундольскаго Описаніе Славянскихъ рукописей Московской Патріаршей библіотеки № 110, помъщенное въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. 1867-го г. кн. 2; фотографическій снимокъ записи у Срезневскаго въ приложж. къ Древнимъ памятникамъ Русскаго письма и языка. Князь Дмитрій Александровичъ, сынъ Невскаго, умеръ въ 1294-мъ г., архіепископъ Климентъ занималъ кафедру съ 1276-го по 1299-й г.

(древнъйшаго списка) сокращеннымъ, при чемъ сокращение состоитъ въ томъ, что опускается предисловіе, сокращаются или совсѣмъ опускаются увъщанія и заклятія о необидіній суда церковнаго, опускается о предоставленіи епископамъ мітрь и вісовь; наконець, третья часть списковь представляеть особыя редакціи устава противъ списка древивішаго. Этихъ особыхъ редакцій изв'єстно въ настоящее время дв'в. Отличія одной изъ редакцій состоять въ томъ, что читается свое особое предисловіе къ Уставу, въ которомъ говорится о посыланіи Владимиромъ пословъ для испытанія вітрь и о привилегіяхь, усвоенныхь нашему митрополиту, яко второму патріарху, и что потомъ въ самомъ Уставѣ находятся лишнія рѣчи о дарованіи великимъ княземъ Кіевской Десятинной церкви недвижимыхъ имъній, а его княгинею всякой безцьнной кузни и о назначеніи церковнаго богатства 1). Другая редакція не содержить уклоненій оть древнъйшаго списка и лишковъ противъ него относительно предметовъ ръчи, но представляеть его распространение относительно того, что въ немъ есть; именно — распространяется предисловіе, въ которомъ подробнъе, чъмъ въ древивищемъ спискъ, о крещении Владимира (въ Херсонъ, въ церкви св. ап. Іакова) и о взятіи у Грековъ двухъ митрополитовъ-перваго Михаила и втораго Леонта; весьма значительно расширенъ списокъдълъ и преступленій, предоставляемыхъ суду митрополита и спископовъ, и и всколько расширенъ списокъ лицъ, предоставляемыхъ имъ въ полную подсудность; наконецъ, пространнъе излагаются увъщанія и заклятія онеобидѣніи суда церковнато 2).

¹) Редавція устава изв'єстна по двумъ спискамъ, см. преосв. *Макарія* Ист. т. І, 2 изд. стр. 158, а одинъ изъ списковъ напечатанъ у него же тамъ же (приложж. п. 8, П, стр. 282). О дарованіи Десятинной церкви недвижимыхъ имѣній, княгинею безцѣнной кузни и о назначеніи церковнаго богатства взято изъ статьи "О церковныхъ судахъ и о десятинахъ"..., мач.: "Отъ самое истины слышавъ святыхъ апостолъ и отецъ преданія", въ которой уставъ Владимировъ превращается въ историческую запись объ узаконеніяхъ п попеченіяхъ о церкви и духовенствъ Владимира и другихъ послѣ него князей (напечатана въ Правосл. Собесѣди. 1861-го г., ч. ІІ, стр. 434, у насъ подъ руками въ "Мѣрплахъ праведныхъ" XV в.,—Троицк. Лаврск., № 15, л. 331 об. и Академ. № 187, л. 293 об.).

<sup>3)</sup> Эта редавція изв'єства намъ по пяти спискамъ: напечатанному въ Вивліоонкѣ, ч. VI, стр. 1 sqq (съ рукописи неисправной, въ которой рѣчи Владимира о
смерти митр. Михаила превращены на первое лицо) и находящимся въ рукописсяхъ — Троицк. Лаврск. библіот. № 783, л. 599 об. и Академ. фундам. № 200, л.
23, № 225, л. 12 об. и № 234 л. 33, (надписаніе устава по спискамъ редавціи:
"Уставъ по греческимъ Номоканономъ"...). На томъ основаніи, что въ спискахъ
редавціи надъ отдѣдомъ, въ которомъ перечисляются люди церковные, сдѣдано
частное надписаніе: "А сіа люди церковніи по божественнымъ правидомъ предани
патріарху или митрополиту или епископу, въ коемъ аще предѣтѣ будетъ" (по
Лаврск. сп.), составленіе редакціи относятъ къ временамъ патріарховъ. Но Лавр-

Взаимное отношеніе сейчасъ указанныхъ классовъ, на которые раздѣляются списки Устава, несомнительно и очевидно есть слѣдующее: списокъ древнѣйшій съ воспроизводящими его позднѣйшими (которые, какъ мы сказали, образуютъ большинство въ общемъ количествѣ всѣхъ списковъ), представляетъ собою оригиналъ или подлинникъ устава, т. е. этотъ такъ называемый уставъ въ томъ его видѣ, въ какомъ онъ вышелъ изъ рукъ его неизвѣстнаго автора; списки, передающіе уставъ въ большемъ или меньшемъ сокращеніи противъ древнѣйшаго списка, суть позднѣйшія сокращенія оригинала; двѣ особыя редакціи устава противъ древнѣйшаго списка составляютъ позднѣйшія его (устава) редакціи.

Классы списковъ раздъляются между собою сейчасъ указаннымъ нами образомъ. Отдъльные списки всъхъ классовъ имъютъ свои частные варіанты, при чемъ дъло находимъ въ такомъ положеніи, что почти нѣтъ двухъ списковъ, которые бы были дословно сходны между собою. Составляя замѣчательную особенность нашего памятника, это показываетъ, что каждый изъ переписчиковъ устава хотълъ быть и его редакторомъ и что каждый хотълъ по своему разумѣнію его править.

Вотъ древнъйшій списокъ устава, читаемый въ помянутой Софійско-Новгородской (нынъ Сунодально-Московской) Кормчей конца XIII въка 1):

ская рукопись, въ которой находится списокъ устава, принадлежала митр. Іоасафу († 1555), изъ чего следуеть, что у автора подъ патріархомъ должно разуметь не патріарха русскаго, а греческаго, т. е. понимать дело такъ, что онъ хочеть усвоять данный отдель устава не только Россіи, но и Греціи. Со всею вероятностію должно считать авторомъ редакціи самого митр. Іоасафа (ниже мы сделаемъ некоторыя ссылки на нее, называя ее редакціей Іоасафовской).

<sup>1)</sup> Тщательно отмічать варіанты позднійших списковь, по сказанному выше объ ихъ происхожденіи, мы не видимъ никакой нужды. Между многими поздивійшими списками, представляющими въ варіантахъ обработку частныхъ людей, мы имфемъ списовъ, авторизованный церковною властію XVI в., именно-помъщенный въ Стоглавникъ (гд. 63); изъ этого только списка мы и отлътимъ варіанты (такъ какъ и уставь, помъщенный въ Стоглавникъ, по разнымъ спискамъ послъдняго представляеть свои варіанты, то мы укажемь наши варіанты по списку изъ находящихся въ нашемъ распоряжении наиболбе авторитетному или представляющему наибольшее ручательство подлинности, именно-по списку, который принадлежаль знаменитому старцу Тронцкаго монастыря второй половины XVI в. Варсонофыю Якимову и который въ настоящее время находится въ библютекъ Моск. Дух. Академін, —фундам. библіот. № 194). Мы говорили выше, что когда составитель устава. предоставляя суду митрополита и епископовъ въ извъстныхъ дълахъ гражданскихъ и преступленіяхъ уголовныхъ всёхъ безъ исключенія мірянъ, ссылается на греческій Номоканонь, то разумбеть поль Номоканономь руководства къ гражданскимъ ные акты, определяющие пространство власти церковной. Въ подлежащихъ местахъ мы сделаемъ указаніе на эти руководства по Никоновской Кормчей книге (причемъ будемъ указывать только главы Кормчей, не называя всякій разъ самыхъ

"Уставъ святаго князя Володимира, крестившаго Русьскую землю, о церковныхъ судъхъ.

Въ имя Отца и Сына и Святаго Духа. Се язъ князь Василій, нарицаемы Володимиръ <sup>1</sup>), сынъ Святославль <sup>2</sup>), внукъ Игоревъ, блаженныя княгини Олгы <sup>3</sup>), въспріяль есмь святое крещеніе отъ Грецьскаго царя <sup>4</sup>) и отъ Фотія патріарха Царегородьскаго, взяхъ пьрваго митрополита Леона <sup>3</sup>) Кіеву, иже крысти всю землю Русьскую святымь крщеньемь. По-

руководствъ, которыя по главамъ имъютъ себя: гл. 45 — Законъ, Богомъ данный Моусею; гл. 46—Законъ судный людемъ (царя Константина); гл. 49 — Прохиронъ Василія Македонянина; гл. 50 — Еклога Льва Исавра). Печатаемый нами древній списокъ устава Владимирова уже напечатанъ дважды: Карамзинымъ въ 506 примъч. къ I т. Исторіи и въ I т. Дополненій къ Актамъ Историческимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Стоглавникъ: "князь Владимеръ, нареченный во святомъ крещеніи Василей".

<sup>2)</sup> Въ Стоглави.: "сынъ Святославичь".

в) Послѣ "Игоревъ" нѣтъ союза "н" и въ Стоглавникъ.

<sup>•)</sup> Въ Стоглави: "царя Костянтина". Редакторъ списка, помъщеннаго въ Стоглавникъ, зналъ имена царей, при которыхъ крестился Владимиръ. Если онъ ставить имя одного царя, то это должно понимать такъ, что въ спискъ, съ котораго онъ списывалъ, стояло также, какъ въ нашемъ древнъйшемъ, царя, а не царей. Отсюда слъдуетъ, что "царя" есть оригинальное чтепіе устава, составляющее одно изъ доказательствъ его подложности (такъ какъ Владимиръ крестился не при царъ, а при царяхъ).

<sup>5)</sup> Въ Стогл.: "Михаила", какъ и въ нъкоторыхъ другихъ спискахъ, составляющихъ въ общемъ количествъ меньшинство. Мы говорили выше, что первымъ нашимъ митрополитомъ поставилъ Михаила вмѣсто Леона или Льва авторъ Степенной книги. За болъе раннее время этой перемъны, повидимому, говорить то обстоятельство, что Михаиль называется первымь митрополитомь, а Леонь вторымь, въ спискъ устава Владимирова, читаемаго въ рукописи, принадлежавшей митр. Іоасафу (Тронцк. Лаврск. № 783, см. выше). Но особая, несоментельно — весьма поздняя, редавція устава, которую представляєть изъ себя этоть списокь, со всею в'єроятностію можеть быть усвояема самому Іоасафу или кому-нибудь изъ его современниковъ. А такъ какъ наша рукопись могла быть написана, когда Іоасафъ находился уже на повов (низведенный съ каседры въ 1542-иъ г., скончался послъ 13-летняго пребыванія на покой въ нашемъ Тронцкомъ монастыри въ 1555-мъ г.), то составитель редакціи устава, —быль ли это онь самь или кто-либо изь его современниковт, --- и могъ уже имътъ въ рукахъ Степенную книгу. Общирное историческое предисловіе къ уставу по нашей редакціи, въ которомъ говорится съ частными подробностями о врещении Владимира и о получении имъ отъ Грековъ двухъ митрополитовъ, — сначала Михаила, а потомъ Леона, указываетъ на какую-либо историческую внигу, которою пользовался составитель редавцін, а такою историческою книгою могла быть только Степенная книга; при этомъ есть и частные признаки, которые указывають (хотя и не рішительно), что составитель пользовался Степенною внигою: по этой внигь (І, 130) Владимирь врестился въ Корсуни въ .

томь же, лѣтомъ многымъ 1) минувшемъ, создахъ церковь святыя Богородица Десятиньную и дахъ ей десятину по всей земли Русьстѣй исъ княженія въ сборную церковь: отъ всего 2) княжа суда десятую вѣкшю, а изъ торгу десятую недѣлю 3), а изъ домовъ на всяко лѣто отъ всякаго стада и отъ всякаго жита 4) чюдному Спасу 5) и чюднѣй его Матери. Потомъ разверзше 6) грецьскый Номоканонъ, и обрѣтохомъ 7) въ немъ, оже 6) не подобаеть сихъ судовъ и тяжь князю судити ни бояромъ его ни судъямъ 9): и язъ, сгадавъ съ своею княгинею съ Анною и съ своими дѣтми 10), далъ есмъ ты суды церквамъ,—митрополиту и всѣмъ пискупіямъ 11) по Русьской

церкви св. Іакова; то же и по нашей редакціи устава (Что касается до списьа устава, пом'єщеннаго въ л'єтописції Переяславля Суздальскаго, напечатаннаго км. Оболенскима въ 9 кн. Временника Общ. Ист. и Древи., въ которомъ митрополить есть Миханлъ, стр. 34: то напечатанный списокъ л'єтописца вовсе не "есть точвая копія" съ рукописи XIII в., какъ утверждаеть это ки. Оболенскій, желавшій слілать свсе открытіе "драгоційностью", а несомнійню представляеть изъ себя редакцію второй половины XVI в., что кромії всего другаго видно и изъ того, что лієтописецъ надписывается: "лієтонисецъ Русскихъ царей". По палеографическимъ признакамъ относять къ первой половинії XVI в. нікоторыя не иміющія годовъ рукописи, содержащія нашь уставъ съ именемь митр. Михаила. Но палеографія есть свидітель только приблизительный, который самъ вовсе не ручается за свою точность и допускаеть ошибки не только на полстолітія, но и боліє чіль на столітія).

- 1) "Многимъ" стоитъ ръшительно во всъхъ спискахъ, такъ что несомиъно должно быть признано за оригинальное чтеніе, принадлежащее самому составителю устава. А такъ какъ Владимиръ приступилъ къ строенію Десатинной церкви вовсе не "лѣтомъ многимъ минувшимъ" послѣ своего крещенія, то это "многимъ" дополняеть собой число доказательствъ подложности устава.
- 2) Въ Стоглавн.: "десятину изъ всяго (sic) княженіа своего, тако же и по всей земли руской, и со княженіа отъ всего".
- <sup>2</sup>) Т. е. право собирать на торгахъ всякіе базарные сборы черезъ девять недёль въ десятую, или же право получать изъ этихъ сборовъ десятую часть (Боголюбскій, по свидѣтельству лѣтописей,—Лаврент. и Ипатск. подъ 1158-жъ г., дѣйствительно предоставилъ Владимирской церкви Богородицы, "торгъ десятый").
  - 4) Въ Стоглави.: "живота".
- <sup>5</sup>) Остается не совсёмъ понятнымъ, что значить въ Уставе "Спасу", когда Десятинная церковь была посвящена только Божіей Матери (не было ли въ церкви принесенной изъ Греціи иконы чуднаго Спаса?).
  - •) Въ Стоглави.: "расмотривше".
  - 7) "Обратохомъ", т. е. въроятно подразумъвается: съ митрополитомъ.
  - в) Въ Стоглави.: "въ немъ написано, оже".
  - •) Въ Стоглави.: "ни бояромъ его ни тіуномъ".
- <sup>10</sup>) Въ Стогл.: "и азъ сгадалъ съ своими дётми и со всёми князи и со всёми обляры".
- <sup>11</sup>) Въ Стоглавн.: "церквамъ Божінмъ и отцу своему митрополиту и всѣмъ-епископомъ".

земли. А посемь не надобѣ вступатися ни дѣтемъ моимъ ни внучатомъ ни всему роду моему до вѣка ни въ люди церковные ни во всѣ суды ихъ, то все далъ есмь по всѣмъ городомъ ¹) и по погостомъ и по свободамъ. гдѣ ²) нъ (sic, должно читать: ни) суть христіяне; и своимъ тіуномъ ³) приказываю, церковнаго суда не обидѣти ни судити безъ владычня на-мѣстника а). А се церковніи суди: роспустъ в), смилное в), заставанье г)-умычка в) (это слово приписано въ рукописи наверху), пошибанье промежи мужемь и женою о животѣ в), въ племени или въ сватьствѣ поимуться 10), вѣдьство, зеліиничьство, потвори, чародѣянія, волхвованія 11),

<sup>1)</sup> Въ Стоглавникъ, восполняющемъ очевидный пропускъ нашего списка: "есмь церкви Божіей по всъмъ"...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Стоглавн.: "по слободамъ и по всей земли, гдѣ ни"....

в) Въ Стогл.: "и своимъ боляромъ и тіуномъ".

<sup>4).</sup> Въ Стогл.: "приказываю судовъ церковныхъ не судити и нашихъ судовъ сезъ судой митроголита не судити десятинъ длят.

<sup>5) &</sup>quot;Роспусть"—разводъ (Мато. 5, 31 и Марк. 10, 4 до сихъ подъ: "книгу распустную", см. ниже въ Уставъ Ярославовомъ, § 8, "распускаться"), т. е. дъда о разводахъ. Никоновской Кормчей гл. 46 л. 376 об., гл. 49 л. 426 и гл. 50 л. 501 об.

<sup>•) &</sup>quot;Смилное" — приданное, отъ "мило" — приданое (Словарь Восток.), т. е. тяжбы изъ-за приданаго. Никон. Кормч. гл. 49, л. 421 об. (Неволинъ, по указаніямъ Срезневскаго, придаетъ слову "смилное" значеніе преступной любовной связи между лицами какъ соединенными, такъ и не соединенными бракомъ, т. е. вообще значеніе разврата, распутства, —О пространстві церковнаго суда, въ Полн. собр. сочине. т. VI, стр. 281, прим. 86).

<sup>7)</sup> Т. е. мужемъ "прелюбодъя со своею женою сплешася", какъ говоритъ Инкон. Кормч. г.. 49, л. 488.

<sup>\*) &</sup>quot;Умычка" — умыканіс, похищеніе дівиць для брака. Никон. Кормч. гл. 49, л. 487 об.

<sup>•) &</sup>quot;Попибанье—о животь": ссоры а тяжбы (собственно—драка) изъ-за имънія или пожитковъ. Въ Стога.: "заставаніе, пошибаніе, умычки промежу мужемъ и женою о животь". Неладное чтеніе, очевидно, явилось такъ, что слово "умычка", стоявшее наверху (какъ въ нашемъ спискъ), при перенесеніи въ самый текстъ поставлено не на мъстъ (редакторы І тома "Допсчненій къ Актамъ историческимъ, печатая нашъ списокъ устава, сносятъ слово "умычка" въ текстъ, но по не совсъмъ понятной для насъ причинъ ставять его на томъ же мъстъ, на которомъ оно поставлено въ Стоглавникъ, такъ что и у нихъ "умычка промежи мужемъ и женою"). Никон. Кормч. гл. 49, л. 422 об. (Въ посланіи неизгъстнаго Владимирскаго епископа къ неназываемому по имени сыну Александра Невскаго читается: "умызаніе, пошибаніе, заставанье, промежю мужемъ и женою чьто будеть ръчь о жиотъ",—Памятни. Павл. соl. 118, т. е. изъ пошибанія дълается особое преступленіе).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Т. е. въ родствъ или въ сватовствъ вступять въ бракъ. Никон. Кормч. гл. 45 л. 370, гл. 49 лл. 416 об. и 492 и гл. 50 л. 517.

<sup>11)</sup> Въ Стогл.: "вѣдовьство, потворы, чародѣйство, волхвованіе, зелейничество". Вѣдьетво или вѣдовьство—колдовство вообще (вѣдунство). Зелімничьство—отрав-

уреканія <sup>1</sup>) три: бляднею и зеліи, еретичьство <sup>2</sup>), зубовжа <sup>3</sup>), или сынь отца бьеть или матерь или дчи <sup>4</sup>), или снъха свекровь, братья или двти тяжються <sup>3</sup>) о задницю <sup>6</sup>), церковная татба <sup>7</sup>), мертвеци сволочать <sup>8</sup>), кресть посвкуть или на ствнахъ рвжуть, скоть <sup>9</sup>) или псы или

ленія и порчи посредствомъ зелія (травъ и кореньевъ). Потвори—устроеніе посредствомъ волшебства дійствій "въ мечті" или мечтательныхъ, призрачныхъ, —обморочиваніе (сіт въ Словарі Восток. сл. потворъ). Чародіянія—приготовленіе и употребленіе такъ называемыхъ "приворотныхъ" средствъ (чары, очаровывать). Никон. Кормч. гл. 45, л. 371 об., гл. 49 лл. 485 об., 486, 492 об., и гл. 50 л. 517 об.

- 1) Уреканіе-укореніе, обзываніе.
- 2) Нужно: бляднею и зелін и еретичьствомъ, какъ это въ Стогл, и въ другихъ поздивишихъ спискахъ. "Зелін", т. е. зелейничествомъ, отравничествомъ. Подъ еретичествомъ, какъ кажется, разумъется въ Уставъ не еретичество въ собственномъ смыслъ, а злое колдовство, обращенное исключительно на пагубу людей, ибо слово еретикъ, кромф его собственнаго значенія, въ древнее время употреблялось (Ипатск. льт. подъ 1175-мъ г., 2 изд. стр. 401, въ разсказъ объ убіенія Боголюбскаго: "о еретиче!") и до сихъ поръ употребляется у насъ въ бранномъ смыслъ человъка отверженнаго, проклятаго (какъ отвержены были оть церкви и были прокляты ею действительные еретики), съ привходящимъ понятіемъ человека, отдавшаго себя во власть темной силы. — То или другое значеніе имфеть въ Уставф слово: еретичество, но оно представляеть собою одно изъ безчисленныхъ доказательствъ подложности Устава, ибо невозможно допустить, чтобы греческое слово еретикъ уже во времена Владимира до такой степени было усвоено у насъ. что обратилось въ народную брань (Въ Законъ судномъ, что въ Никоновской Кормчей гл. 46., по нъкоторымъ спискамъ послъдняго читается: "Иже етеру человъку речеть: еретиче! да ударить и ножемь, аще ли предъ судья идеть (ударенный), да подъиметь глаголавый, еже было еретику подъяти, да ся тепеть твердо", -- Руссы. Достопи. II, 181).
- 3) Іоасафовская редакція поясняеть: "аще въ которой въ сварѣ (ссорѣ. дракѣ) кто кого зубомъ ястъ" (Вивлюе. VI, 4).
  - 4) Въ Стогл.: "или матерь дщерь біеть". Никон. Кормч. гл. 45, л. 364.
- 5) Въ Стоглавн.: "свекровь, или кто уречется скверными словесы и прилагая отца или матерь, или сестры или дёти или племя тяжутся"....
- 6) Задница—имѣніе, оставшееся послѣ умершаго, наслѣдство. Никон. Кормч. гл. 49 лл. 444 об. fin., 457 об. 461 sqq, и гл. 50 лл. 498 об., 505, 507 об. sqq.
- 7) Никон. Кормч. гл. 46 л. 376, гл. 49 л. 490 и гл. 50 л. 518 об. (есть ръчн о церковной татьбъ,—разумъется, не какъ о наказаніи, подлежащемъ суду церковной власти, и въ выпискахъ изъ кеіµєvov'а Номоканона Фотіева,—гл. 44 л. 352 об.).
- 8) Въ Стогл.: "мертвецовъ волочать", т. е. раскалывал свъжія могилы, совлекають, раздъвають мертвецовъ ("гробные тати"). Никон. Кормч. гл. 45 л. 376, гл. 49 л. 490 и гл. 50 л. 519 (гл. 44 л. 357 об.).
- •) Въ Стогл.: "посъкутъ или на стънахъ трескы емлютъ и съ (нужно: изъ) креста, скотъ"... Въ другихъ спискахъ: "посъкутъ или на стънахъ ръжутъ"... "Крестъ посъкутъ"—срубятъ крестъ, поставленный при дорогъ (что было въ обычать въ древнее время), на возвышеніи (что, можетъ быть, также было въ обычать

поткы 1) безъ великы нужи введеть или ино что неподобно церкви подъеть 2), или два друга иметася бити (и) единого жена иметь за лоно другаго и роздавить 3), или кого застануть съ четвероножиною 4), или кто молится подъ овиномъ или въ рощеньи или у воды 5), или дъвка дътя повръжеть; тъ всъ суды церкви 4) даны суть 7), князю и бояромъ и судьямъ ихъ въ ты суды нелзъ вступатися 4), то все далъ есмь по первыхъ царствъ 9) уряженью и по вселенскихъ святыхъ семи зборовъ великихъ святитель. Аще кто преобидить нашъ уставъ, таковымъ непрощенымъ быти отъ закона Божія и горе собъ наслъдують. А своимъ тіуномъ приказываю, суда церковнаго не обидъти и съ суда 10) давати 9 частіи князю, а 10-я святъй церкви 11). А кто пообидить судъ церковный, платити ему собою, а предъ Богомъ тому же отвъчати на страшнъмь судъ предъ тмами ангелъ, идъже когождо дъла не скрыются, благая или злая, идъже не поможеть никтоже кому, но токмо правда избавить отъ вторыя смерти, отъ

нъ древнее время по примъру Болгаріи,—*пресв. Козма*), на кладбищѣ надъ могилой. Что значитъ: "на стѣпахъ трески (щепы) емлютъ изъ креста" или "на стѣпахъ рѣжутъ", остается для насъ не совсѣмъ понятнымъ (первое, кажется, вырѣзываніе щепъ изъ крестовъ, поставленныхъ на стѣнахъ церковныхъ совиѣ).

<sup>4) &</sup>quot;Потка" значить птица (птаха); въ Стогл. первое слово замѣнено последнимъ.

<sup>2)</sup> Трульск. соб. пр. 88. Въ правиль вообще о какихъ бы то ни было животныхъ, но нетъ въ частности о псахъ и о поткахъ. О птицахъ есть въ толкованіи на правило Зонариномъ. Если бы предположить, что въ уставъ взято о нихъ изъ Зонары, то это служило бы къ опредёленію времени появленія устава. Но намъ думается, что прибавку о псахъ и птицахъ должно считать русской прибавкой и понимать дело такъ, что у насъ въ первое время христіанства случалось, что позволяли себъ останавливаться въ церквахъ на ночлегь охотники съ стаями своихъ собакъ и съ ловчими птицами (какъ въ зданіяхъ боле просторныхъ, чёмъ деревенскія избы.—Въ воспоминаніяхъ сельскаго священника, напечатанныхъ въ "Русской Старинъ" 1880 г., встретили мы, что даже въ не особенно давнее время иные священники коптили въ церквахъ окорока).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Никон. Кормч. гл. 45 л. 368 fin.

Никон. Кормч. гл. 45 дл. 369 и 370 об. и гл. 49 д. 492.

<sup>5)</sup> Никон. Кормч. гл. 49 лл. 486 и 487.

<sup>6)</sup> Въ Стога.: "церквамъ Божінмъ".

<sup>7)</sup> Въ Стогл.: "суть преже насъ по закономъ и правиломъ святыхъ отецъ, христіанскими цари и князи и во всёхъ христіанскихъ людёхъ и царю и князю"...

в) Въ Стога.: "вступатися, и азъ то все далъ есмъ по первыхъ царей уряженью и по вселенскихъ святитель великихъ, князю и бояромъ и судіамъ не прощено есть отъ закона Божіа вступатися въ тѣ суды. Аще же кто"...

<sup>•)</sup> У Карамзина произвольная поправка: "царей", а въ Дополни. къ Актт. Исторр. ошибочно: "царевъ".

<sup>10)</sup> Въ Стоглави.: "съ судовъ гражданскихъ".

<sup>11)</sup> Въ Стоглави.: "цервви и отцу нашему митрополиту".

въчныя муки, отъ хрещенія неспасенаго, отъ огня негасимаго; Господь рече: въ день месть (sic, нужно: мести) вздамь сдержащимъ неправду въ разумъ, тъхъ огнь не угаснеть и червь ихъ не умреть, створшимъ же благая въ жизнь и въ радость неизреченную, а створшимъ злая въ въскрешенье суда, имже, рече, неизмолимъ судъ обръсти 1). Се же 2) искони уставлено есть и поручено святымъ пискупьямъ 3) городьскые и торговые всякая мърила и спуды и звъсы 4), ставила 3), отъ Бога тако искони уставлено, пискупу 6) блюсти безъ пакости, ни умалити ни умножити 7), за все то дати ему слово въ день суда великаго, якоже и о душахъ человъческихъ 8). А се церковные люди: игуменъ, попъ, дъяконъ, дъти ихъ 9), попадъя и кто въ клиросъ, игуменъя, чернець, черница, проскурница, паломникъ, лъчець, прощеникъ, задшъный человъкъ, стороникъ 10), слъпець, хромець, манастыреве, болницъ, гостинници 11), страннопріимниць,

<sup>1) &</sup>quot;А кто пообидить — судъ обръсти" въ Стоглави. нътъ.

<sup>2)</sup> Въ Дополни. въ Актт. Исторр. ошибочно: "Еже".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Стогдави.: "некони поручено Богомъ и святителемъ и епископьямъ ихъ городскіе"...

Въ Стогл.: "вѣсы".

<sup>5) &</sup>quot;Мфрила"—мфры протяженія, аршины, сажени; "спуды"—мфры вмѣстичости, четверики, такъ называемыя малёнки; "звѣсы"—вѣсы; "ставила"—гири.

<sup>6)</sup> Въ Стога.: "и митрополиту".

<sup>7) &</sup>quot;Ни умалити ни умножити" въ Стогл. нѣтъ.

<sup>•)</sup> Никон. Кормч. гл. 45 л. 364 об. Ни въ Греціи ни у насъ епископы впкогда не завѣдывали торговыми мѣрами и вѣсами. Но въ Греціи было узаконенс импер. Юстиніаномъ, чтобы образцовые или "казенные" вѣсы и мѣры, по которымъ повѣрялись бы частные вѣсы и мѣры, хранились по городамъ въ церквахъ, — вовелла 128, гл. 15, а у насъ если не всегда это такъ было, то иногда бывало,— Карамз. къ III т. прим. 244, col. 98 sub fin. sqq, и прим. 248, col. 102, § 28.

въ Стога.: "діаконъ, попадіа, діаконица и дѣти ихъ".

<sup>10)</sup> Въ Стога.: "черница, понамарь, прощеникъ, баба вдовица, задушный человѣкъ, прикландѣ (sic, нужно: прикладень), сторонникъ"... О прощеникахъ мы говорили выше. "Задушный человѣкъ" можетъ быть понимаемо двояко: пли въ смыслѣ холопа, челядинца, пожертвованнаго кѣмъ-нибудь въ церковь или монастырь для спасенія души (за душу, — что въ Стога. прикладень: у Сербовъ "задушіе"— legatum in animae salutem,—Рѣчникъ Даничича, у Чеховъ dušnік—рго anima datus,—Ербена Regesta Bohemiae, ч. І, Glossarium); или холопа, вообще отпущеннаго на волю при смерти, въ каковомъ смыслѣ употреблялось у Грековъ слово фихико фубритос, см. Дюканжа Gloss. Graecit. сл. фихико́. "Сторонивъ"—страннивъ.

<sup>11)</sup> Въ Стогл. виёсто "гостинницы"— "пустыницы". Эгу замѣну одного слова другимъ (или эту поправку), какъ кажется, должно объяснять тёмъ, что редакторъ устава, помѣщеннаго въ Стоглавникѣ, недоумѣвалъ: что могутъ значитъ гостинницы. И мы съ своей стороны точно также недоумѣваемъ, что онѣ значатъ. Авторъ устава, переносящій въ своемъ воображеніи къ намъ на Русь порядки греческіе, предоставляеть вѣдѣнію епископовъ богоугодныя заведенія (которыхъ у насъ не

то люди 1) церковные, богадёльные, митрополить или пискупъ вёдаеть межи ими судъ или обида или котора 2) или вражда или задница; аже будеть иному человёку съ тымъ человёкомь рёчь 3), то обчіи судъ 4). Кто переступить си правила, якоже есмы управили по святыхъ отець правиломъ и по пьрвыхъ царствъ 3) управленью, кто иметь преступати правила си или дёти мои или правнучата 3) или въ которомъ городё намёстникъ или тіунъ или судья, а пообидять судъ церковный, или кто иный, да будуть 2) прокляти въ сій вёкъ и въ будущій семію зборовъ святыхъ отець вселенскыхъ 3.

было). Какъ богоугодное заведеніе, гостинница можеть значить только домъ и учрежденіе для принятія бѣдныхъ странниковъ, — то, что по-гречески называлось єсобохіоу; но эти учрежденія или эти ксенодохіи разумѣются у него подъ странно-пріимницами, которыя стоять у него рядомъ съ гостинницами. Вѣроятно, дѣло должно понимать такъ, что авторъ устава встрѣчалъ въ рукописяхъ двоякій переводъ греческаго єсобохіоу—словомъ гостинница и словомъ страннопріимница и что два названія одного и того же учрежденія и приняль за два особыя учрежденія.

<sup>1)</sup> Въ Стоглавн. "страннопріимницы и кто порты чернеческіа свержеть, тѣ люди"...

<sup>2) &</sup>quot;Котора"—ссора, изъ греч. катара.

<sup>3) &</sup>quot;Різчь" въ смыслів судъ (спорная різчь), сіт Словарь Восток. подъ сл. різчь".

<sup>•)</sup> Въ Стогл.: "митрополить вѣдаетъ промежь ими суды или обида которая, то общій судъ и присудъ наполы. Аще кто преступить"... О томъ, что въ Греціи бого-угодныя заведенія находились въ вѣдѣніи епископовъ, мы говорили выше, стр. 580; но чтобы тамъ подлежали суду епископовъ лица, призрѣвавшіяся въ заведеніяхъ (и практиковавшіе въ нихъ, каковъ лечецъ), это остается неизвѣстнымъ, сfr Неволина О пространствѣ церковнаго сула, въ Полн. собр. сочинн. т. VI стр. 284. На Западѣ послѣднее дѣйствительно было такъ,—Невол. ibid. стр. 286 (слова паломникъ, о происхожденіи котораго см. 2-й половины тома стр. 762, по 1 изданію, при Владимирѣ, по всей вѣроятности, еще не было въ русскомъ языкѣ).

<sup>5)</sup> Въ Стогл.: "первыхъ православныхъ царей"; у *Каркия*. и въ Дополни.: "царевъ".

<sup>•)</sup> Въ Стогл.: "правнучата, или князи или боляре или въ которомъ"...

<sup>7)</sup> Въ Стога.: "а имуть обидити суды церковныя или отъимати, да будуть"...

в) Въ Стогл.: "отъ семи соборовъ"... Наиболѣе вѣроятнымъ мѣстомъ появленія Устава, какъ замѣчали мы выше, долженъ быть считаемъ Новгородъ. Въ вольномъ городѣ скорѣе, чѣмъ гдѣ-нибудь, могли дойти до той безцеремонности, чтобы рѣшаться дѣлать подлоги. Власти духовной здѣсь приходилось бороться съ властью мірскою болѣе, чѣмъ гдѣ-нибудь, а слѣдовательно здѣсь были и особыя побужденія, которыя бы заставили людей прибѣгнуть къ подлогу; въ то же время здѣсь власть духовная отличалась и большимъ, чѣмъ гдѣ-нибудь, стремленіемъ къ многовластію. А наконецъ, мы имѣемъ и положительныя свидѣтельства, что здѣсь занимались фальсификаціями. Не говоримъ о грамотѣ князя Всеволода Новгородскому Софійскому собору, которая есть простая (и аляповатая) переправка устава Вла-

# Такъ называемый "Церковный уставь" Ярославовъ.

Такъ называемый Церковный уставъ вел. князя Ярослава, явившійся послъ устава Владимирова и вообще, какъ кажется, весьма не рано 1), быль распространенъ значительно менве, чвмъ сей последній, а поэтому и дошель до насъ въ меньшемъ количествъ списковъ, хотя вовсе и нельзя сказать того, чтобы въ количествъ скудномъ \*). Причиной, почему этотъ второй уставъ, гораздо болње благопріятный для церковной власти и гораздо болье для нея выгодный, не только не имълъ большей распространенности, чъмъ уставъ Владимировъ, но даже и такой, какъ онъ, въроятно, было то, что сами представители церковной власти и сами писцы Кормчихъ книгъ и вообще рукописей сомнавались въ его подлинности 3). Та несообразность, что почти всь преступленія облагаются въ немъ двумя наказаніями (денежный штрафъ епископу и казнь отъ князя), не могла не возбуждать сомивнія въ людяхъ и самыхъ многовърующихъ. Чрезвычайно высокіе денежные штрафы, которыми уставъ облагаеть преступленія, были весьма привлекательны; но слишкомъ трудно было убъдить кого нибудь въ томъ, чтобы такса, назначаемая уставомъ, дъйствительно была подлинной таксой Ярослава...

димирова на имя Всеволода (напечатана для свёдёнія преосвящ. Макаріємъ въ приложеніяхъ въ 3 т. Исторіи, 2-го изд. стр. 380), но грамота того же Всеволода цервви Іоанна Предтечи на Опокахъ, которая всёми принимается за подлинную, на самомъ дёлё есть подложная. Въ началё грамоты князь пишетъ: "се азъ килю вемикій Гаврилъ, нареченный Всеволодъ, самодръженъ Мстиславичь, внукъ Володимирь, владычествующю ми всею Рускою землею и всею областью Новгородскою"..., и потомъ говоритъ о своихъ будущихъ преемникахъ—Новгородскихъ князьяхъ какъ о великисъ князьяхъ; настоятель Юрьева монастыря называется въ грамотѣ архимандритомъ, тогда вакъ онъ получилъ санъ архимандрита гораздо позднѣе (а если ин примемъ, что грамота писана до 1131-го г., то въ Антоновомъ монастырѣ, объ игуменѣ котораго говорится въ грамотѣ, еще не было игумена, см. Новгор. 1 лѣтопись подъ симъ годомъ. — Грамота напечатана въ Руссвъ. Достопи. І, 77 и въ Дополни. къ Авт. Исторр., т. І, № 3. "Своимъ тіуномъ приказываю, цервовнаго суда не обидёти ни судити безъ владычия намѣстника": эта обмолвка автора Устава вмѣсто: митрополича указываеть на Новгородъ).

¹) Болъе ранняго упоминанія, чъмъ въ договорной грамоть вел. князя Василія Дмитріевича († 1425) съ митр. Кипріаномъ (*Карамз.* къ т. V прим. 233) или Фотіемъ (Троицк. Лаврск. ркп. № 730, л. 462), пока мы не знаемъ (при чемъ достовърность самой грамоты не несомнънна).

<sup>2)</sup> Указаніе списковъ см. у преосв. Макарія, Ист. т. 2, изд. 2 стр. 269 (къ указаннымъ должно прибавить два списка въ Кормчихъ Троицкой Лавры, № 205 и 206, и нѣкоторые другіе, наприм. Кирилло-Бѣлозерскій XV в., — Учен. Запис. Акад. Н. V, 54, Сунодальный XVII в., — у Саевы въ Указат., изд. 2 стр. 241 fin.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Стогдавникъ приводится уставъ Владимировъ (гл. 63), но не приводится и не упоминается уставъ Ярославовъ.

Всё извёстные въ настоящее время списки устава Ярославова, состоящаго въ перечисленіи по пунктамъ преступленій и дёлъ, отдаваемыхъ княземъ суду митрополита и епископовъ, представляють одно и то же, съ тёмъ только различіемъ, что въ однихъ спискахъ пунктовъ более, въ другихъ мене (что несколько варіируется изложеніе или редакція текста и что порядокъ пунктовъ не всегда строго одинъ и тотъ же). Но списки различаются между собою введеніемъ къ уставу, которое въ однихъ спискахъ одно, въ другихъ другое.

Который изъ списковъ представляеть собою оригиналъ автора по этому введенію, нельзя сказать. Мы напечатаемъ древнъйшій, извъстный намъ, списокъ устава, именно — находящійся въ Соловецкой Кормчей 1493-го г. (изданный въ Правосл. Собесъдн. 1861-го г., ч. Ш, стр. 93 sqq), и къ нему выставимъ разности 1) изъ четырехъ списковъ: 1) находящагося въ Лътописцъ Переяславля Суздальскаго XVI в. (Переяславскій 2, — въ 9 кн. Временника Общ. Ист. и Древн., стр. 42); 2) находящагося въ Румянцевской Кормчей XVI в. (Румянцевскій, — у Востокова въ Опис. № 232, стр. 295, соl 1 fin., напечатанъ преосв. Макаріемъ въ прилож. къ 2 т. Ист., 2 изд., стр. 377); 3) помъщеннаго въ Софійской 1-й лътописи того же XVI в. (Софійскій, — Полн. Собр. Лът. т. VI, стр. 84 fin. sqq) и 4) напечатаннаго Карамзинымъ по неизвъстнымъ "лучшимъ спискамъ" XVI в. (къ т. II прим. 108, — Карамзинскій).

Подъ статьями устава мы сдёлаемъ указаніе на "градскіе законы" Кормчей книги, въ которыхъ составитель устава видёлъ свой "Номоканонъ".

"А се уставъ Ярославль, суды святительскыя.

1. Се азъ князь великый Ярославъ, сынъ Володимеровъ, по данію отца своего сгадаль есмь съ митрополитомъ Кіевьскымъ и всея Руси Иларіономъ, сложихомъ греческый номоканно (*такъ напечатано*), еже не подобастъ сихъ тяжь судити князю ни боляромъ его ни судіямъ его; далъ есмь митрополиту и епископамъ роспусты по всёмъ городомъ, десятую недёлю мыта къ церкви, къ митрополиту, а людемъ его не даяти мыту нигър, ни тамгы, и осмъничее далъ есмь.

Въ спискъ Переяславскомъ: Се азъ великій князь Ярославъ, по правиломъ святыхъ отець и по записи отца своего помыслихъ гръховныя вещи и духовны отдати церкви, по слову митрополита отъ судебныхъ книгъ; отдали есмо святителемъ тыа духовныа суды, судити ихъ оприсно мірянъ, развъе татьбы съ поличнымъ, то судити съ моимъ, тажъ и душегубленіе,

<sup>1)</sup> По содержанію, но не по редакціп текста.

<sup>2)</sup> Кн. Оболенскій назваль літописець літописцемь Переяславля Суздальсваго, собственно говоря, безь достаточнаго основанія; но мы удерживаемь названіе, какъ принятое и извістное.

а въ иныа дѣла никакожъ моимъ не вступатися <sup>1</sup>), да не въ проклятіе впадуть, или дѣти мои или боляре или заказникъ нашь; аще отъ рода моего вступится, да будеть проклять.

Въ спискахъ Румянцевскомъ, Софійскомъ и Карамзинскомъ (основной текстъ Румянц.): Се азъ великий князь Ярославъ, сынъ Володимеровъ, по данію отца своего, сгадалъ есмь съ митрополитомъ Ларіономъ, сложилъ есмь греческый номоканонъ, иже (Соф. и Карамз.: аже) не подобаетъ сихъ тяжь судити князю и бояромъ, далъ есмь митрополиту и епископомъ тъ суды, что писаны въ правилъхъ въ номоканонъхъ (Соф. и Карамз.: номоканонъ) по всъмъ городомъ и по всей области, гдъ крестьянство (Соф. и Карамз.: крестьянство есть).

А се о умычки болрскыхъ дщерей:

2. Аще кто умчить дѣвку или понасилить, аще боярская дщи будеть, за соромъ ей 5 гривенъ золота <sup>2</sup>). Аще будетъ меншихъ бояръ <sup>5</sup>). ей гривна золота, а митрополиту гривна золота. А оже добрыхъ людей будеть, 2 гривни серебра ей за соромъ, а митрополиту рубль <sup>4</sup>), а на умычьницѣхъ по 60 ногатъ <sup>5</sup>) митрополиту, а князь ихъ казнитъ.

Въ спискъ Переяславскомъ: Сежь святителемь отдано святыми отци: умыканіе, насилованіе, аще будеть боярьская дщи, за срамъ ей 5 гривенъ злата, а митрополиту такожъ, а меньшихъ бояръ, то гривна злата, а доб

<sup>1)</sup> Редакторъ предисловія пишеть туть то, что въ позднѣйшихъ законодательныхъ актахъ говорится о судѣ митрополита и епископовъ надъ низшимъ духовенствомъ, т. е. что лица низшаго духовенства митрополить и епископы судять во всемъ, кромѣ татьбы съ поличнымъ и душегубства (напр. Стогл. гл. 67, Казанск. изд. стр. 294). Относящееся къ духовенству редакторъ распространяеть на всѣхъ мірянъ!

<sup>2)</sup> По изследованіяме г. Прозоровскаго, ве Новгороде ве XIII—XIV веке гривна золота заключала ве себе восемь гривене серебра, а гривна серебра ве Новгороде ве XII — XIII в. равнялась нынешниме 20 рубляме сер. ("Монеты и весе ве Россіи до конца XVIII столетія" ве Запискале Импер. Археол. Общества, т. XII вып. 2, стрр. 708 и 711). Следовательно, гривна золота заключала ве себе наши 160 рублей сер.

в) Бояре великіе и малые были у Болгаръ (Метогт. рорр. II., 604 и 605), у Румынъ (Записокъ Одесск. Общ. Ист. т. V, стр. 839 соl. 2), можеть быть—въ Галиціи (Ипатск. лът. подъ 1208 нач., какъ кажется, не въ собственномъ смыслъ, а только описательно). Но такъ какъ уставъ несомивно сочиненъ въ съверной Руси, а не въ южной, и болье чъмъ въроятно—подъ вліяніемъ западнымъ: то его великіе и малые бояре не суть ли западные Barones majores et minores, о когорыхъ см. у Дюканжа въ Gloss. Latinit. подъ сл. Ваго?

<sup>4)</sup> По Карамзину, рубин въ первый разъ упоминаются подъ 1321 г.,—IV, 121.

b) По Погодину, Новгородская ногата—50 коп. сер. (Древн. Русск. Ист. II, 806), по Прозоровскому (въ XV в.)—27 копъекъ (ibid. стр. 707).

рыхъ людей, гривна серебра, а митрополиту такожъ, а на умытницъхъ митрополиту по 60 гривенъ, а князь казнитъ.

Въ спискахъ Румянц., Соф. и Карамз.: Аще (Соф. и Карамз.: аже) кто умчить дѣвку или насилить, аще боярьская дочка, за соромъ ей 5 гривенъ золота, а митрополиту (Соф. и Карамз.: епископу) 5 гривенъ золота, а меншихъ бояръ гривна золота, а митрополиту (Соф. и Карамз.: епископу) гривна золота, добрыхъ людей за соромъ ей 5 гривенъ, а митрополиту (Соф. и Карамз.: епископу) 5 гривенъ серебра, а на умычницѣхъ по гривнъ серебра митрополиту (Соф. и Карамз.: епископу), а киязь казнитъ.

Никоновск. Кормчую см. выше, въ примъчаніяхъ къ уставу Владимирову.

3. Аще кто пошибаеть боярьскую дщерь или боярьскую жену, за соромъ ей 5 гривенъ золота, а митрополиту такоже, а меньшихъ бояръ— гривна золота, а митрополиту гривна золота, а нарочитыхъ людей—2 рубля, а митрополиту 2 рубля, а простой чади—12 гривенъ кунъ 1), а митрополиту 12 гривни кунъ, а князь казнитъ.

Въ спискатъ Румяни., Соф. и Карамз.: а нарочитыхъ людей—3 рубли, а митрополиту (епископу) 3 рубли, а простой чади 15 гривенъ, а митрополиту (епископу) 15 гривенъ <sup>2</sup>).

4. Аще же пустить бояринъ жену: великыхъ бояръ—за соромъ ей 300 гривенъ, а митрополиту 5 гривенъ золота; меншихъ бояръ—гривна золота, а митрополиту гривна золота; нарочитыхъ людей—2 рубля, а митрополиту 2 рубля; а простой чади—2 гривны, митрополиту 2 гривны, а князь ихъ казнитъ.

Въ спискахъ Румяни., Соф. и Карамз.: аще пустить бояринъ великъ жену безъ вины, за соромъ ей 5 гривенъ... а простой чади 15 гривенъ, а митрополиту 15 гривенъ...

Въ спискъ Переясл.: а простъцю 12 гривенъ, а святителю тажъ, а князь казнитъ, а гривна по пятидесятъ грошъ.

Никоновск. Кормчую см. выше, въ примъчаніяхъ къ уставу Владимирову (роспусть).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По *Прозоровскому*, Новгородская гривна кунъ (въ XV в.) составляла 2 р. 50 к. сер. (ibid. стр. 708).

<sup>2)</sup> Въ договорѣ Новгородскаго князя Ярослава Владимировича съ Нѣмцами, писанномъ около 1195 г.: "оже пошибаеть мужеску жену любо дчърь, то князю 40 гривенъ ветхъми кунами, а женѣ или мужьское дчери 40 гривенъ ветхыми кунами. Оже съгренеть чужее женѣ повои съ головы или дщъри (и) явиться простоволоса, 6 гривенъ старые за соромъ" (Напіерскаю Грамоты, касающіяся до сношеній Сѣверо-Западной Россіи съ Ригою и Ганзейскими городами, Спб. 1857, № 1, b).

### нидин:

5. Аще дъвка блядеть или дътяти добудеть у отца и матери, ли и вдовою, такихъ обличивши и же (sic) пояти въ домъ церковный. Такоже и жена безъ своего мужа или при мужи дътя добудеть и погубить или утопить, обличивше пояти ю въ домъ церковный, а чимъ ю пакы родъ окупитъ.

Въ спискъ Переясл.: Аще дъвицею приживеть и родить дътищь у отца и матери, обличивъ пустити въ домъ Божій, такожъ и вдова, олижъ родъ выкупить. Въ спискахъ Румяни. и Соф.: Аще въ (у) отца и въ (у) матере дочка дъвкою дътяти добудеть, обличивъ ю, поняти въ домъ церковный, такоже и жонка; а чимъ ю родъ окупить. Въ спискъ Карамз. итътъ слост: такоже и жонка.

6. Аще дъвка засядеть: великихъ бояръ — митрополиту 5 гривенъ злата, а меньшихъ бояръ—митрополиту гривна злата, а нарочитыхъ людей—митрополиту 2 рубля или 12 гривенъ, а простой чадъ—митрополиту гривна серебра или рубль.

Въ спискъ Румяни.:... нарочитыхъ людей—12 гривенъ серебра, а митрополиту 12 гривенъ, а простой чади гривна серебра, а митрополиту гривна серебра. Въ сп. Переясл.: Аще дъвица засядеть великихъ боляръ—митрополиту 5 гривенъ на отци или племени, а нарочитыхъ людей 12 гривенъ, а простыхъ чади рубль. Въ спп. Соф. и Карамз. этого пункта нътъ.

7. Иже дъвьку кто умолвить къ себъ и дасть въ толоку (вар. тольку <sup>1</sup>), на умычници (*читай*: на умолвници) митрополиту—гривна серебра, а на толочанъхъ по 60, а князь казнитъ.

Въ спп. Румянц., Соф. и Карамз.: на умолвници митрополиту 3 гривны серебра, а дъвцъ за соромъ 3 гривны, а на толочанъхъ по рублю... Въ сп. Переясл.: святителю гривну серебра, а дъвицъ за срамъ 3 гривны, а на толочанъхъ по 60 гривенъ.

Никон. Кормч. гл. 45 л. 368, гл. 46 л. 374 и гл. 49 л. 491.

8. Аще мужь отъ жены блядеть; мужь тъ (тотъ) митрополиту въ винѣ. а князь казнитъ.

¹) Слово "толока" имъетъ нъсколько значеній. Въ Малороссіи оно значить вопервыхъ, то, что въ Великороссіи называется "помочью" (артельная помощь крестьянъ священникамъ или другь другу въ жинтвъ хлъба); во вторыхъ, непаханое поле (паръ), на которое выгоняютъ скотъ для пастбища (Закревскій въ Бандуристъ). Въ Великороссіи толока значить потрава (собственно — помятіє, толочить—мять, спутывать) скотомъ хлъба на полъ. Въ уставъ слово "толока" употребляется въ смыслъ помочи, но только помочи особаго рода, именно—когда умольяенная дъвица отдана будетъ въ распоряженіе артели развратниковъ (въ спискъ устава Кирилю - Бълозерскаго монастыря вмъсто: "дастъ въ толоку" читается: "дастъ ю въ поруганіе", — Записки П Отд. Акад. Н. т. V, послъди. счета стр. 55 нач.).

Аще мужь оженится иною женою, а со старою не распустився, и мужь митрополиту въ винъ, а молодую пояти въ домъ церковныи, а со старою ему жити.

Никон. Кормч. гл. 49 л. 490 fin. и гл. 50 л. 517 fin.

9. Аще пойдеть жена отъ своего мужа за инъ мужь или иметь блясти отъ мужа, ту жену пояти въ домъ церковный, а новожена—въ продажи митрополиту.

Въ спп. Румянц., Соф. и Карамз. этого пункта нътъ.

- 10. Аще будеть женѣ лихый недугь: или слѣпота или долгая болѣзнь, про то ее не пустити; такоже и женѣ нелзѣ пустити мужа.
- 11. Аще кумъ съ кумою блудъ творить, митрополиту—12 гривенъ, а про опитимію по закону указано отъ Бога.

Въ спп. Румяни., Соф. и Карамз.: аще кумъ съ кумою блудъ сотворитъ, митрополиту (епископу) гривна золота и въ опитемьи.

Ник. Кормч. гл. 49 л. 490 об. и гл. 50 л. 519 об.

12. Аще кто зажыжеть гумно или дворъ или иное что, митрополиту 40 гривенъ, а опитимію подъимуть, а князь ихъ казнить 1).

Въ спп. Румянц., Соф. и Карамз.: митрополиту (епископу) 100 гривенъ. Никон. Кормч. гл. 45 л. 366 об., гл. 46 л. 374 об., гл. 49 л. 492 и гл. 50 л. 518.

13. Аще кто съ сестрою блудъ сотворить, митрополиту 40 гривенъ, а въ опитими указание по закону.

Въ спп. Румянц., Соф. и Карамя.: епископу 100 гривенъ.

Никон. Кормч. гл. 45 л. 369 об.

14. Аще ближній родъ поймется, митрополиту—30 или 40 гривенъ, а ихъ разлучити, а опитемью да пріимутъ.

 $B_b$  сп. Переясл.: святителю гривна, въ сп. Румяни.: 8 гривенъ, въ спп. Соф. и Карамз.:  $80^{\circ}$  гривенъ.

Никон. Кормчую см. выше, въ примъчаніяхъ къ уставу Владимирову.

15. Аще кто иметь двъ женъ водить, митрополиту 20 гривенъ, а которая подълегла, тую поняти въ домъ церковный, а первую жену дръжати и водити по закону; а иметь ю лихо держати и водити, казнію казнити его.

Въ спп. Румянц., Соф. и Карамз.: митрополиту (епископу) 40 гривенъ. Никон. Кормч. гл. 46 л. 374 об. и гл. 49 л. 491 об.

16. Аще мужь роспустится съженою по своей воли, а будеть ли вѣнцалная, и дадять митрополиту 12 гривенъ, а будеть не вѣнчальны <sup>в</sup>), и митрополиту 6 гривенъ.

<sup>1)</sup> Въ Ярославовой Правдѣ (Русски. Достопи. 1, 52): "Аже зажьжеть гумно, то на потокъ и на разграбежь домъ его: переди нагубу исплатитъ, а въ прочикнязю поточити и́, тако же оже ито дворъ зажьжеть.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. е. платить штрафъ митрополиту и тоть, вто расторгиеть незаконное, безбрачное, сожите съ женщиной или бракъ языческій!

Въ сп. Переясл. интъ: а будеть не вънчальны...

17. Аще ли жидовинъ или бесерменинъ будетъ съ рускою или иноязычникъ: на иноязычьницихъ митрополиту 50 гривенъ, а руску пояти въдомъ церковный.

Въ сп. Румяни.: митрополиту 8 гривенъ; въ спп. Соф. и Карамз. этого пункта нътъ.

18. Аще кто сблудить съ черницею, митрополиту—40 гривенъ, а въ опитимію вложити.

Въ спп. Румяни., Соф. и Карамз.: митрополиту 100 гривенъ.

Никон. Кормч. гл. 42 л. 332, гл. 49 л. 490 об. и гл. 50 л. 516 об.

19. Аще кто съ животною (читай: животиною) блудъ створитъ, митрополиту 12 гривенъ, въ опитимію и въ казнь по закону.

Никон. Кормчую см. выше, въ примъчаніяхъ къ уставу Владимирову.

20. Аще свекръ съ снохою сблудить, митрополиту 40 гривенъ, а опнтимію пріиметь по закону.

Въ спп. Румянц., Соф. и Карамз.: митрополиту 100 гривенъ.

21. Аще кто съ двъима сестрама въ блудъ впадеть, митрополиту 30 гривенъ.

Въ сп. Переясл. этого пункта нътъ.

22. Аще деверь съ падчерицею блудить, митрополиту 12 гривенъ.

Въ спп. Переясл., Румянц. и Соф. этого пункта нътъ.

23. Аще деверь съ ятровью впадеть въ блудъ, митрополиту 12 гривенъ.

Въ спп. Румяни., Соф. и Карамз. этого пункта нътъ.

24. Аще кто съ мачихою впадеть въ блудъ, митрополиту 12 гривенъ.

Во спп. Румянц., Соф. и Карамз.: митрополиту 40 гривенъ.

25. Аще два брата будуть съ единою женою, митрополиту 30 грнвенъ, а жена поняти въ домъ церковный.

Въ сп. Переясл.: святителю 1 гривна; въ спп. Соф. и Карамз.: митрополиту 100 гривенъ.

26. Аще отець съ дщерью падеться, митрополиту 40 гривенъ, а опитемію пріимуть по закону.

Вг спп. Румянц., Соф. и Карамз. этого пункта нътг.

О блудъ съ родственницами Никон. Кормч. гл. 45 л. 369, гл. 49 л. 491 об. и гл. 50 л. 517.

27: Аще дѣвька не всхощеть замужь, а отець и мати силою дадуть, а что дѣвька учинить надъ собою, то отець и мати митрополиту въ винѣ. а исторъ има платити; такоже и отрокъ.

А се о названы и блядей (такъ напечатано; должно чытать: о названы блядью) великихъ и меншихъ и городцкихъ и сельскихъ.

28. Аще кто назоветь на имя (прямо, именно,—называя по имени) чюжу жену блядію, а будеть боярьскаа жена великых боярь, за срамъ ей 5 гривенъ злата, а митрополиту 5 гривенъ злата, а князь казнить.

"На имя" въ друшхъ спискахъ пътъ.

29. Аще будеть меншихъ бояръ, за срамъ 3 гривны злата, а митрополиту 3 гривны злата.

Въ сп. Переясл. этого пункта нътъ.

30. А оже будеть городскыхъ людей, за соромъ ей 3 гривны серебра или рубль, а митрополиту такоже.

Въ сп. Переясл.: гривна 1 серебра, а епископу тажъ.

31. А сельской женв 60 резанъ 1), а митрополиту 3 гривны.

Въ сп. Переясл.: а селяницѣ 60 кунъ ³), а святителю 3 гривны. Въ спл. Румянц., Соф. и Карамз.: за соромъ гривна серебра, а митрополиту гривна серебра.

32. Аще пострижеть кто кому главу или бороду, митрополиту 12 гривень, а князь казнить <sup>в</sup>).

Bъ сп. Переясл.: святителю 3 гривны.

## А се о крадбахъ разноличныхъ:

33. Аще мужъ иметь красти конопли или ленъ и всякоя (sic) жито, или жена, митрополиту 3 гривны <sup>4</sup>).

Въ спп. Румяни., Соф. и Карамз.: митрополиту въ винъ со княземъ на полы.

Никон. Кормч. іл. 44 л. 357; іл. 45 л. 367 об. и іл. 50 л. 519 (вообще о кражть).

34. Аще мужь крадеть бълыи порты и полотна и портища, митро-политу 3 гривны; такоже и жена.

Въ спп. Румяни., Соф. и Карамз.: митрополиту въ винъ съ княземъ на полы.

35. Аще кто иметь красти свадебное и сговорное,—все митрополиту. А оже про дѣвку (сыръ) краянъ будетъ 5), за сыръ гривну, а за срамъ ей 3 гривны, а что потеряно, то ей заплатити, а митрополиту 6 гривенъ, а князь казнить.

<sup>1)</sup> По *Погодину*, Новгородская рязань—20 копъекъ (Древн. Руск. Ист. II, 806), а по *Прозоровскому*—15 копъекъ (ibid. стр. 706).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По *Погодину*, Новгородская куна — 40 копъекъ (ibidd.), а по *Прозоровскому*—9 копъекъ (ibid. стр. 705).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Ярославовой Правдѣ (Русски. Достопп. I, 41): "а ито поръвѣть бороду, а вынметь знаменье, а вылѣзуть людье, то 12 гривенъ продаже; аже безъ людін, а въ поклепѣ, то нѣту продаже.

<sup>4)</sup> Въ Ярославовой Правдѣ (Русск. Достопп. І, 37): "аже крадеть (кто-нибудь) скотъ на поли или козы или свинье, 60 кунъ; будеть ли ихъ (кравшихъ) иного, то всѣмъ по 60 кунъ. Аже крадеть гумьно или жито въ ямѣ, то колико ихъ будетъ крало, то всѣмъ по 3 гривны и по 30 кунъ".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Т. е. если женихъ откажется отъ невъсты послѣ того, какъ будутъ сдѣланы "сговоры".

Въ сп. Переясл. этотъ пунктъ соединенъ съ предшествующимъ и читается: Аще мужъ или жена крадетъ бѣлы порты, полотна и портище. святителю 10 гривенъ, ажъ ли изгородное (sic, читай: сговорное) и свадебное, то все святителю; аще за дѣвку сыръ краянъ будетъ, а не такъ счинятъ, за сыръ гривна 1, а что истеряли, то заплатятъ, а святителю 6 гривенъ, а князь казнить.

Въ сп. Румяни.: Аще иметь красти свадебное и огородное (sic), бой и убійства, а что учинитися душегубьство і), платять вину князю съ мятрополитомъ на полы. Аще про дѣвку сыръ будетъ краянъ... безъ слово: а за срамъ ей 3 гривны. Въ спп. Соф. и Карамз.: свадебное и сговорное. бой, убійство и душегубство, аже что чинится, платять виру князю съ владыкою на полы.

36. Аще жена у мужа крадеть, а обличить ю, митрополиту 3 гривны. а мужь казнить ю, а про то ихъ не разлучити.

Въ спп. Румянц., Соф. и Карамз. этого пункта нътъ.

37. Аще клъть покрадеть, такоже створяеть ей.

Въ спп. Переясл., Румяни., Соф. и Карамз. этого пункта нътъ.

38. Аще сноха у свекра крадеть, такоже надъ нею да сотворять.

Въ спп. Переясл., Румянц., Соф. и Карамз. этого пункта нътъ.

39. Аще жена будеть чародъйница или наузница и вълъхва или зелейница, или мужъ: доличивъ казнить ю, а не лишится, митрополиту б гривенъ.

Въ спп. Румяни., Соф. и Карамз. этого пункта нътъ.

40. Аще мужа два біетася женьскы, — любо одереть или укусить <sup>2</sup>), митрополиту 12 гривенъ или гривна (sic).

Въ спп. Переясл., Румянц., Соф. и Карамз.: владыцъ (митрополиту епископу) 3 гривны.

41. Аще жена мужа біеть, митрополиту 3 гривны.

Въ спп. Румяни., Соф. и Карамз. этого пункта нътъ.

42. Аще двъ жени бъются, митрополиту 60 ръзанъ или 6 гривенъ на виноватой.

Въ сп. Переясл.: 60 кунъ; въ спп. Румянц.. Соф. и Карамз. этом пункта нътъ.

43. Аще который мужь бьеть чюжую жену, за срамъ ей по закону. а митрополиту 6 гривенъ.

<sup>1)</sup> В вроятно, разум вются кулачный бой и убійства, могущія случиться въ этомъ бою.

<sup>3)</sup> Въроятно, разумъются судебные поединки, на которыхъ женщины могля биться особымъ образомъ отъ мужчинъ (о судебныхъ поединкахъ женщинъ въ Новгородской записи о церковномъ судъ: "жонки съ жонкою присужати поде, з наймиту отъ жонки не быти ни съ одну сторону", — Акт. Эксп. т. I, № 104, стр. 80).

44. Аще сынъ бьеть отца или матерь, да казнять его властельскою казнію, а митрополиту въ винѣ, да идеть такый отрокъ въ домъ церковный.

Никон. Кормчую см. выше, въ примъчаніяхъ къ уставу Владимирову. Въ сп. Переясл. между двумя предшествующими пунктами новый пунктъ: Аще кто біеть священника, за срамъ 5 гривенъ злата; а свекровь сноху бьеть или деверь ятровь, святителю 6 гривенъ (въ Законъ судномъ, Никон. Кормч. гл. 46, по списку, напечатанному въ Русски. Достопамм., II, 188: "иже бьеть попа рукою, да ся усъкаеть рука; аще ли (ни), да дасть 12 златици").

45. Аще чернець или черница или попъ или попадья или вдова или проскурница или пономарь впадуть въ блудъ, тъхъ судити митрополиту опрочи мірянъ, а въ что ихъ осудить, воленъ.

Въ сп. Переясл.: аще чернець съ черницею сдъють блудъ, судитъ ихъ святитель, а мірянъ не припущав, аще и върни суть; или попъ съ нею или попадъя съ чернцемъ или проскурница, а тихъ такожъ судитъ, а во что осудить—воленъ.

46. Оже ли дъвька всхощеть замужь, а отець и мати не дадять ей замужь, а что створить надъ собою, отець и мати митрополиту въ вини; такоже и отрокъ.

Въ спп. Переясл. и Карамз. этого пункта нътъ.

47. Аще попъ или чернець или черница упіется безъ времени въ посты, митрополиту въ винъ.

Въ сп. Переясл.: аще попъ или инокъ бъется, всегда епископу въ винъ.

- 48. Аще кто поганое ясть по своей воли,—или кобылину или медвѣдину или иное что отреченное, митрополиту въ винѣ и въ казни.
- 49. Аще попъ дъти крестить въ чюжемъ предълъ у иного попа, развъе нужда или при болъзни, а что сотворитъ крещеньское не въ своемъ уъздъ, митрополиту въ вини будеть.

Вмисто крещеньское въ Румяни, священническое; вмисто увздв въ Переясл. предвлв. Въ Соф. и Карамз. этой статьи нътъ.

50. А съ некрещенымъ или иноязычникомъ или отъ нашего языка не крещенъ будетъ, ни ясти ни пити съ нимъ, дондеже крестится; а въдая кто ясть или піеть, да будетъ митрополиту въ вини.

Въ спп. Соф. и Карамз. этой статьи интъ.

- 51. Аще кто съ отлученными ясть и пість, да будеть самъ отлученъ.
- 52. Аще кто съ бесерменкою или съ жидовкою блудъ сотворить, а не лишится 1), отъ церкви отлучится и отъ христіанъ, а митрополиту 12 гривенъ.

<sup>1)</sup> Т. е. и не прекратить связи, не оставить ея.

Вг спп. Соф. и Карамз. этой статьи нътг.

53. Аще чернець и черница рострижется, митрополиту 40 гривень.

Въ спп. Соф. и Карамз.:... епископу въ винъ, во что ихъ обрядить. Въ сп. Румяни. этой статьи нътъ.

А сими винами разлучити мужа съ женою:

Въ сп. Переясл.: А се роспусты изъ намаканона Ярославли отъ правилъ:

- 54. А се 1 вина. Аще услышить жена отъ иныхъ людей, что думають на царя или на князя, а того мужу своему не скажеть, а опосл'в обличится: за тое разлучити ихъ.
- 55. А се вина 2. Аще мужь застанеть свою жену съ любодъемъ или учинить на ню добрыми послуху исправу: разлучити а.
- 56. А се 3 вина. Аще подумаеть жена на своего мужа зеліемъ или иными людми, а (или) она имъть въдати, что мужа ея хотять убити или уморити, а мужу своему не скажеть, а напослъдокъ объявится: разлучити ихъ.
- 57. А се 4 вина. Аще жена безъ мужня слова иметь съ чюжими людми ходити или пити или ясти или опроче дому своего спати, а потомъ увъдаетъ мужь: разлучити ихъ.
- 58. А се 5 вина. Аще жена иметь, опроче мужа своего волъ, ходити по игрищамъ или во дни или въ нощи, а мужь иметь съчивати 1), а она не послушаеть: разлучити ю.
- 59. А се 6 вина. Аще жена на мужа своего наведеть тати, велить покрасти мужа своего домъ или сама покрадеть, или товаръ или церковь покрадеть, а инъмъ подаеть, про то ихъ разлучити.

Въ спп. Соф. и Румяни, нътъ этой статьи о винахъ развода.

Никон. Кормч. ы. 46 л. 377, ы. 49 л. 427 об. sqq (статья о разводы взята буквально отсюда), cfr ы. 50 л. 501 об.

60. О безадщинъ церковныхъ людей. А что ся дъеть въ монастырьскихъ людехъ и въ церковныхъ и въ самъхъ монастырехъ, да не вступается князь, ни волостель въ тое; то да въдають митрополичьи волостели; а беззадщина ихъ пойдеть ко волостелю митрополичю.

Въ сп. Иереясл.: ...а безатщина идетъ митрополицимъ заказникомъ. Въ спп. Соф. и Карамз.: ...а безатщина ихъ епископу идетъ 2).

Сfr въ Никон. Кормч. м. 44 л. 359 (выписку изъ 10-й грани, 5-й главы Кеі́меvov'а Номоканона Фотіева).

61. А се язъ князь Ярославъ указъ (указалъ) по собъ. Аще кто уставъ мой переступить и уставленье мое порушаеть или сынове мон или

<sup>1)</sup> Съчивати-увъщевать, уговаривать (нын. счунать).

<sup>2)</sup> Въ Ярославовой Правдъ (Русски. Достопп. I, 43): "аще умреть смердъ, то задница князю; аже будуть дчери у него дома, то даяти часть на нъ, аже будуть замужемъ, то не дати имъ части".

внуцѣ мои или правнуцѣ мои или отъ рода моего кто или отъ рода болярьскаго бояръ моихъ, боляре или простые люди, а порушають моя ряды и уставленно (-ленье) мое мною княземъ Ярославомъ и вступять (ся) въ судъ митрополичь, что есмь далъ митрополиту и епископамъ церковныя суды, по правиламъ святыхъ отець, судивше ихъ по коейждо вини, казнити ихъ по закону тяжцѣ. А кто иметь судити, станеть со мною на страшнѣмь судѣ предъ Богомъ, и да будеть на немь клятва святыхъ отець 318, иже въ Никіи, и всѣхъ святыхъ. Аминь.

Въ спп. Соф. и Карамз. это заключение нъсколько кратче, въ сп. Переясл. значительно кратче, а въ сп. Румянц. его нътъ.

# Уставъ Ярославовъ южной или Кіевской редакцій.

Первое, извъстное намъ, упоминаніе объ уставъ Ярославовомъ южной или Кіевской редакціи читается въ жалованной грамоть Мстиславскаго князя Юрія Семеновича Лугвеневича Онуфріевскому монастырю 1443-го г., — Акты Западной Россіи, т. І, № 43, стр. 58, соl. 1 fin. Въ 1499-мъ г., по представленію нареченнаго Кіевскаго митрополита Іосифа Салтана, уставъ подтвердилъ своей грамотой великій князь Литовскій Александръ,—ibid. № 166, стр. 189. Со списка конца XV въка уставъ напечатанъ тамъ же,—№ 166, II, стр. 191.

# "Свитокъ Ярославдь.

Се азъ князь Ярославъ, нареченный во святомъ крещеніи Георгій Владимеровичь, съ совътомъ преосвещеннаго митрополита Кіевского Иларіона и всъхъ боголюбивыхъ епископовъ Русійскихъ княженія нашего, судихъ написати сія Номоканоны и свитокъ, соблюденія ради опасного правиль святыхъ Апостолъ и святыхъ богоносныхъ Отецъ, да не попираемы будуть оть неискусныхъ. Прежде убо всъхъ, всъ епископы княженія нашего, егоже намъ Господь покори, да повинуются преосвещеному митрополиту Кіевскому во всемъ, подъ изверженіемъ отъ сана и отринутіемъ отъ престолъ ихъ, чесому властелемъ, сфричь 1), княземъ, боляромъ и судіямъ нашимъ, не супротивлятися, но пособляти, подъ залогомъ на церковъ соборную Кіевскую двохъ тысячей рублей грошей широкихъ. Такожде митрополья и епископская власть цъла и нерушима да пребудеть надъ всёми презвитеры, во предёлёхъ ихъ сущими, и не имать никто зъ мірскихъ князей и боляръ заступати ни единаго пресвитера въ каковомъ любо деле отъ епископа, во егоже пределе церковъ имать, подъ залогомъ тысячи рублей грошей широкихъ на церковъ соборную, въ нейже пребываеть епископъ, и погубленіемъ ктиторства. Браку всякого чина людей да не дерзнеть никто судити, ниже розводити, оть

<sup>1)</sup> Вмёсто "спречь".

мірскихъ властелей, подъ залогомъ на церковь соборную епископскую пятисотъ рублей грошей широкихъ: сій бо судъ есть епископскій. Аще кто отъ честивишихъ нашихъ боляръ во брацв блудномъ живущи обращется, свричь, аще мужь, имый жену живую, ину пойметь, жена же видущи 1) о женъ его прежней, яко жива есть, за него пойдеть: сія обоя, давши залога на церковъ соборную тысящу рублей грошей широкихъ, розвестися имуть и жити во покаяніи; аще ли же не восхощуть, ино ихъ мірская власть судити и казнити имать по своему суду, повелѣвши имъ воздати залогь онъ на церковъ соборную. Аще ли же кто отъ людей простыхъ обрящется живи во брацъ беззаконномъ, сихъ епископъ по суду своему да казнить залогомъ, елико возможно, или иною казнію, и отъ общаго сожитія ихъ розвести и ко первому браку ихъ причитати, поучивши ихъ, да живутъ во покаяніи. Аще ли же кто отъ сановитыхъ во блудь явь живеть, да престанеть оть блуда и на церковъ соборную да дасть вины питьсоть рублей грошей широкихь. Аще ли же прость человъкъ, мужъ или жена, обрящется явъ тожъ творя, да розведется и залога на церковъ соборную да дасть два рубля грошей широкихъ. Во всемъ княженій нашемъ да искоренится всякъ беззаконенъ бракъ и блудъ: тъмъ же преосвъщенный митрополить и боголюбивыи епископы да посылають, кійждо во предвлю своемь, смотрити сего; и аще гдю таково беззаконіе обрящется, исправляти, якоже преднаписашеся. Сія вся суды церковъ дз судить, такожде и еретичество; княземъ же, боляромъ и судіямъ въ тые суды не вступатися, и во иныя вся, яже суть написана во правильхъ святыхъ Апостолъ и святыхъ богоносныхъ Отецъ, и въ сихъ Номоканонъхъ нашихъ, подъ залогами пяти сотъ рублей грошей широкихъ. Написанъ же бысть свитокъ сей Номоканоновъ въ лѣто отъ созданія міра 6540-е.

(Списокъ, писанный въ концѣ XV вѣка, на бумажномъ листѣ, мѣлкою и связною скорописью, безъ знаковъ препинанія, вмѣстѣ со спискомъ жалованной великокняжеской грамоты, хранится въ архивѣ Греко-Унитскихъ Митрополитовъ, при Святѣйшемъ Синодѣ, и напечатанъ, какъ мы выше указали, въ I т. Акт. Зап. Росс., № 166, II, стр. 191).

Область суда церковнаго по грамоте Ростислава Мстиславича Сможенскаго и по посланію неизвестнаго Владимирскаго епископа къ не называемому по имени смну Александра Невскаго.

Грамота Ростислава Мстиславича представляеть собою оффиціальный и достовърный документь относительно области суда церковнаго вы половинъ XII въка. Относительно области того же суда въ концъ XIII въка мы имъемъ неоффиціальный, но болъе или менъе достовърный документъ

<sup>1)</sup> Вмѣсто "вѣдающе".

въ помянутомъ посланіи. Оно писано послі 1293-го г., ибо въ немъ говорится объ ограбленіи Владимирской соборной церкви, каковое ограбленіе, бывъ учинено Татарами, приведенными сыномъ Невскаго Андреемъ, случилось въ этомъ 1293-мъ году, и до 1300-го года, когда во Владимиръ на мъсто епископа сълъ самъ митрополитъ (слъдовательно-или епискономъ Іаковомъ, занимавшимъ канедру съ 1288-го по 1295-й годъ, или его преемникомъ Сумеономъ, котораго митр. Максимъ при своемъ переселеніи во Владимиръ перевелъ въ Ростовъ, и къ сыну Невскаго именно Андрею. занимавшему великокняжескій престоль во Владимир'я съ 1292-го года по 1304-й г.). Нельзя думать, чтобы епископъ, перечисляя въ посланіи къ князю предметы и лица, подлежавшіе суду церковному, совсёмъ сочиняль тъ или другія. Но мы называемъ посланіе документомъ болье или менье достовърнымъ потому, что епископъ, можетъ быть, положительнымъ образомъ усвояеть суду церковному такіе предметы, которые тогда еще не принадлежали последнему безспорно, а еще составляли предметь спора между духовной и светской властію (последній случай заставляеть предполагать и тонъ посланія). Мы сдёлаемъ здёсь выписку м'ёсть о пространств' церковнаго суда изъ грамоты Ростислава Мстиславича и изъ посланія епископа.

## Грамота Ростислава Мстиславича:

"А тяжъ епископлихъ не судити никомуже, судитъ ихъ самъ епископъ. Первая тяжа—роспустъ; другая тяжа—ажъ водить кто двъ жонъ; третья тяжа—аще кто поимется чрезъ законъ; а четвертая—уволочская, ажъ уволочеть кто дъвку: што възметь князь, съ епископомъ наполы, или посадникъ что възметь свои тяжи, то съ епископомъ наполы; а пятое—ажъ ту женку, то епископу; шестая — вопросъ, а то епископу, зелья и душегубства—тяжа епископля; семая—ажъ бъетася двъ женъ, то епископля тяжа; ажъ церковный человъкъ дойдетъ чего, то своему епископу; девятая—ажъ кого Богъ отведетъ церковныхъ людей, а не будетъ зла ничего церкви... Ажъ будетъ тяжа или продажа епископля, да ненадобъ ни князю ни посаднику ни тивуну ни иному никому же отъ мала и до велика и по всей области Смоленской". — Дополн. къ Акт. Ист. т. I, стр. 7, соl. 1 нач..

# Посланіе епископа Владимирскаго:

"А се пишю ти (сыну князь) другое слово (послѣ слова о томъ, что епископская соборная церковь ограблена и пуста): по правиломъ суды церковныя во всѣхъ крестьянскыхъ людехъ: игумены и игуменьи, попы и дьяконы, черньци и черници; роспусть, смилное, умыканіе, пошибаніе, заставанье, промежю мужемъ и женою чьто будетъ рѣчь о животѣ, вѣдовьство, зелье, урѣканье бляднею и зельи, еретичьство, зубоѣжа, иже отца и

матерь бьеть сынъ или дчи, братья или дѣти тяжються о задници, церковная татба. То все суды церковныя, даны закономъ Божіимь и прежними цари и великими нашими князи: князю и боляромъ и судьямъ въ тѣ суды нелзѣ въступатися, не прощено имъ отъ закона Божія",—Памятники Павлова, № 9, col. 117 fin..

# О славянскомъ Помоканонъ или славянской Кормчей инигъ домонгольскаго періода.

Греческое названіе номоканонъ, — уорокауфу или въ другой формѣ уорокауфую (уорокауфую) образовано (сложено) изъ словъ: уфрос — законъ и кауфу — правило и значитъ по-русски — въ первой формѣ: законоправило, во второй формѣ: законоправильникъ. Названіе номоканонъ употребляется въ двухъ смыслахъ — общирномъ и тѣсномъ: въ первомъ смыслѣ называются номоканонами такіе церковные административно-судебные кодекси (уставы), которые заключаютъ въ себѣ не однѣ только правила соборовъ и отцевъ (кауфує), но и относящіеся къ церкви гражданскіе законы (уфрог); во второмъ смыслѣ номоканонами называются такіе систематическіе своды правилъ и законовъ въ одно цѣлое, въ которыхъ подъ каждою группою правилъ, обнимающихъ тотъ или другой частный предметъ, приводятся и относящіеся къ предмету законы  $^1$ ).

Въ минуту принятія нами отъ Грековъ христіанства у послѣднихъ находились въ общемъ употребленіи два номоканона: неполный Іоанна Схоластика, сначала пресвитера Антіохійскаго, потомъ патріарха Константинопольскаго (565—578) <sup>2</sup>), и полный знаменитаго патріарха Константинопольскаго Фотія (857—867, 878—886, † 891).

<sup>4)</sup> Въ общирнъйшемъ смыслъ название номоканонъ употребляется и объ сднихъ правилахъ безъ законовъ и при томъ правилахъ, не только собственно такъ называемыхъ или представляющихъ изъ себя вселенское законодательство церкви, но и не составляющихъ этого законодательства, а лишь болъе или менъе принятыхъ въ церкви и лишь пользующихся въ ней большею извъстностію (анонскій номоканонъ, печатаемый при Требникъ, исповъдной номоканонъ Іоанна Постника).

<sup>2)</sup> Сходастивъ, т. е. принадлежавшій до поступленія въ духовное званіе въ сословію адвокатовъ, ибо оходостікос, въ общемъ смыслѣ означавшее человѣка ученаго, въ тѣснѣйшемъ смыслѣ употреблялось объ адвокатахъ, какъ объ дюдяхъ непремѣнно ученыхъ (изучавшихъ краснорѣчіе и право). Что въ древнее время адвокаты по причинѣ своей учености считались одними изъ главныхъ кандидатовъ въ епископы, см. 10 правило Сардикійскаго собора (въ которомъ русское: "ученый" есть переводъ греческаго: оходостікос оторо торо Тороновъ русское пречень быть смѣшиваемъ съ Іоанномъ Постникомъ, который былъ вторымъ его преченикомъ и занималъ патріаршую каеедру съ 582 по 595 г.

Іоаннъ Схоластикъ, во-первыхъ, составилъ систематическій сводъ правиль или каноновъ, раздёливъ его по частнымъ предметамъ содержанія последнихъ на 50 отделовъ, которые назваль титлами 1), во вторыхъ, савлаль извлечение изъ новелль импер. Юстиніана относящихся къ церкви законовъ, раздёливъ его на 87 главъ в). Эти сводъ и извлечение и составляли его номоканонъ (по употребленію послёдняго слова въ его общирнъйшемъ смыслъ). Въ сводъ Іоанна Схоластика вошли правила: апостольскія, четырехъ первыхъ вселенскихъ соборовъ, щести поместныхъ соборовъ, именно: Анкирскаго, Неокесарійскаго, Сардикійскаго, Гангрскаго, Антіохійскаго и Лаодикійскаго, и Василія Великаго въ числь 68-ми (первыхъ изъ числа нынъшнихъ 92-хъ) з. По своему изложению сводъ Іоанна Схоластика представляеть следующее: выставляется цифра или номерь титла и пишется его оглавленіе, т. е. о чемъ онъ; затімъ приводятся одно за другимъ относящіяся къ титлу правила соборовъ, съ обозначеніемъ какого собора правило и какое по счету: титулъ такой-то, о томъ-то; такого-то собора такое-то правило (приводится правило), такого-то собора такое-то правило (приводится правило) и т. д. 4. Для удобивнаго прінсканія и

t) Τίτλος, датинск. titulus, собственно значить надпись, ярдыкь (титло на кресть Іисусовомь); потомь надпись надь отдъломь книги, самый отдъль... Греческій оригиналь свода, имъющаго надписаніе: Συναγογή κανόνων, είς ν' τίτλους διηρημένη напечатань въ Bibliotheca juris canonici veteris G. Voelli et H. Justelli, Т. П, р. 499.

<sup>2)</sup> Греческій подлинникъ извлеченія, въ нѣкоторыхъ рукописяхъ ижѣющаго пространное описательное надписаніе (какъ это и въ славянскомъ,—Никон. Кормч. гл. 42), въ другихъ: Та кефала ек тар усарар блатавешу тар пері екклубаютий блокирових (у ученыхъ Collectio LXXXVII сарітиютит) напечатанъ въ изданів византійскихъ юридическихъ памятниковъ Г. Е. Геймбага подъ заглавіемъ: 'Ауекоота, т. П, р. 202.—Вскорѣ послѣ Іоанна Схоластика неизвѣстный вто-то, воспользовавшись его двумя сейчасъ указанными трудами, составилъ номоканонъ въ тѣснѣйшемъ смыслѣ слова, именно—подъ титлами правилъ его свода (при чемъ самыхъ правилъ не приводитъ въ подлинномъ видѣ, а только указываетъ ихъ) подписалъ (заимствовавъ главнымъ образомъ изъ его извлеченія) относящіеся къ нимъ законы (та сиуафочта уфина). Этотъ номоканонъ въ тѣснѣйшемъ смыслѣ слова, несправедливо усвоявшійся самому Іоанну Схоластику, извѣстенъ подъ его именемъ. Напечатанъ у Воелю и Юстелю ibid., т. II, р. 603.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Роспись «соборовъ, вошедшихъ въ сводъ, съ обозначениемъ количества правилъ каждаго, читается передъ самымъ сводомъ; по гречески ея заглавие: 'Н табіс том опиобым; въ славянскомъ переводъ: "Чинъ сборьскъ".

<sup>•)</sup> Для полной наглядности выписываемъ два первыя титла безъ приведенія правиль въ полномъ видѣ: Титло 1. О чести, опредѣленной канонами патріархамъ, и что не позволительно кому-нибудь изъ нихъ восхищать епархіи (митрополіи), принадлежащей относительно поставленія и управленія другому, и что уже восхищенныя возвратить обиженнымъ. Собора Никейскаго правило 7: Поелику утвердилось обыкновеніе и древнее преданіе... (приводится правило); того же собора пра-

общаго обозрѣнія тителъ изложеніе правиль по нимъ предваряется ихъ оглавленіемъ, т. е. перечнемъ или выпискою тѣхъ оглавленій, которыя пишутся надъ самыми титлами (Ὑποτίτλωσις τῶν ν' τίτλων).

Патр. Фотій не быль составителемь номоканона, который получиль оть него свое имя, но быль только послёднимь, такъ сказать—окончательнымь его редакторомь. Номоканонь этоть, оть своего внёшняго вида носящій названіе 14-тительнаго, состоить изъ двухь частей: въ первой части—систематическій по предметамь указатель правиль или каноновь, состоящій изъ 14 титель, которыя подраздёляются на главы, и въ указатель подъ каждой его главой, съ особымь надписаніемь кеінємом'а 1, или только указаніе или же и сокращенная выписка гражданскихъ законовь, относящихся къ церкви и именно идущихь къ данной главѣ 2); во

### Титло 1-е.

О богословін и о православной въръ и о канонахъ и о хиротоніяхъ.

### Глава 1-я.

О богословін и православной вірті: апостольскія правила 49 и 50, собора Константинопольскаго правила 1 и 5, собора Ефесскаго правило 7, собора Кареагенскаго правило 2, собора 6-го правила 1, 73, 81.

### Κείμενον

Вівλίου α' του κωδικός τίτλ. α' διατ. α.' є'. στ'. ζ'. και η'. (т. е. гражданскіе законы, относящієся въ этой главѣ, читаются въ первой книгѣ, первомъ титулѣ и пр., Кодекса Юстиніанова).

### Глава 2.

Какіе каноны должны им'єть силу: собора Халкидонскаго правило 1, собора Кареагенскаго правило I, собора 6-го правило 2, собора Нивейскаго 2-го правило 2.

### Κείμενον

Ή γ΄. διάταξις του β΄ τίτλου τῶν νεαρῶν... (πρατκο передаются относящіеся къглав $\dot{\mathbf{x}}$  законы).

вило 6: Да остаются въ силѣ древніе обычан, принятые въ Египтъ... (приводится правило); собора Константинопольскаго правило 2: Епископы діоцезальные да не посягають на церкви, находящіяся за предѣлами ихъ областей... (приводится правило); собора Ефесскаго правило 8: Дѣло, вопреки постановленіямъ церковнымъ правиламъ святыхъ отцовъ... (приводится правило). Титло 2. О чести, опредѣленной канонами митрополитамъ, и о митрополитахъ, производимыхъ царскими граметами, и что не должно имъ восхищать области, принадлежащія другимъ ни раздѣлять одну епархію (митрополію) на двѣ. Святыхъ апостоловъ правило 34: Епископамъ всякаго народа должно... (приводится правило); Антіохійскаго собора правило 9: Епископамъ каждой митрополіи должно... (приводится правило); Халкидонскаго собора правило 12: Дошло до насъ, что нѣкоторые, вопреки церковнымъ постановленіямъ... (приводится правило); того же собора правило 17: Сельскіе приходы (епископіи) каждой митрополіи или уѣздные... (приводится правило).

<sup>1)</sup> Nо́µол кє́(µєvол значить: существующіе, дѣйствующіе, законы; въ нашень случаѣ кєіµєvоv значить: существующіе законы относительно церкви.

<sup>2)</sup> Для наглядности воть выписка двухъ первыхъ главъ 1-го титла:

второй части излагаются правила по соборамъ и по отцамъ, т. е. правила каждаго собора и каждаго отца, расположенныхъ въ извъстномъ порядкъ, излагаются отдъльно и всъ вмъстъ. Первая часть, для той же ибли, что и у Іоанна Схоластика, предваряемая оглавленіемъ, представляеть собою номоканонь въ теснейшемь смысле этого слова (хотя каноны въ ней только и указываются; второй части усвоено названіе синтагмы (оύνтачна). Этоть 14-тительный, а по имени своего послёдняго редактора-Фотіевъ, номоканонъ составленъ быль неизвъстнымъ до Трулльскаго собора (692) и въ него вошло все каноническое старшее последняго собора, т. е. не только правила всёхъ, старшихъ его, соборовъ, но и всъхъ отцовъ (по отношенію къ соборамъ лишнее противъ Схоластикапомъстный соборъ Константинопольскій, бывшій при патріархъ Нектаріи въ 394 г. 1, и соборъ Кареагенскій; по отношенію къ отцамъ-правила Василія Великаго въ полномъ ихъ нынёшнемъ составе и все прочіе, нынё принятые отцы, за исключениемъ поздивишаго - патріарха Константинопольскаго Тарасія). Послѣ перваго составителя номоканона второй, также неизвъстный, его редакторъ дополнилъ его правилами шестаго (Трулльскаго) и седьмаго вселенскихъ соборовъ и посланіемъ патр. Тарасія (ок. 787 г.). Наконецъ, Фотій придалъ номоканону по отношенію къ полноть тотъ окончательный видь, который онь имветь въ настоящее время 2).

Оба номоканона,—Схоластиковъ и Фотіевъ, были переведены на славянскій языкъ еще до принятія нами христіанства и оба находились у насъ въ употребленіи въ періодъ домонгольскій.

Переводъ номоканона Схоластикова долженъ быть усволемъ св. Меводію, первоучителю славянскому и архіепископу Моравскому. Мы положительно знаемъ о св. Меводіи изъ его житія, что подъ конецъ жизни († 885) имъ переведенъ былъ вмѣстѣ съ полной библіей и нѣкоторыми твореніями отеческими "и номоканонъ, рекше закону—правило". Слѣдовательно, переводъ одного изъ двухъ, существующихъ на славянскомъ языкѣ номоканоновъ (какого нибудь третьяго номоканона на славянскомъ языкѣ неизвѣстно) принадлежить ему. Но если такъ, то переводомъ старшимъ

<sup>1)</sup> Впрочемъ, этотъ соборъ, постановившій и всего одно правило, можетъ быть, внесенъ въ номоканонъ уже вторымъ его редакторомъ, ибо первый составитель въ своемъ предисловіи говорить о десяти соборахъ кромѣ Кареагенскаго.

<sup>2)</sup> Посять втораго редактора Фотію оставалось дополнить номоканонъ двумя соборами, бывшими при немъ самомъ (двукратнымъ 861 г. и въ храмъ св. Софіи 879 г.), но онъ взять для дополненія не вторую, а первую или первоначальную редакцію номоканона и поэтому его дополненіе состояло въ прибавленіи не только двухъ сейчась указанныхъ соборовъ, но и Трудльскаго съ Никейскимъ 2-мъ. Нынъшнее предисловіе къ номоканону Фотія представляеть изъ себя два предисловія: первая половина его есть предисловіе перваго составителя; вторая половина, начинающаяся словами: 'О мём порфи продосус, есть предисловіе Фотія.

или Менодіевымъ со всею въроятностію долженъ быть считаемъ переволь номоканона именно Схоластикова, ибо если бы быль переведенъ имъ номоканонъ 14-тительный, то при существовании на славянскомъ языкъ номоканона болъе полнаго, каковъ этотъ послъдній номоканонъ, не стали бы потомъ переводить номоканона менте полнаго, каковъ Схоластиковъ, иначе сказать-взаимное отношеніе между собою номоканоновъ со стороны полноты заставляеть со всею въроятностію предполагать, что старшій или Меоодіевъ переводъ есть переводъ номоканона Схоластикова 1). На вопросъ: почему св. Менодій предпочель для перевода номокановь менъе полный номоканону болье полному, можеть быть дань отвъть болъе или менъе удовлетворительный. Въ то время, какъ онъ приступаль къ своему переводу номоканона, у Грековъ оба наши номоканона находились еще въ одинаковомъ употребленіи и пользовались еще одинаковымъ авторитетомъ, а очень можетъ даже, что номоканонъ Схоластиковъ, какъ принадлежавшій извістному и на столько іерархически-высокому лицу, какъ патріархъ Константинопольскій, пользовался даже большинь авторитетомъ, чемъ номоканонъ 14-тительный, принадлежавшій вовсе неизвъстному лицу (ибо патр. Фотій придаль свое имя послъднему номоканону, сдёлавъ его окончательную редакцію, только лишь непосредственно передъ самымъ твмъ, какъ Меоодій приступалъ къ переводу, -- въ 883-мъ году). Такимъ образомъ, при другихъ условіяхъ Мееодій могъ отдать предпочтеніе номоканону Схоластикову. А эти другія условія существовали. Если ему извъстенъ былъ 14-тительный номоканонъ въ первоначальной редакціи, то главный лишекъ его противъ номоканона Схоластикова составляли правила Кареагенскаго собора. Но въ западной церкви, для принадлежавшихъ къ которой Славянъ онъ перевелъ номоканонъ (и къ которой принадлежалъ и самъ въ качествъ архіепископа Моравскаго), правила собора извёстны были въ латинскомъ подлинникъ, съ котораго онъ и переведены были на греческій первымъ составителемъ 14-тительнаго номоканона. Следовательно, переводъ этихъ правилъ не представлялся необходимымъ, а между тъмъ даже и безъ нихъ номоканонъ 14-тительный быль значительно обширнъе номоканона Схоластикова, каковое обстоятельство въ виду многочисленности переводовъ, имъвшихъ быть совершен-

<sup>1)</sup> Что номованонъ Схоластиковъ переведенъ у западныхъ Славянъ, т. е. св. Мееодіемъ въ Моравін, нѣкоторыя указанія на это находимъ въ немъ самомъ. Въ 60-мъ апостольскомъ правиль, читаемомъ въ 50-мъ титль свода (въ однихъ спискахъ номованона помѣченномъ 62-мъ, въ другихъ—64-мъ), греческое къйрос (къпрікої) переводится словомъ "стрижники" (ἐπὶ λύμη τοῦ λαοῦ καὶ κλήρου: "на соблазнъ стрижникомъ и людемъ"). Это "стрижники" есть западное tonsurati, какъ назывались на Западъ духовные отъ стрижки своей головы (въ житіи Мееодіевомъ духовные или клирики также называются стрижниками). См. еще ниже о находящемся въ номожанонъ Схоластиковомъ, въ числъ его дополненій, Законъ судномъ людямъ.

ными Меоодіемъ, и могло рѣшить его выборъ въ пользу послѣдняго номоканона. Если Меоодію извѣстенъ былъ 14-тительный номоканонъ во второй редакціи, то главный лишекъ его вмѣстѣ съ правилами Кароагенскаго собора составляли правила собора Трулльскаго. Но въ западной церкви правила этого послѣдняго собора не были признаваемы, а слѣдовательно—и переводить ихъ для христіанъ, принадлежавшихъ къ западной церкви, не представлялось удобнымъ.

Списковъ славянскаго номоканона Іоанна Схоластика сохранилось до настоящаго времени очень не много. Отъ періода домонгольскаго неизвъстно ни одного списка; изъ послъдующаго времени извъстны и всего три списка: XIII в., находящійся въ Румянцевскомъ Музеѣ,—Восток. Опис. Муз. № 230, конца XV — начала XVI въка, находящійся въ библіотекъ Московской Духовной Академіи,—фундамент. библіот. № 54, и одинъ списокъ неизвъстнаго позднъйшаго времени, указываемый барономъ Розенкампфомъ въ Обозрѣніи Кормчей книги 1).

Въ сохранившихся до настоящаго времени спискахъ мы находимъ номоканонъ Схоластиковъ не въ полномъ его видѣ, а только въ половинномъ, именно—находимъ одну только первую его часть или сводъ каноновъ (Συναγογὴ κανόνων ²), но безъ второй части или извлеченія изъ новеллъ (τὰ κεφάλαια ἐκ τῶν νεαρῶν). На этомъ основаніи можно было бы предполагать, что св. Меєодій перевель не весь Схоластиковъ номоканонъ, а одну только первую его половину. Но гораздо вѣроятнѣе предполагать, какъ это вообще и предполагается, что Меєодіємъ переведенъ быль весь номоканонъ и что только въ позднѣйшихъ рукописяхъ вторая половина номоканонъ и что только въ позднѣйшихъ рукописяхъ вторая половина номоканонъ Схоластиковъ почти совсѣмъ вышелъ у насъ изъ употребленія, между тѣмъ вторая его половина, бывъ перенесена еще въ домонгольскую редакцію 14-тительнаго номоканона, о чемъ ниже, на-

<sup>1) 2-</sup>го изд. стр. 4: послѣ Румянцевскаго Розенкамифъ указываетъ два списка, но подъ однимъ онъ, очевидно, разумѣетъ нашъ Академическій. Румянцевскій списокъ описанъ Востоковымъ и Розенкамифомъ; Академическій, насколько есть въ немъ лишняго противъ Румянцевскаго,—архим. Леонидомъ въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. 1887 г. ("Свѣдѣніе о славянскихъ рукописяхъ, поступившихъ изъ книгохранилища св. Троицкой Сергіевой Лавры въ библіотеку Троицкой Духовной Семинаріи"). Срезневскій назвалъ Румянцевскій списокъ по первоначальному мѣсту его нахожденія въ одномъ изъ устюжскихъ монастырей Устюжскимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ существующихъ спискахъ славянскаго перевода есть въ сводъ опущенія правилъ противъ греческаго подлинника (т. е. не подъ каждымъ титломъ сполна приводятся всѣ тѣ правилъ, которыя въ греческомъ подлинникѣ). Сравнительныя таблицы или указатели правилъ по титламъ въ греческомъ подлинникѣ и въ славянскомъ переводѣ см. въ статъѣ Срезневскаго: "Греческая Иверская Кормчая IX—X в.", стр. 5 sqq.

ходилась и въ редакціи втораго номоканона послѣмонгольской, ставшей общеупотребительною; а поэтому относительно причины, почему вторая часть перестала писаться вмѣстѣ съ первою въ позднѣйшихъ спискахъ номоканона Схоластикова можно думать, что при малоупотребительности нашего номоканона въ позднѣйшее время нашли излишнимъ писать то. что всякій могъ найдти въ номоканонѣ общеупотребительномъ). Если принять, какъ это и принимается, что св. Меводіемъ былъ переведенъ весь номоканонъ Схоластиковъ, то можно будетъ указать и еще вѣроятную причину, почему онъ перевелъ именно этотъ номоканонъ, а не 14-тительный. Изъ двухъ номоканоновъ, которые имѣлъ передъ собой Меводій, номоканонъ Схоластиковъ могъ быть переведенъ прямо и сполна, а напротивъ переводъ номоканона 14-тительнаго нужно было бы дополнять изъ номоканона Схоластикова, о чемъ сейчасъ ниже: естественно поэтому было, чтобы онъ остановился на номоканонѣ, переводъ котораго представлялся удобнѣйшимъ.

Номоканонъ 14-тительный, получившій въ окончательной редакція названіе Фотіева, существоваль у насъ въ періодъ домонгольскій на славянскомъ языкъ не въ окончательной редакціи, а въ редакціи вторичной или середней между первоначальною и Фотіевою, такъ что въ немъ до совершенной его полноты не доставало правилъ двухъ соборовъ, бывшихъ при Фотіи 1).

Къмъ и когда переведенъ былъ этотъ номоканонъ, остается неизвъстнымъ. Но должно быть признано несостоятельнымъ мнъніе, что онъ переведенъ былъ у насъ въ Россіи, и напротивъ должно быть считаемо наиболъе въроятнымъ мнъніе, что онъ переведенъ быль въ Болгаріи, задолго до нашего крещенія и также какъ и номоканонъ Схоластиковъ, быль заимствовань нами оть Болгарь уже готовымь. Если бы переводь совершенъ быль у насъ, то оригиналь для перевода, конечно, быль бы взять изъ Константинополя, отъ тамошнихъ властей. Но чтобы въ Константинополь и у властей спустя сто льть посль смерти Фотія все еще была въ употребленіи редакція номоканона 14-тительнаго не его-Фотіева, а предшествующая ему, это совершенно невъроятно. Что же касается до Болгаръ, то отвътъ на вопросъ: почему они перевели на славянскій языкъ редакцію номоканона 14-тительнаго не Фотіеву, а предшествующую ему, очень простой: они крестились въ 864-865-мъ году, а Фотій сділаль свою редакцію номоканона въ 883-мъ г.; если они перевели номоканонъ ранъе 883-го г., то и должны были перевести его въ редакціи предшествующей ему. Вопросъ, почему Болгары, не довольствуясь номоканономъ Схоластика, поспъшили перевести и номоканонъ 14-ти-

<sup>1)</sup> Вопросъ о славянской редакцін домонгольскаго номованона 14-тительнаго разъяснень *А. С. Павловым* въ его изслѣдованіи: "Первоначальный славанскій помованонъ" (Казань, 1869), которымъ мы и пользуемся.

тельный, не требуеть и отвъта: номоканонъ Схоластика заключалъ въ себъ каноны церковные не въ полномъ составъ послъднихъ, а они, какъ это естественно, находили, что должны обладать канонами въ полномъ видъ, а поэтому и поспъшили перевести 14-тительный номоканонъ (и такъ какъ невозможно предполагать, чтобы Болгары могли довольствоваться неполнымъ собраніемъ каноновъ церковныхъ, то необходимо изъ сего заключеніе, что переводъ номоканона 14-тительнаго совершенъ именно еще ими).

Первая часть номоканона 14-тительнаго, представляющая изъ себя номоканонъ въ теснейшемъ смысле этого слова, была переведена на славянскій языкъ не сполна, а только на половину, именно-переведенъ быль указатель правиль или каноновь, по не быль переведень Кеіцеуоу, обнимающій законы. Почему не быль переведень Кеінєчоч, это (для иныхь какъ будто составляющее загадку) очень просто объясняется его свойствомъ. Мы сказали выше, что въ Кеінечоч'в отчасти кратко передаются законы, относящіеся къ церкви, отчасти же только указываются, т. е. только указывается, гдв ихъ искать въ Кодексв Юстиніановомъ или въ новеллахъ, см. въ сдъланной выше выпискъ Кеіцечоч'а къ первой главъ: вотъ поэтому-то последнему свойству Кеішечоч и не могъ быть переведенъ, т. е. мы хотимъ сказать-переводъ его быль безполезенъ и безцъленъ. Если бы Кодексъ и новеллы были переведены на славянскій языкъ, тогда Кеіцечоч и, насколько онъ есть простой указатель, имълъ бы смыслъ и значеніе; но такъ какъ они не были переведены, то безполезно и безцъльно было переводить и указатель къ тому, чего не было и чего по указателю нельзя было прінскивать <sup>1</sup>). Въ замѣнъ Кеі́µєvov'а въ 14-тительный номоканонъ взято было изъ номоканона Іоанна Схоластика извлечение изъ новеллъ, которое и осталось потомъ въ нашемъ номоканонъ (и въ послъмонгольской его редакціи) непремънной его частью, какъ бы принадлежавшей къ его составу по самому своему происхожденію.

Рукописей домонгольскаго 14-тительнаго номоканона извъстно въ настоящее время еще менъе, чъмъ номоканона Схоластикова, а именно двъ: одна, относящаяся къ XII въку или къ самому періоду домонгольскому, находится въ Московской Сунодальной Библіотекъ: другая, конца

<sup>1)</sup> Впослъдствін переведена была изъ Кеімєчов'я нѣкоторая часть той части, которая могла быть переведена, т. е. той части, въ которой содержится не простой указатель законовъ, но ихъ краткая передача,—въ печати. Никоновск. Кормчей гл. 44-я.—Такъ какъ и у Грековъ далеко не всякій могъ имѣть Кодексъ и новеллы, которыя въ своей совокупности представляли книгу огромную и слъдовательно книгу чрезвычайно дорогую, то и у нихъ извлеченіе изъ новелль Схоластиково было вносимо въ 14-тительный или Фотіевъ номокановъ.

XV—начала XVI въка, находится въ библіотекъ Казанской Духовной Академіи, въ числъ рукописей бывшихъ Соловецкаго монастыря 1).

Какъ у Грековъ номоканоны въ смыслъ рукописей никогда не представляють изъ себя такихъ рукописей, въ которыхъ содержался бы одинъ только дъйствительный номоканонъ (правила соборовъ и отцовъ и законы императоровъ, относящіеся къ церкви), но всегда представляють изъ себя сборники, въ которыхъ дъйствительный номоканонъ сопровождается большимъ или меньшимъ количествомъ дополненій: такъ и наши славянскіе номоканоны домонгольскаго періода (какъ и номоканоны послъдующаго времени) представляютъ изъ себя подобные же сборники, при чемъ въ извъстныхъ въ настоящее время спискахъ одного и другаго номоканона находятся однъ и тъ же дополненія з). Въ номоканонъ Схоластиковомъ этихъ дополненій значительно болъе, чъмъ въ номоканонъ 14-тительномъ з), а нъкоторыя дополненія общи обоимъ номоканонамъ. Полнота представленія о номоканонахъ домонгольскаго періода требуетъ, чтобы мы перечислили эти дополненія, что мы и сдълаемъ 4).

Дополненія, находящіяся въ номоканон'в Іоанна Схоластика: Предшествующія самому своду правиль:

1. "Образъ въръ (изложение въры) святыхъ отець, епископъ 300 и 18, иже въ Никеъ собравшихся въ първъмъ сборъ"...

¹) Первая рукопись, № библіот. 227, описана Ундольским въ его Описаніи славянскихъ рукописей Сунодальной Библіотеки, напечатанномъ въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн., 1867 г. кн. ІІ, и Павловымъ въ его Первоначальномъ славянорусск. номоканонѣ; вторая—Павловымъ тамъ же. Сунодальную рукопись отъ имени ея писца нѣкоего Ефрема Срезневскій назвалъ Ефремовскою.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ академической рукописи номоканона Схоластикова, какъ мы сказали выше, есть лишки противъ Румянцевской рукописи. Но эти лишки суть позднъйшіл приписки, ибо въ нихъ приводятся толкованія Аристиновы, которыя стали извъстны у насъ только послъ нашествія Монголовъ.

<sup>3)</sup> Такъ какъ въ номованонѣ Сходастика собственно номоканоническое, состоящее изъ свода правилъ десяти соборовъ съ 68-ю правилами Василія Великаго, очень не общирно, то многочисленныя дополненія занимаютъ значительно большую часть его рукописей и такимъ образомъ являются какъ бы главнымъ въ нихъ. Въ Румянцевской рукописи 147 листовъ; изъ нихъ 36 листовъ занимаетъ сводъ, а всъ остальные—дополненія; въ Академической рукописи безъ позднѣйшихъ приписокъ 105 листовъ: изъ нихъ 29 листовъ занимаетъ сводъ, а остальные—дополненія.

<sup>4)</sup> Между дополненіями читаются приписки и позднійшаго въ собственномъ смыслів каноническаго, напр. нівкоторыхъ правиль шестаго и седьмаго вселенскихъ соборовъ, отвітовъ Тимовея Александрійскаго, а также есть значительное количество повторительныхъ разрозненныхъ выписовъ и изъ тіхъ правилъ, которыя уже находятся въ самомъ сводів. Ни того ни другаго мы не будемъ указывать, такъ чтобы описывать рукописи совершенно сполна.

"Образъ въръ святыхъ отець, епископъ 150 втораго сбора вселеньскаго, бывшаго въ Кесаріи градъ" (т. е. Цесариградъ,—Цареградъ)...

и затымъ краткія извыстія объ остальныхъ пяти вселенскихъ соборахъ, при чемъ подъ извыстіемъ о четвертомъ соборы приведено въ со-кращеніи возглашенное этимъ соборомъ подтвержденіе сумвола выры первыхъ двухъ соборовъ.

2. Статья о вселенскихъ соборахъ неизвъстнаго, которая начинается: "Требъ же есть въдъти всякому крестіану, яко шесть есть святыхъ вселенскихъ сборъ", но въ которой есть и о седьмомъ соборъ. Греческій подлинникъ статьи, въ которомъ о шести соборахъ, у Рамми и П. I, 370.

Следующія за сводомъ правиль:

- 3. Выписка правиль, подъ именемь "Заповъди святаго апостола Петра и Павла", изъ 8-й книги Постановленій апостольскихь, изъ главь 32—34-й. *Нач.* "Пьрвое хотящіи приступити къ таинъ благовърія дьяки"..., Румянц. ркп. л. 44 об., Академич. ркп. л. 35 об. (въ Никоновск. Кормч. главы 2-я и 3-я, правила ап. Павла и правила апп. Петра и Павла).
- 4. "Законъ судный людемъ". Нач. Преже всякоя правды достоино есть о Божін правді (въ Академич. спискі, какъ это и въ другихъ помимо номоканона извъстныхъ спискахъ Закона: въры) глаголати, тъмъ же и святыи Костянтинъ пръвыи законъ вписавъ, глаголя..., Румянц. ркп. л. 48, Акад. ркп. л. 38. Этоть "Законъ судный людемъ", что значить: судебникъ для мірянъ, въ позднейшихъ, послемонгольскихъ, Кормчихъ надписываемый именемъ Константина Великаго (по сейчасъ приведеннымъ начальнымь его словамь), представляеть собою краткое и, какъ судебникъ, весьма неполное и весьма необстоятельное извлечение изъ Еклоги Льва Исавра и отчасти изъ другихъ некоторыхъ греческихъ источниковъ 1). Составленъ или у Болгаръ или, что не невъроятно, еще у Моравовъ и самимъ св. Мееодіемъ одновременно съ переводомъ номоканона (называются чиновники: кметищя, жюпани; монета-стлягъ (которыхъ въ греческой литръ золота полагается 72). Стлягь (склягь) или щлягь (см. Словарь Восток. подъ слл. склязь, стлязь, штьлягь) есть немецкій Schilling (Skilling), и думаемъ, что онъ именно скорве указываеть на Моравію, чѣмъ на Болгарію в).

<sup>1)</sup> См. у Павлова въ Первоначальномъ номокановъ приложение V.

<sup>3)</sup> Заковъ судный извъстень въ трехъ редавціяхъ: краткой, которая въ номованонь, середней, которая читается въ нъкоторыхъ сборникахъ, — напеч. въ
Русски. Достопп. П, 143, и пространной, помъщенной въ Софійскомъ Временнякъ,—
изд. Строев. І, 130. Первоначальною должна быть признаваема, по нашему мивнію, редакція номованона, ибо гораздо менье въроятно то, что "Законъ" впослъдствіи сокращали, и гораздо болье въроятно то, что его впослъдствіи распространяли или дополняли.

- 5. Василія Великаго запрещенія инокамъ (въ Академич. ркп. вмѣсто: о епитиміяхъ ошибочно: "о епископѣхъ") въ числѣ 21-го. Нач. "Иже здравъ сый тѣломъ, лѣнится на молитву ли отъ ученіи псаломьскыхъ, не пщуя вины во грѣсѣхъ"..., Румянц. ркп. л. 53 об., Акад. ркп. л. 42 (какъ будто это есть и въ 14-тительномъ номоканонѣ, см. ниже).
- 6. Статья о вселенскихъ соборахъ, предваряемая ихъ хронологіей, показывающей разстояніе времени между ними, съ надписаніемъ: "Разумъ 7 соборь, колико літть отъ коеяждо (sic) скончася". *Нач.* Първыи въ Никіи стыхъ отець 300 и 18, събравыися на Арія, разділившаго божество на три не своя и щюжда ("чужда")..., Румянц. рки. л. 62 об. Акад. ркп. л. 48 об. Въ хронологіи, какъ и надписаніи, о семи соборахъ, но въ самой стать о шести.
- 7. Іоанна Постника такъ называемый исповѣдной номоканонъ или канонарій і), подъ заглавіемъ: "Іоанна мниха, чада послушанія ученія святаго Василія, о исповѣданіи различія и заповѣди исповѣдающихся втайнъ грѣхы и тѣхъ пріемлющимъ истиньная безъблазньная къ Богу и отъ Бога и Богъ расмотрѣнія помысли убогіи". Нач. Яко подобаеть исповѣдающемуся таиная прегрешѣніа..., Румянц. ркп. лл. 77 об.—102, Акад. ркп. лл. 58 об.—80.
- 8. "Поученіе сыномъ и дщеремъ духовнымъ" (подразумѣвается—духовнаго отца или духовника) съ прибавленіемъ въ надписаніи: "Благослови Богь того крестьянина, иже прочитаеть заповѣдь сію, всѣмъ сердцемъ своимъ и творящую (sic), аминь". *Нач.* "Благыи и преблагый Богь, рекыи пророкомъ: повѣдайте пръвое грѣхи своя".., Румянц. ркп. л. 102 об., Акад. ркп. лл. 102 об.—106, Акад. ркп. лл. 80—83.
- 9. "Заповъдь святыхъ отець". Нач. "Иже разбой створить или отъ роженіа своего убіеть, 10 лъть да покается во иной области"... Румянц. ркп. лл. 106—109 об., Акад. ркп. 83—85 (Всъхъ заповъдей, собственно—епитимій, какъ выставленъ ихъ счеть на полъ,—51).
- 10. Правила объ епископахъ и прочихъ клирикахъ, числомъ 30. *Нач.* "Епископъ или попъ или дъяконъ при блудѣ или при клятвѣ или татбѣ ятъ бывъ"..., Румянц. ркп. л. 111 об., Акад. ркп. л. 87.
- 11. Монастырскій уставъ св. Іоанна Пателарейскаго, подъ заглавіемъ: "Святаго отца нашего Іоанна прозвютера, игумена Пателареи, устави монастыря его, отъ святыхъ книгъ учаще всему спасенію: всякъ, отвергыйся пришьдъ въ чернечьскым санъ спасенія ради, ти аще не сохранить сихъ, яже хощу написати, не можеть ся спасти". Нач. "Егда ударятъ въ било, да сберуться въ папьртъ церковный, и яко пріндутъ старъйшій, да влезутъ въ церковь и поклонятся купно кресту и начнуть пъти Отче нашъ"..., Румянц. ркп. лл. 118—122, Акад. ркп. лл. 91 об.—95. Пателарея

<sup>1)</sup> Т. е. собственно—усвояемый Іоанну Постнику, но въ дъйствительности едва ли принадлежащий ему и едва ли не составляющий своего рода апокрифа.

или Паталарія есть принадлежащій къ Италіи маленькій островъ, находящійся между Сициліей и Африканскимъ берегомъ, ближе къ послѣднему, теперь у Итальянцевъ Pantellaria, въ древности у Грековъ и Римлянъ Совзуга и Cossura. Вѣроятно, что островъ вмѣстѣ съ Сициліей принадлежалъ къ итальянской такъ называемой Великой Греціи и населенъ былъ отчасти Греками. Въ нѣкоторыхъ мѣсяцесловахъ подъ 3 Августа записана память преподобнаго отца нашего и исповѣдника Іоанна, игумена обители Паталарейской ¹). Весьма вѣроятно, что это именно нашъ Іоаннъ. А если такъ, то титло исповѣдника даетъ знать, что онъ жилъ во времена иконоборческія ²). (Уставъ, какъ видно уже изъ указанія листовъ, — краткій и далеко не обнимающій всей монастырской жизни. Какъ онъ попалъ въ номоканонъ, это составляеть немалую загадку).

- 12. Преп. Өеодора Студита епитимійникъ монахамъ, надписанный: "Преподобнаго отца нашего Өеодора, и умена Студійскаго о останьцѣхь (въ Румянцевск. ркп. ошибочно: "о станѣхъ") церковныхь канонъ". Нач. "Не обрѣтаяся (подразумѣвается: въ церкви) въ началѣ Слава въ вышнихъ Богу развѣ болѣзни или иноя подобныя вины, въ епитемьи да будетъ"..., Румянц. ркп. л. 122 об., Акад. ркп. л. 95. Греческій подлинникъ въ Патрологіи Миня t. 99. соl. 1733. Въ подлинникѣ надписаніе: Τοῦ όσίου πατρὸς ἡμῶν καὶ ὁμολογητοῦ Θεοδώρου, ἡγουμένου τῶν Στουδίου, ἐπιτίμια κοινὰ τῆς ὅλης, ἀδελφότητος ἐπὶ τῶν παραλειπόντων ἐν τῆ ἐκκλησία εἰς τὸν κανόνα (славянское: "о останьцѣхь", можетъ быть, есть не останъкъ въ смыслѣ остатка, а останьць, останецъ, въ смыслѣ человѣка, оставляющаго, не дѣлающаго чего-нибудь).
- 13. "Отъ канона святаго Василіа" шесть вопросо-отвѣтовъ. *Нач.* Вопросъ. Отъ чего глумъ бываетъ и помышленіа. Отвѣтъ. Бываетъ убо глумъ отъ празніи (sic) уму.., Румянц. ркп. л. 129, Акад. ркп. л. 100.
- 14. Статья безъ заглавія, нач. "Чернець же Өеодоръ рѣче: не спи вкупѣ съ женою", противъ хулящихъ брачную жизнь, т. е., какъ должно предполагать, противъ болгарскихъ богомиловъ. У Востокова въ Описаніи Румянцевской рукописи это не отмѣчено, въ Академич. ркп. лл. 101 об.— 105 об.
- 15. Соборные отвъты Константинопольскаго патріарха Николая Грамматика (1084—1111) на вопросы авонскаго монаха и молчальника Іоанна съ другими авонскими монахами. *Нач.* "Подобаеть ли разръщити постъ въ среду и въ пятокъ памяти ради святаго нъкоего или апостола"..., Румянц. ркп. л. 139 в (въ Никон. Кормч. гл. 54).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. греческій Синаксарь *Никодима*, Annus ecclesiasticus *Мартынова*, Полный м'всяцесловь Востока *преосв. Серпи.* А подъ 22 Іюня записана память преп. Василія, игумена того же монастыря, см. у *Мартынова и преосв. Серпія*.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сfr статью "О греческой церкви въ Италія до подавленія ся латинствомъ", пом'єщенную въ XIX т. Прибавленій къ Творр. свв. отцевъ, стр. 393 fin.

въ Академической рукописи этого нътъ, и такъ какъ и въ Румянцевской

Дополненія, находящіяся въ номоканонь 14-тительномъ:

- 1. Св. Анастасія, патріарха Антіохійскаго, "Сказаніе, яко веліе ангельское и чистительскааго достоянія, яко невъжможьно осужати іереа отъ простыця, нъ отъ вящьшааго святителя, якоже и канони рѣша о божестьнѣи рацѣ и о мученицѣ". Нач. "Въ церковынѣмъ сказаніи Филона философа"..., Сунод. ркп. л. 247 об. (по опис. Ундольск. л. 243 об.). Греческій подлинникъ статьи остается неизданнымъ.
- 2. Его же "Повъсть священьна о папежи римьстъмь Григоріи Дъвословци и чюдотворьци" († 604). Нач. "Повъда намъ нъкіи старьць"... Сунод. рукп. л. 248 об. (по опис. Ундольск. л. 243 об.). Греческій подлинникъ также остается неизданнымъ. Объ статьи, по сообщенію Павлова, имъютъ цълію доказать, что умершіе въ состояміи отлученія отъ церкви могуть быть разръшены только тъми іерархами, которые наложили на нихъ духовное запрещеніе.
- 3. "Блаженааго Епифанія, епископа Купрьскааго, Пов'єсть вскор'є написаныихъ ересь всёхъ, рекше повелёніи, ихъ же матери и първіи образы и въименены 4, отъ нихъ же вся прочая изъникоша". Нач. "Варвари, иже о себъ суть пребывше оть дніи Адамовъ"... Сунод. ркп. л. 249 (по опис. Ундольск. л. 244). По увъренію Ундольскаго и Павлова, это есть собственно сочинение Іоанна Дамаскина Пері піребешу еу биутоція, όθεν ήρξαντο και πόθεν γεγόνασιν, которое представляеть собою дополненный Дамаскинымъ 'Ачакефалаішої, Епифанія (представляющій въ свою очередь краткое повтореніе или воспроизведеніе его — Епифаніева Панарія. Греческій подлинникъ Дамаскина въ Патрологіи Миня t. 94 col. 677; греческій подлинникъ Епифанія ibid., t. 42. col. 833: къ 80-ти ересямъ Епифанія Дамаскинъ прибавилъ, начиная съ ереси Несторіевой, еще 22). И у Епифанія и у Дамаскина въ напечатанныхъ греческихъ подлинникахъ иныя заглавія, чімь наше славянское. Это посліднее мы можемь объяснить только отчасти. "Повъсть вскоръ" значить повъсть сокращенная, въ сокращении, ибо въ древнее время слово "вскоръ" вивсть съ своимъ собственнымъ (теперешнимъ) значеніемъ имъло и это послъднее значеніе: такъ, греческое надписаніе хронографа патр. Никифора: хрочографіа σύνтонос переведено было по-славянски: летописецъ вскоре. "Написанынхъ ересъ всёхъ" — вёроятно: о всёхъ написанныхъ выше ересяхъ, т. е. въ Панаріи Епифанія, сокращенное повтореніе котораго представляєть 'Аускефадаішої с. "Ихъ же матери—изникоша", погречески, какъ это находимъ въ текств у Епифанія и Дамаскина: ων αί μητέρες καί πρωτότυποι όνομασίαι δ' (ποχρασγαμαθαστοκ: Βαρβαρισμός, Σκυθισμός, Έλληνισμός, Ἰουδαϊσμός). ἐξ ὧν ἄλλαι πᾶσαι ἀνεφύησαν.
- 4. Тимовея, пресвитера великія церкви Константинопольскія, "О различіи приходящихъ къ непорочиви нашей въръ". Нач. "Три чины обръ-

рукописи это приписано поздите, то очень можеть, что взято изъ послтионгольскаго уже номованова.

- таемъ"... Въ Сунодальн. ркп. л. 275 (по опис. Ундольск. 270 об. Въ Никоновск. Кормч. гл. 70). Такъ какъ принятіе еретиковъ въ церковь имѣетъ связь съ ихъ ученіемъ, то эта и предшествующая статьи въ греческихъ номоканонахъ помѣщаются обыкновенно вмѣстѣ, представляя изъ себя какъ бы одно цѣлое.
- 5. "Образъ правыя непорочныя вѣры". Соловец. ркп. л. 312 об. То самое исповѣданіе вѣры, принадлежащее Михаилу Синкеллу, которое по повѣсти объ обращеніи Владимира въ христіанство, читаемой въ лѣтописи, Греки преподали Владимиру въ Корсуни послѣ его крещенія. Какъ и въ повѣсти, статья оканчивается краткимъ извѣстіемъ о шести вселенскихъ соборахъ (которое не есть одно и то же съ статьей о соборахъ Схоластикова номоканона, указанной выше подъ № 6-мъ).
- 6. Аванасія Александрійскаго "Къ Антіоху князю о множайшінхъ взысканінхъ о (нужно: въ) божественнынхъ писанінхъ невѣдомынхъ и отъ всѣхъ христіанъ вѣдати длъжнынхъ въпросъ". Соловецк. ркп. л. 316 об. Только одинъ первый вопросо-отвѣтъ (изъ числа 137 вопросоотвѣтовъ. Греческій подлинникъ сочиненія, подложно усвоеннаго Аванасію Александрійскому, но не принадлежащаго ему, въ Патрол. Миня, t. 28 соl. 597).
- 7. "О постановленіи (вѣроятно, ошибка вмѣсто: поставленіи) епископъ и мніихъ (т. е. меньшихъ, низшихъ клириковъ; въ подлинникѣ, какъ это и въ славянской позднѣйшей Кормчей: περὶ χειροτονίας ἐπισκόπων καὶ πρεσβυτέρων). Соловецк. ркп. л. 321 об. Изъ Прохирона Василія Македонянина 28-й титулъ (Прохиронъ въ Никоновск. Кормч.—гл. 49, а титулъ 28—л. 456 об.).
- 8. "О строеніи пресвятаго престола Костянтина града", статья о преимуществахъ Константинопольской патріаршей канедры, въ которой изложены три правила Халкидонскаго собора: 9-е, 17-е и 28-е, и нѣсколько извлеченій изъ кодекса и новеллъ (у Пава. стр. 53 безъ указанія листа рукописи).

Дополненія, находящіяся въ обоихъ номоканонахъ или общія имъ обоимъ:

1. "О возбраненыхъ женитвахъ". Нач. "Сближнее (Акад. ркп.: взближнее) имя есть рожествьное, раздъляеть же ся на три: на всходящая и исходящая и отъ среды (греческ. подл.: Ἡ συγγένεια δνομα ἐστὶ γενικόν-διαιρεῖται δὲ εἰς τρία εἰς ἀνίοντας καὶ κατίοντας καὶ τοὺς ἐκ πλαγίου)... Схоласт. номок.: Румянц. ркп. л. 65 об., Акад. ркп. л. 50 об.; 14-тит. номок.: Соловецк. ркп. л. 317 об. Изъ Прохирона Василія Македонянина 7-й титулъ (въ Никон. Кормч. гл. 49, л. 416 об.).

"Отъ иного закона глава о возбраняемыхъ женитвахъ". Нач. "Възбранена же есть, елико же ихъ отъ святаго крещенія межю собою въединишася"... Схоласт. номок.: Румянц. ркп. л. 69, Академ. ркп. л. 53; 14-тит. номок.: Соловецк. ркп. л. 320. Изъ Еклоги Льва Исавра, 2-го титула 2-я глава (въ Никон. Кормч. гл. 50, л. 497 об.).

- 2. "Глава о епископъхъ и мнисъхъ". Нач. "Елико имъ епископъ преже епископіа, даруеть и раздаеть, якоже хощеть"... Схоласт. номок.: Румянц. ркп. л. 69 об., Акад. ркп. л. 53; 14-тит. номок.: Соловецк. ркп. л. 320 об. Изъ Прохирона Василія Македонянина, 24-й титулъ (въ Ннкон. Кормч. гл. 49, л. 448 об., надписаніе: "О завътъ епископъ и мнихъ").
- 3. Правила о монахахъ, которыя въ номоканонъ Схоластиковомъ надписываются: "О калугерёхъ" и начинаются: "Аще черньць въ велицёмъ образѣ въ блудъ впадетъ"..,-Румянц. ркп. л. 114, Академ. ркп. л. 88 об., а въ 14-тительномъ номоканонъ надписываются: "Правила св. Василія положена, яже достоить чернцемъ хранити", — Соловецк. ркп. л. 326 (начало у Павлова, стр. 53, не выписано). Впрочемъ, по надписанію правилъ въ обоихъ номоканонахъ, мы подозрѣваемъ, что Павловъ, принимая ихъ за однъ и тъ же, ощибается: въ 14-тительномъ номоканонъ, въроятно, тъ правила, которыя въ номоканонъ Схоластиковомъ указаны нами подъ № 5 (Правила номоканона Схоластикова, числомъ, по счету покойнаго А. В. Горскаю, отмъченному на полъ академической рукописи карандашемъ, 55-ть, раздълены на двъ группы: первая группа-съ надписаніемъ. которое приведено выше; вторая группа, съ правила 45-го, Румянц. ркп. л. 117 об., Акад. рки. л. 91, Нач. "Аще калугеръ преидеть съ женою 2 поприщи"... написывается: "Номокановъ святыхъ отець Никъйскыхъ и Халкидоньскыхъ").

Относительно того, который номоканонъ въ періодъ домонгольскійбыль у насъ въ большемъ употребленіи, А. С. Навловъ держится митиія. что въ большемъ или даже исключительномъ употребленіи быль номоканонъ 14-тительный, а что номоканонъ Схоластика быль въ весьма маломъ или даже и совсвиъ никакомъ употребленіи (Первонач. номок стр. 23 sqq). Мы съ своей стороны держимся мивнія если не противоположнаго, то не согласнаго, а именно - что въ преимущественномъ употребленіи находился у насъ въ періодъ домонгольскій не номоканонъ 14тительный, а номоканонъ Схоластиковъ. То обстоятельство, что последній номоканонъ содержить не мало дополнительныхъ статей греческаго и болгарскаго происхожденія, служить для Павлова доказательствомь, что онь быль у Болгаръ (въ продолжение времени, соотвътствующаго нашему періоду домонгольскому) въ большомъ употребленіи. Но сравненіе обонхъ номоканоновъ въ отношении къ этимъ дополнительнымъ статьямъ въ свою очередь доказываеть, что и у насъ находился въ преимущественномъ употребленіи тотъ же номоканонъ Схоластиковъ: если бы находился у насъ въ таковомъ употребленіи номоканонъ 14-тительный, то изъ перваго были бы переносимы въ послъдній дополнительныя статьи, между тьмъ на самомъ дълъ мы этого не видимъ (въ періодъ домонгольскій не былъ перенесенъ изъ перваго въ последній даже "Законъ судный людемъ"; который, какъ извъстно, въ періодъ домонгольскій пользовался у насъ большимъ авторитетомъ). Какъ на доказательство того, что номоканонъ Схоластика былъ у насъ въ весьма маломъ употребленіи, Павловъ указываеть на совершенное отсутствіе въ немъ русскихъ статей. Но точно также и въ 14-тительномъ номоканонъ домонгольскаго періода нътъ ни одной русской статьи. А противъ ошибочности своего митнія, что въ памятникахъ русскаго каноническаго права XI и XII вв. правила употребляются не въ томъ переводъ, какой содержится въ номоканонъ Схоластика, достопочтенный ученый впослъдствіи самъ же нашелъ и указаль свидътельства 1).

Въ номоканонъ Схоластиковомъ, какъ и въ 14-тительномъ, нѣтъ пи одной русской статьи. Но со стороны этихъ статей доказательство того, что онъ находился у насъ въ употребленіи, представляють собой встрѣчаемыя въ немъ выписки изъ нихъ. Мы нашли въ немъ по крайней мѣрѣ одну такую выписку. Въ статьѣ, озаглавленной: "Сказаніе о убійстви волиѣмъ и неволнѣмъ" вмѣстѣ съ правилами Василія Великаго и другими нѣкоторыми греческими приводится выписка и изъ Кирика Новгородскаго двухъ отвѣтовъ послѣднему архіепископа Иліи: "Архіепископа Новгородскаго (подразумѣвается: правила): Иже спя кладутъ у себя дѣти и угнстають: аще піани, убіиство есть, аще ли трезви, лжае; и жены, дѣлающе страду, врежающеся, изметають: аще не зеліемъ, безъ вины суть"—Акад. ркп. л. 111; Кирикъ въ Памм. Павъ. соl. 58, §§ 4 и 5.

Если отъ періода домонгольскаго сохранилась одна рукопись канона 14-тительнаго и не сохранилось ни одной рукописи номоканона Схоластикова: то это, конечно, ничего не доказываетъ и есть простая счастливая случайность по отношенію къ одному номоканону и несчастливая по отношенію къ другому. Отъ послідующаго времени сохранилось весьма мало рукописей номоканона Схоластикова по той же самой причині, по которой еще гораздо меніе сохранилось рукописей канона 14-тительнаго, именно что вскорів послів нашествія Монголовъ оба они вышли изъ употребленія, бывъ замізнены новымъ номоканономъ (14-тительнымъ, но въ окончательной редакціи Фотіевой, — съ толкованіями каноновъ и съ новымъ составомъ статей дополнительныхъ).

На томъ основаніи, что въ оглавленіи Сунодальнаго списка 14-тительнаго номоканона между прочимъ значится: "Василія, Костянтина и

<sup>1)</sup> См. его изданіе: "Памятники древнерусскаго каноническаго права", соl. 42: Кирикъ Новгородскій приводить міста изъ номованона Іоанна Постника по переводу, читаемому въ номованоні Іоанна Схоластика (Вопросо-отвіть Тимовся Александрійскаго Кирикъ приводить какъ будто не по переводу, читаемому въ номоканоні Схоластика, а по переводу, читаемому въ номоканоні 14-тительномъ,— Пами. Пава. соl. 29. Но если такъ, то это будеть служить доказательствомъ, что Кирикъ иміль у себя подъ рувами оба номованона).

Льва благочьстивыхъ цесарь законъ", А. С. Павловъ рѣнительно думастъ. что Прохиронъ Василія Македонянина и (съ нимъ) Еклога Льва Исавра уже въ періодъ домонгольскій читались въ нашихъ славянскихъ номоканонахъ въ своемъ полномъ видѣ, въ какомъ находимъ мы ихъ въ номоканонѣ послѣмонгольскомъ. Мы съ своей стороны, основываясь на томъ. что во всѣхъ извѣстныхъ спискахъ домонгольскихъ номоканоновъ читаются только небольшіе отрывки изъ Прохирона и Еклоги, считаємъ гораздо болѣе вѣроятнымъ думать, что въ періодъ домонгольскій у насъ и были только эти отрывки и что въ оглавленіи сунодальнаго списка (во всякомъ случаѣ не упоминающаго объ Еклогѣ) подъ именемъ закона или Прохирона Василія — Льва и разумѣются именно наши отрывки изъ послъдняго.

Наши изследователи, признающие подлинность такъ называемыхъ уставовъ Владимира и Ярослава, хотять и находять основательнымъ видъть тоть загадочный греческій номоканонь, на который ссылаются князья, какъ на запрещающій судить извістные гражданскіе суды и тяжи князьи боярамъ его и предоставляющій суды и тяжи митрополиту и епископамъ. въ "Законъ судномъ людемъ". Но передъ такимъ разръщениемъ загадън и передъ такимъ способомъ спасти подлинность уставовъ можно только развести отъ удивленія руками. Что неизвістные фальсификаторы хогіли принимать и выдавать за греческій номоканонь, будто бы предоставлявшій изв'єстные гражданскіе суды и тижи суду митрополита и епископовъ. такіе законодательные памятники, въ которыхъ на самомъ дёль ничего подобнаго вовсе нътъ, это совершенно понятно. Но чтобы Владимиръ п Ярославъ могли принимать подобный памятникъ за помянутый номоканонъ, это значило бы, что они позволили духовенству обмануть себя совершенно такимъ же образомъ, какъ я обманулъ бы безграмотную дерсвенскую женщину, показавъ ей прейсъ-курантъ чайнаго магазина и сказавъ, что это-моя дворянская грамота. "Законъ судный людемъ", что значить именно судебникъ мірской, а не духовный, назначенный для князей съ ихъ судьями, а не для епископовъ, съ такою совершеннъйшею ясностію повелъваеть судить перечисляемыя въ немъ преступленія князю или его судін, что слова Владимира въ его Уставь: "разверзше грецьскым номоканонъ и обрътохомъ въ немь, оже не подобаеть сихъ суловъ и тяжь князю судити ни бояромъ его ни судьямъ", предполагая, что уставъ позлинный, составляли бы самую решительную насмешку его надъ самимъ собой.

Весьма въроятно, какъ говорили мы выше, что неизвъстные сочнители уставовъ разумъють подъ греческимъ номоканономъ находящіяся въ номоканонъ руководства по гражданскимъ законамъ. Но должно думать. что разумъютъ не одинъ только "Законъ судный людемъ", который далеко не обнимаетъ всъхъ гражданскихъ преступленій, предоставляемыхъ уставами суду митрополита и еписконовъ, но и выписки изъ закона Movсеева, Еклогу Льва Исавра и Прохиронъ Василія Македонянина 1).

(Если признать наиболье въроятнымъ это послъднее, а съ другой стороны если принять за наиболье въроятное, что выписки изъ закона Мочсеева и Еклога съ Прохирономъ въ полномъ видъ явились у насъ только уже послъ нашествія Монголовъ. въ пріобрътенной изъ Болгаріи митр. Кирилломъ его новой 14-тительной Кормчей: то получается опредъленный, очень небольшой, промежутокъ времени для появленія на свътъ устава Владимирова. Ранній срокъ—пріобрътеніе Кирилломъ изъ Болгаріи его Кормчей, что имъло мъсто въ 1262 или 1270 г., поздній срокъ—написаніе неизвъстнымъ епископомъ Владимирскимъ его посланія къ неназываемому по имени сыну Александра Невскаго, въ которомъ ясно подразумъвается уставъ Владимировъ и которое написано между 1293—1299 годами).

Ни тоть ни другой домонгольскій номоканонь ни въ одной извѣстной ихъ рукописи не имъетъ заглавія или названія (т. е. во всъхъ извъстныхъ рукописяхъ обоихъ номоканоновъ прямо пишется первая статья каждой безъ особаго названія или заглавія ся какъ целаго). Равнымъ образомъ и въ русскихъ памятникахъ домонгольскаго періода, какъ относящихся къ каноническому праву, такъ и всякихъ другихъ (за исключеніемъ мнимыхъ уставовъ Владимира и Ярослава) не встръчается названій номоканонъ и Кормчая книга. На этомъ основаніи весьма въроятно думать, что первое название и за нимъ второе явились у насъ уже послъ нашествія Монголовъ, вмъсть съ номоканономъ митр. Кирилла и какъ названія этого послѣдняго <sup>а</sup>). Откуда взялось славянское названіе: Кормчая книга, первоначально употреблявшееся во множественномъ числъ и въ обратномъ нынашнему порядку двухъ словъ: Книги кормчія, это составляеть вопросъ. Полагають, что у насъ название придумано или вошло въ употребление потому, что древние святые отцы весьма часто уподобляють церковь кораблю. Однако, церковь унодобляють кораблю греческіе святые отцы, а между тъмъ у самихъ Грековъ вовсе не было какого-нибудь названія номоканона, которое бы соотв'єтствовало нашему названію

<sup>1)</sup> Замътимъ здёсь встати, что подъ "продажею" въ Законъ судномъ разумъется вовсе не "продажа" въ нашемъ смыслъ слова, а наказаніе несравненно тягчайшее и совсьмъ другое: говорится: "да продается (виновный) со всьмъ имъніемъ своимъ",—§ 10 (по другому счету—11); назначается вакъ наказаніе третьекратному рецидивисту послъ "да тепется" и "отъ земли да посылается", — § 26, см. также и § 28, о кражъ изъ олтаря и изъ остальной части церкви.

<sup>2)</sup> И у Грековъ названіе номокановъ не особенно древнее, однако не позднъйшее конца IX— начала X въка, ибо уже употребляется въ житіи св. Мееодія Моравскаго, написанномъ, по всей въроятности, до 908 г., а во всякомъ случаъ въ первой четверти X въка.

Кормчія книги (а названіе нов'яйщаго греческаго номоканона Пηδάλιον, что значить руль, правило, по всей в роятности, есть подражание нашему названію) 1. Полагаемъ, что действительное объясненіе дела есть иное и, такъ сказать, гораздо простейшее: буквальный славянскій переводь греческаго слова уонокаушу есть законоправило или, какъ это переведено въ житін св. Мееодія, закону — правило; слово правило было понято у насъ въ смыслѣ правило, что значить руль, пославянски кръма, корма, или принято за это последнее, и отсюда явилось название Кормчія книги (номоканонъ митр. Кирилла существовалъ у насъ въ двухъ редакціяхъ или. какъ принято выражаться, двухъ фамиліяхъ списковъ: Новгородской н Рязанской, о чемъ будемъ говорить во 2-мъ томѣ; названіе: "Кормчія книги" употребляется только въ спискахъ первой редакціи, изъ чего можно заключать, что русское названіе дано номоканону въ Новгородь. Древньйшій изв'ястный списокъ Кирилловой Кормчей Новгородской фамиліи, относящійся къ концу XIII въка, надписывается: "Книгы глаголемыя Кърмичия. рекъще правило закону, грецькымь языкомь номоканонъ". Таковой же списокъ Рязанской фамиліи, написанный въ 1284 г., надписывается: "Книгы глаголемыя гречьскымь языкомь Номоканунъ, сказаемыя нашимь языкомь закону-правило").

(Если названіе номоканонъ явилось у насъ только послѣ нашествія Монголовъ, то это опять будетъ указывать на время появленія такъ называемыхъ уставовъ Владимира и Ярослава. А къ двумъ вѣроятнымъ основаніямъ относить появленіе уставовъ ко времени послѣ нашествія Монголовъ — третье положительное есть то, что уставъ Владимировъ, не говоря уже о позднѣйшемъ его уставъ Ярославовомъ, не былъ извѣстенъ въ южной или Кіевской Руси).

# О поучение Новгородскаго архівнископа Илів священникамъ впархів въ сборнов воскресенів 1166-го года.

Поученіе это найдено покойнымъ А. С. Павловымъ въ одной изъ рукописей, принадлежавшихъ также покойному А. Н. Попову, а теперь находящихся въ Румянцевскомъ Музев, и напечатано имъ — Павловымъ въ октябрьской книжкв Журнала Министерства Народнаго Просвещенія за 1890-й годъ (подъ заглавіемъ: "Неизданный памятникъ русскаго церковнаго права ХП въка") \*.

¹) А когда баронъ Розенкамифъ говоритъ, будто у Грековъ съ самыхъ древнихъ временъ составъ правилъ св. отцевъ названъ былъ "Кормчикъ" или погречески Пъбалоу, — Обозр. Кормч., 1 изд. стр. 68 нач., то говоритъ совершеннуво пеправду (описательно, но не какъ присвоенное названіе, иногда употреблялось о правилахъ выраженіе руль, gubernaculum).

э) Перепечатано поученіе въ третьемъ выпускі Памятниковъ древне-русской

Что поученіе, не имѣющее въ своемъ заглавіи по найденному списку ммени автора, принадлежить Новгородскому архіепископу Иліи, это доказаль г. Павловъ въ предисловіи къ своему его изданію. Что оно представляеть собою поученіе, предложенное архіепископомъ священникамъ своей епархіи въ сборное воскресеніе и именно въ сборное воскресеніе 1166-го года, это видно изъ него самаго: архіепископъ говорить священникамъ, что обращается къ нимъ съ своимъ словомъ при настатіи великаго поста (по изд. Павлова § 18), и даеть знать, что обращается къ нимъ съ этимъ "сборскимъ" словомъ въ первый разъ послѣ поставленія (въ началѣ поученія), а такъ какъ онъ поставленъ въ епископы 28-го Марта 1165-го года, въ вербное воскресеніе, то первое сборное воскресеніе было для него въ 1166-мъ году.

Начало поученія приведемъ сполна, при чемъ для удобопонятности позволимъ себъ нъкоторую свободу съ текстомъ подлинника. "Се, братіе, начинаеть архіепископь поученіе, Богу тако изволившу и святьй Богородиць и вашей молитвь, мнь худому немощно (было) отречися вамь оть сего (святаго) и великаго сану, егоже несмь достоинь быль. Но то Богь сведаетъ и пресвятая Матерь Его, яко не самъ его взыскахъ, но убоявся суда Божія и вашей любви, яже до моей худости 1). Да аще изволили мя есте (избрати) и принудили на се дъло: тако же вы паки достойно и послушати (мене). Не рцыте тако: "свой ны есть, да что ны хочеть створити (не говорите, что онъ свой намъ, что онъ намъ сдълаетъ). Но аще, братіе, погодится (случится) что телесное (архіепископъ разуметь подъ телеснымъ или вещественнымъ взиманіе архіереями со священниковъ податей и пошлинъ): то надъюся на Бога и на святую Богородицу, яко всяко не хощу (никако хощу) озлобити васъ, не на то бо есть вшелъ, а то Богь въсть и вы. Аще ли погодится кая-либо душевная вина (со стороны какого священника), ино того нельзя (мив) преступити (оставить такъ), ни рещи тако: "свой есмь имъ, да того ради умолчу, не хотя братіи своей досадити". По то вы ся не поручаю (этого я вамъ не объщаю), да не моимъ небрежениемъ внидетъ въ вы слабость, а отъ васъ во (все, составляющее вашу паству) человъчество, и (аще) азъ буду вина всему отечеству своему и вы въ моемъ небрежении погибнете душами: то почто ся я буду и родилъ, а вы вотще трудились ищуще мене (т. е. ищуще избрать въ епископы). Да о семъ, братіе, молюся (вамъ): еже хощу рещи (вамъ)

церковно-учительной литературы, издаваемыхъ журналомъ "Странникъ", подъ редакціей проф. Пономарева.

<sup>1)</sup> Совершенно ли такъ было дѣло съ избраніемъ Илін въ епископы, какъ онъ его представляеть, не можемъ сказать, ибо лѣтописи не говорять объ его избраніи. Говоря только объ его поставленіи, большая часть лѣтописей глухо выражаются, что онъ поставленъ бысть или что его поставиша; а двѣ лѣтописи (Ипатская и Воскресенская) говорять, что его поставиль великій князь.

Кормчія книги (а названіе новъйшаго греческаго номоканона Πηδάλιον. что значить руль, правило, по всей въроятности, есть подражание нашему названію) 1. Полагаемъ, что дъйствительное объясненіе дъла есть иное и, такъ сказать, гораздо простейшее: буквальный славянскій переводь греческаго слова уоцокаущу есть законоправило или, какъ это переведено въ житіи св. Мееодія, закону — правило; слово правило было понято у насъ въ смысле правило, что значить руль, пославянски кръма, корма. или принято за это последнее, и отсюда явилось название Кормчія книге (номоканонъ митр. Кирилла существовалъ у насъ въ двухъ редакціяхъ или. какъ принято выражаться, двухъ фамиліяхъ списковъ: Новгородской в Рязанской, о чемъ будемъ говорить во 2-мъ томѣ; названіе: "Кормчія книги" употребляется только въ спискахъ первой редакціи, изъ чего можно заключать, что русское название дано номоканону въ Новгородъ. Древнъйшій извістный списокъ Кирилловой Кормчей Новгородской фамиліи, относящійся къ концу XIII віжа, надписывается: "Книгы глаголемыя Кърмичия. рекъще правило закону, грецькымь языкомь номоканонъ". Таковой же списокъ Рязанской фамиліи, написанный въ 1284 г., надписывается: "Книгы глаголемыя гречьскымь языкомь Номоканунъ, сказаемыя нашимь языкомь закону-правило").

(Если названіе номоканонь явилось у насъ только послѣ нашествія Монголовъ, то это опять будеть указывать на время появленія такъ называемыхь уставовъ Владимира и Ярослава. А къ двумъ вѣроятнымъ основаніямъ относить появленіе уставовъ ко времени послѣ нашествія Монголовъ — третье положительное есть то, что уставъ Владимировъ, не говоря уже о позднѣйшемъ его уставѣ Ярославовомъ, не былъ извѣстенъ въ южной или Кіевской Руси).

# О поучении Новгородскаго архівнископа Илік священникамъ впархів въ сборнов воскресенів 1166-го года.

Поученіе это найдено покойнымъ А. С. Павловымъ въ одной изъ рукописей, принадлежавшихъ также покойному А. Н. Попову, а теперь находящихся въ Румянцевскомъ Музев, и напечатано имъ — Павловымъ въ октябрьской книжкв Журнала Министерства Народнаго Просвъщенія за 1890-й годъ (подъ заглавіемъ: "Неизданный памятникъ русскаго церковнаго права XII въка") <sup>2</sup>.

<sup>1)</sup> А когда баронъ Розенкамифъ говоритъ, будто у Грековъ съ самыхъ древнихъ временъ составъ правилъ св. отцевъ названъ былъ "Кормчитъ" или погречески Ппосоко, — Обозр. Кормч., 1 изд. стр. 68 нач., то говоритъ совершеннувъпеправду (описательно, но не какъ присвоенное названіе, иногда употреблялось о правилахъ выраженіе руль, gubernaculum).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Перепечатано поученіе въ третьемъ выпускѣ Памятниковъ древне-русскож

Что поученіе, не имѣющее въ своемъ заглавіи по найденному списку ммени автора, принадлежить Новгородскому архіепископу Иліи, это доказаль г. Павловъ въ предисловіи къ своему его изданію. Что оно представляеть собою поученіе, предложенное архіепископомъ священникамъ своей епархіи въ сборное воскресеніе и именно въ сборное воскресеніе 1166-го года, это видно изъ него самаго: архіепископъ говорить священникамъ, что обращается къ нимъ съ своимъ словомъ при настатіи великаго поста (по изд. Павлова § 18), и даетъ знать, что обращается къ нимъ съ этимъ "сборскимъ" словомъ въ первый разъ послѣ поставленія (въ началѣ поученія), а такъ какъ онъ поставленъ въ епископы 28-го Марта 1165-го года, въ вербное воскресеніе, то первое сборное воскресеніе было дли него въ 1166-мъ году.

Начало поученія приведемъ сполна, при чемъ для удобопонятности позволимъ себъ нъкоторую свободу съ текстомъ подлинника. "Се, братіе, начинаеть архіепископъ поученіе, Богу тако изволившу и святьй Богородиць и вашей молитвь, мнь худому немощно (было) отречися вамь оть сего (святаго) и великаго сану, егоже нъсмь достоинъ былъ. Но то Богъ свъдаеть и пресвятая Матерь Его, яко не самъ его взыскахъ, но убоявся суда Божія и вашей любви, яже до моей худости 1). Да аще изволили мя есте (избрати) и принудили на се дъло: тако же вы паки достойно и послушати (мене). Не рцыте тако: "свой ны есть, да что ны хочеть створити (не говорите, что онъ свой намъ, что онъ намъ сдълаеть). Но аще, братіе, погодится (случится) что телесное (архіепископъ разуметь подъ телеснымъ или вещественнымъ взиманіе архіереями со священниковъ податей и пошлинъ): то надъюся на Бога и на святую Богородицу, яко всяко не хощу (никако хощу) озлобити васъ, не на то бо есть вшелъ, а то Богь въсть и вы. Аще ли погодится кая-либо душевная вина (со стороны какого священника), ино того нельзя (мив) преступити (оставить такъ), ни рещи тако: "свой есмь имъ, да того ради умолчу, не хотя братіи своей досадити". По то вы ся не поручаю (этого я вамъ не объщаю), да не моимъ небрежениемъ внидетъ въ вы слабость, а отъ васъ во (все, составляющее вашу паству) человъчество, и (аще) азъ буду вина всему отечеству своему и вы въ моемъ небрежении погибнете душами: то почто ся я буду и родилъ, а вы вотще трудились ищуще мене (т. е. ищуще избрать въ епископы). Да о семъ, братіе, молюся (вамъ): еже хощу рещи (вамъ)

церковно-учительной литературы, издаваемыхъ журналомъ "Странникъ", подъ редакціей проф. Пономарева.

<sup>1)</sup> Совершенно ли такъ было дѣло съ набраніемъ Иліи въ епископы, какъонъ его представляеть, не можемъ сказать, ибо лѣтописи не говорять объ его
избраніи. Говоря только объ его поставленіи, большая часть лѣтописей глухо выражаются, что онъ поставленъ бысть или что его поставища; а двѣ лѣтописи (Ипатская и Воскресенская) говорять, что его поставиль великій князь.

Кормчія книги (а названіе нов'яйшаго греческаго номоканона Пубалюч. что значить руль, правило, по всей въроятности, есть подражание нашем названію) 1. Полагаемъ, что действительное объясненіе дела есть иное и, такъ сказать, гораздо простъйшее: буквальный славянскій переводь греческаго слова уорокаушу есть законоправило или, какъ это переведено въ житін св. Мееодія, закону — правило; слово правило было понято ч насъ въ смыслъ правило, что значить руль, пославянски кръма, корма или принято за это последнее, и отсюда явилось название Кормчія книги (номоканонъ митр. Кирилла существовалъ у насъ въ двухъ редакціяхъ или. какъ принято выражаться, двухъ фамиліяхъ списковъ: Новгородской в Рязанской, о чемъ будемъ говорить во 2-мъ томъ; название: "Кормчія книги" употребляется только въ спискахъ первой редакціи, изъ чего можно заключать, что русское названіе дано номоканону въ Новгородів. Древнівішій изв'ястный списокъ Кирилловой Кормчей Новгородской фамиліи, относящійся къ концу XIII віка, надписывается: "Книгы глаголемыя Кърмичия. рекъще правило закону, грецькымь языкомь номоканонъ". Таковой же списокъ Рязанской фамиліи, написанный въ 1284 г., надписывается: "Книгы глаголемыя гречьскымь языкомь Номоканунъ, сказаемыя нашимь языкомь закону-правило").

(Если названіе номоканонъ явилось у насъ только послів нашествія Монголовъ, то это опять будетъ указывать на время появленія такъ называемыхъ уставовъ Владимира и Ярослава. А къ двумъ візроятнымъ основаніямъ относить появленіе уставовъ ко времени послів нашествія Монголовъ — третье положительное есть то, что уставъ Владимировъ, не говоря уже о позднівішемъ его уставъ Ярославовомъ, не быль извістень въ южной или Кіевской Руси).

# О поученів Новгородскаго архівнископа Илів священнявами впархів вы сборнов воскресенів 1166-го года.

Поученіе это найдено покойнымъ А. С. Павловымъ въ одной изъ рукописей, принадлежавшихъ также покойному А. Н. Попову, а теперь находящихся въ Румянцевскомъ Музев, и напечатано имъ — Павловымъ въ октябрьской книжкв Журнала Министерства Народнаго Просвъщенія за 1890-й годъ (подъ заглавіемъ: "Неизданный памятникъ русскаго церковнаго права XII въка") \*.

¹) А когда баронъ Розенкамифъ говорить, будто у Грековъ съ самыхъ древнихъ временъ составъ правилъ св. отцевъ названъ былъ "Кормчикъ" или погречески Пъбалоч, — Обозр. Кормч., 1 изд. стр. 68 нач., то говорить совершенную пеправду (описательно, но не какъ присвоенное названіе, иногда употреблялось о правилахъ выраженіе руль, gubernaculum).

Выпускъ Памятниковъ древне-руссков портине въ третъемъ выпускъ Памятниковъ древне-руссков портина портина представа портина портина представа портина порт

Что поученіе, не имѣющее въ своемъ заглавіи по найденному списку имени автора, принадлежить Новгородскому архіепископу Иліи, это доказаль г. Павловъ въ предисловіи къ своему его изданію. Что оно представляєть собою поученіе, предложенное архіепископомъ священникамъ своей епархіи въ сборное воскресеніе и именно въ сборное воскресеніе 1166-го года, это видно изъ него самаго: архіепископъ говорить священникамъ, что обращается къ нимъ съ своимъ словомъ при настатіи великаго поста (по изд. Павлова § 18), и даеть знать, что обращается къ нимъ съ этимъ "сборскимъ" словомъ въ первый разъ послѣ поставленія (въ началѣ поученія), а такъ какъ онъ поставленъ въ епископы 28-го Марта 1165-го года, въ вербное воскресеніе, то первое сборное воскресеніе было для него въ 1166-мъ году.

Начало поученія приведемъ сполна, при чемъ для удобопонятности позволимъ себъ нъкоторую свободу съ текстомъ подлинника. "Се, братіе, начинаеть архіепископъ поученіе, Богу тако изволившу и святьй Богородиць и вашей молитвь, мнь худому немощно (было) отречися вамъ отъ сего (святаго) и великаго сану, егоже насмь достоинъ былъ. Но то Богь свадаеть и пресвятая Матерь Его, яко не самъ его взыскахъ, но убоявся суда Божія и вашей любви, яже до моей худости 1). Да аще изволили мя есте (избрати) и принудили на се дъло: тако же вы паки достойно и послушати (мене). Не рцыте тако: "свой ны есть, да что ны хочеть створити (не говорите, что онъ свой намъ, что онъ намъ сделаетъ). Но аще, братіе, погодится (случится) что телесное (архіепископъ разуметь подъ телеснымъ или вещественнымъ взиманіе архіереями со священниковъ податей и пошлинъ): то надъюся на Бога и на святую Богородицу, яко всяко не хощу (никако хощу) озлобити васъ, не на то бо есть вшелъ, а то Богь высть и вы. Аще ли погодится кая-либо душевная вина (со стороны какого священника), ино того нельзя (мив) преступити (оставить такъ), ни рещи тако: "свой есмь имъ, да того ради умолчу, не хотя братіи своей досадити". По то вы ся не поручаю (этого я вамъ не объщаю), да не моимъ небрежениемъ внидетъ въ вы слабость, а отъ васъ во (все, составляющее вашу паству) человвчество, и (аще) азъ буду вина всему отечеству своему и вы въ моемъ небрежении погибнете душами: то почто си я буду и родиль, а вы вотще трудились ищуще мене (т. е. ищуще избрать въ епископы). Да о семъ, братіе, молюся (вамъ): еже хощу рещи (вамъ)

церковно-учительной литературы, издаваемыхъ журналомъ "Странникъ", подъ редакціей проф. Пономарева.

<sup>1)</sup> Совершенно ли такъ было дѣло съ избраніемъ Иліи въ епископы, какъ онъ его представляеть, не можемъ сказать, ибо лѣтописи не говорять объ его избраніи. Говоря только объ его поставленіи, большая часть лѣтописей глухо выражаются, что онъ поставлень бысть или что его поставиша; а двѣ лѣтописи (Ипатская и Воскресенская) говорять, что его поставиль великій князь.

семь; именно—несомивно открыты были пять епархій: 1. Черниговская, 2. Бізгородская, 3. Владимиро-Волынская, 4. Новгородская, 5. Ростовская; должны быть считаемы візроятно открытыми три епархіи: 6. Туровская, 7. Полоцкая и 8. Тмутараканская.

Послѣ Владимира до нашествія Монголовъ постепенно были открываемы повыя епархіи: 9. Переяславская и 10. Юрьевская при Ярославѣ. 11. Смоленская въ 1137-мъ г., 12. Галичская до 1165-го г., 13. Рязанская до 1207-го г., 14. Владимиро-Кляземская въ 1214-мъ г., 15. Перемышльская въ 1220-мъ г. или прежде сего года, 16. Угровская—незадолго до нашествія Монголовъ.

() самой митрополіи мы обстоятельно говорили выше, и поэтому обращаемся прямо къ епископіямъ.

(Относительно списковъ епископовъ каждой епархіи, которые предлагаемъ ниже, поступаемъ такимъ образомъ, что въ текств помвщаемъ епископовъ, записи о которыхъ читаются въ льтописяхъ и въ другихъ источникахъ болве или менве достовърныхъ, а въ примвчаніяхъ помвщаемъ епископовъ, извъстныхъ по позднъйшимъ каталогамъ и по другимъ позднъйшимъ источникамъ или прямо недостовърнымъ или ненадежнымъ. Льтописи Лаврентьевскую и Ипатскую не цитуемъ 1), а что находимъ помимо ихъ въ льтописяхъ новъйшихъ, прямо указываемъ. Позднъйшіе каталоги указываемъ по Исторіи іерархіи, въ которой обо всъхъ епархіяхъ въ 1-й части и которой поэтому мы означаемъ только страницы, предполагая подразумъваемою сейчасъ названную часть 2).

### 1. Епархія Черниговская.

Черниговъ, находищійся на Деснѣ, верстахъ въ 120-ти на сѣверовостокъ отъ Кіева, главный городъ племени Сѣверянскаго или Сѣверскаго, принадлежить къ числу древнѣйшихъ или первоначальныхъ городовъ Руси, бывъ между ними на югѣ если не старшимъ по времени, то старѣйшимъ по степени послѣ Кіева 3). При Владимирѣ онъ принадлежалъ къ великому княженію; послѣ его смерти сначала то же, а потомъ съ 1026-го года по 1036-й годъ былъ столицей его сына Мстислава Тмутараканскаго, которому Ярославъ долженъ былъ уступить Русь по сю сторону Диѣпра: по-

<sup>1)</sup> Такъ что всё епископы, при именахъ которыхъ не стоитъ цитатъ, и все свёдёнія объ епископахъ, которыя не цитуются или сообщаются безъ цитать, должны быть считаемы взятыми или изъ одной которой нибудь изъ этихъ летописей или изъ объихъ вмёстё (за исключеніемъ епископовъ Новгородскихъ, о которыхъ дёлаемъ ниже прямую оговорку).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ 1877 г. напечатаны Археографической Коммиссіей "Списки іерарховъ и настоятелей монастырей Россійскія церкви", составленныя покойнымъ *П. М. Стрисвимы*. Предлагаемый списокъ свъренъ со списками Строева.

<sup>3)</sup> Cfr льтоп. подъ 907 и 945 гг.

слѣдній, при своемъ раздѣленіи государства на удѣлы, отдалъ его второму сыну Святославу, за племенемъ котораго онъ и остался.

Извъстные въ настоящее время епископы Черниговскіе суть: 1. Неофить, самый первый, поставленный Владимиромъ 1), 2. Неофить 2-й, упоминаемый подъ 1072-мъ г. <sup>а</sup>), 3. Іоаннъ <sup>а</sup>), поставленный неизвъстно когда до 1087-го г., 25 леть лежавшій въ бользни и умершій 23 Марта 1112-го г., 4. Өсөктисть, преемникъ Іоанна, изъ игуменовъ Печерскихъ, поставленный 11 или 12 Января 1113-го г., умершій 6 Августа 1123-го г., 5. Нантелеймонъ, ум. 1142 г. 4). 6. Онуфрій, преемникъ предъидущаго, пост. въ 1143-мъ г., упом. подъ 1146-мъ и 1147-мъ гг., бывшій въ дёлё о поставленіи митрополита, посл'в удаленія Михаила, въ глав'в партіи антигреческой, 7. Антоній, родомъ Грекъ, упом. подъ 1159 г. и представляемый какъ интриганъ 3), удаленный съ каоедры въ 1168 г. 6), 8. Порфирій, упом. подъ 1187-мъ г., едва ли тоже не Грекъ, ознаменовавшій себя тѣмъ, что въ одномъ посольствъ, правленномъ по поручению князей, велъ себя "не яко святительски, но яко перевътникъ и ложь"; 9. Порфирій 2-й, упом. съ 1230-го г.; въ 1239-мъ г., когда Татары взили и разграбили Черниговъ, какимъ-то образомъ усиввшій снискать ихъ большее или меньшее благоволеніе и живымъ отпущенный въ Глуховъ 7).

Епархія Черниговская, до открытія епархін Рязанской, обнимала все удѣльное княжоство Черниговское, какъ особое цѣлос, т. е. области собственно Черниговскую, Рязанскую и Муромскую и землю Вятичей съ Радимичами. Собственная область Черниговская обнимала нынѣшнюю губернію Черниговскую и не менѣе половины нынѣшней губерніи Курской (по г. Курскъ включительно); область Муромско-Рязанскую составляли—юговосточный уголъ губерніи Владимирской, губернія Рязанская и значительная часть губерній Тульской, Воронежской и Тамбовской; земля Вятичей

i) Никон. лът. I, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вължтопп. Воскресенск. и Софійск. 1-й, но не Лаврент. и Ипатск. Въ Исторін іерархін между Неофитами Мартирій и <del>Осодуль</del>.

<sup>3) &</sup>quot;А по Нивоновской лътописи,—говорить авторъ Исторіи ісрархіи, не знаемъ, на какомъ основаніи,—Исаія".

Въ Исторіи ісрархін между Өсоктистомъ и Пантелеймономъ Гераклидъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ Ипатск. лет. подъ 1164 г.

<sup>·</sup> Въ Исторіи ісрархін между Онуфрісмъ и Антонісмъ—Осотекнъ и Евонмій, упоминасмый будто бы въ 1148 г.

<sup>7)</sup> Въ Историко-статистическомъ описаніи Черниговской епархіи (покойнаго архіепископа Черниговскаго, извъстнаго историка, Фларета,—Черниговъ, 1861 г.) списокъ епископовъ Черниговскихъ, составленный на основаніи синодиковъ (позднъйшихъ) мъстныхъ монастырей и церквей, естъ слъдующій (стр. 11): 1. Неофитъ, 2. Мартирій, 3. Өеодулъ, 4. Неофитъ 2-й, 5. Іоаннъ, 6. Өеоктистъ, 7. Паресній В. Пантелеймонъ, 9. Онуфрій, 10. Евенмій, 11. Антоній, 12. Порфирій 1-й, 13. Порфирій 2-й.

съ Радимичами—восточная часть губерніи Могилевской и большая часть губерній Калужской и Орловской 1).

Канедральнымъ соборомъ епископовъ Черниговскихъ былъ храмъ Преображенія Господня или Спасскій, который при Владимиръ былъ деревянный, а потомъ каменный— начатъ Мстиславомъ Владимировичемъ († 1036), а оконченъ Святославомъ Ярославичемъ († 1076).

### 2. Епархія Вілгородская.

Бѣлгородъ, въ настоящее время мѣстечко Бѣлгородка, находящееся въ 231/2 верстахъ къ юго-западу отъ Кіева, на р. Ирпени, и составляющее первую станцію на почтовой дорогь къ Житомиру. Или онъ самъ составляль или въ немъ находилось одно изъ главныхъ имвній Владимираибо до принятія христіанства, по словамъ лівтописца, у него помівщена была здъсь значительная часть его многочисленныхъ наложницъ (300 изъ 800). На третій годъ послі похода подъ Корсунь (991), весьма в троятноодновременно съ тъмъ или передъ самымъ тъмъ, какъ водворять епископа. Владимиръ заложилъ въ Бългородъ настоящій городъ или крыпость и значительно умножилъ его население посредствомъ вывода изъ другихъ мъстъ. "бѣ бо, говорить летописець, любя градь сь". Впоследствии однако онъ называется "градомъ малымъ" <sup>2</sup>). Бългородъ принадлежалъ собственно къ великому княженію, но въ 1117-мъ г. Владимиръ Мономахъ посадилъ въ немъ старшого сына своего Мстислава, желая имъть себъ въ немъ надежнаго подручника, что, въроятно, дълали и другіе великіе князья. Со второй половины XII въка Бългородъ постоянно имълъ своихъ особыхъ князей, но не изъ одной утвердившейся линіи, а перемѣнныхъ, большею частію изъ Смоленскихъ и Суздальскихъ Мономаховичей (всёхъ доле Рюрикъ Ростиславичъ Смоленскій съ своимъ сыномъ Ростиславомъ. 1174-1205).

Такъ какъ при Владимирѣ Бѣлгородъ не имѣлъ никакого значенія ни въ какомъ отношеніи, то очевидно, что епископская каоедра учреждена въ немъ не по какой - нибудь мѣстной нуждѣ, а по другимъ причинамъ. Этими причинами можетъ быть предполагаемо, во-первыхъ. то, что, назначивъ престольнымъ городомъ митрополита не Кіевъ, а Переяславль, Владимиръ хотѣлъ имѣть въ епископѣ Бѣлгородскомъ такого архіерея, который бы въ нужныя времена могъ совершать въ Кіевѣ архіерейскія служенія и вообще былъ бы для него—великаго князи архіереемъ, такъ

<sup>1)</sup> Въ словарѣ Россійской имперіи Семенова причисляется къ домонгольской Черниговской области городъ Можайскъ, см. это слово. Но Можайскъ смѣшивается въ Словарѣ съ Масальскомъ, сfr *Карамэ*. III, 158 и прим. 337.

<sup>2)</sup> Лаврент. летоп. подъ 1097 г.: "Белгородъ градъ малъ у Кіева, яко 10 версть вдале" (Въ Ипатск. летоп. ошибочно Звенигородъ). У Грековъ однако величался почему-то Абпрокаотром истаком,—у Рами и П. V, 486.

сказать, придворнымъ, episcopus curialis, каковые бывали и у другихъгосударей; во-вторыхъ,—то, чтобы дать въ немъ митрополиту какъ бывикарія и помощника.

Въ настоящее время извъстны епископы Бългородскіе: 1. Никита, самый первый, поставленный Владимиромъ 1), 2. Стефанъ упоминаемый подъ 1072-мъ г. 2), 3. Лука, упоминаемый подъ 1089-мъ г., 4. Никита 2-й, поставленный въ 1113-мъ г. и упоминаемый подъ 1115-мъ г., 5. Өеодоръ, упоминаемый подъ 1147-мъ и 1148-мъ гг., 6. Максимъ, упоминаемый въ 1187-мъ г. и умершій въ 1190-мъ г., 7. Адріанъ, преемникъ Максима, изъигуменовъ Выдубицкихъ, поставленный въ томъ же 1190-мъ г. и упоминаемый въ 1197-мъ г. 2) Подъ посліднимъ годомъ Ипатская літопись, выражаясь какъ-то невразумительно, называетъ Адріана то епископомъ Бългородскимъ, то Юрьевскимъ, что вітроятно должно попимать такъ, что онъ временно завітдывалъ обітми спархіями. Посліднее извітное намъ упоминаніе объ епархіи Бітгородской относится къ 1231-му г. Она прекратила свое существованіе, ніть сомнітня, въ нашествіе Монголовъ.

Составляль ли епархію Бѣлгородскую одинь только Бѣлгородь съ своимь весьма малымь уѣздомь или принадлежало къ ней еще что нибудь, остается намь неизвѣстнымь.

Канедральная церковь епископовъ Бѣлгородскихъ была во имя свв. Апостоловъ. До 1197-го года она была деревянная, а въ семъ послѣднемъ году на мѣстѣ деревянной князь Рюрикъ Ростиславичъ создалъ каменную, о которой лѣтописецъ говоритъ, что высотою и величествомъ и прочимъукрашеніемъ она была вдивъ (на диво) удобрена <sup>4</sup>).

# 3. Епархія Владимиро-Волынская.

Владимиръ Волынскій, находящійся на самой западной границь нынъшней Волынской губерніи, на межь съ древней съверной Галиціей, составляющей нынъ Люблинскую губернію бывшаго царства Польскаго (на ръкъ или ръчкъ Лугъ, впадающей справа въ Западный Бугъ), какъ необходимо заключать отъ имени, или совсъмъ вновь былъ основанъ, или по крайней мъръ изъ селенія возведенъ въ городъ св. Владимиромъ. При жизни Владимира удёльное княжество Владимиро-Волынское составляли—

<sup>1)</sup> Нивон. лътоп. I, 105.

<sup>2)</sup> Въ Никон. лът. (у Строева ошибочно: Никита, 1071).

въ Исторіи ісрархіи, стр. 222, послі Осодора: Діонисій, Іоаннъ, Кириней.

<sup>4)</sup> Ипатск. лът., 2 изд. стр. 473. Рюрикъ Р-чъ въ то время быль великимъ княземъ Кіевскимъ, но въ Бългородъ, изъ котораго онъ перешелъ въ Кіевъ, онъ оставилъ княжить сына своего Ростислава (По извъстію Никоновской лътописи,—— I, 107, Владимиръ, заложивъ въ Бългородъ въ 991 г. настоящій городъ, поставилъ въ немъ церковь Преображенія Христова. Если извъстіе справедливо, то странно, что каеедра епископовъ была не при сей церкви).

во-первыхъ, собственная область Волынская безъ Древлянской, которая имъла своего особаго князя,--во-вторыхъ, сейчасъ помянутая древняя Галиція или Червонная Русь. Послѣ смерти Владимира (и въ слѣдъ за нимъ Святослава Древлянскаго, убитаго Святополкомъ) его составляли до 1084-1086 г. область Волынско-Деревлянская съ Червонной Русью, а съ помянутаго года одна первая, ибо Червонная Русь образовала изъ себя особый удълъ. Въ 1199-мъ г. Волынь и Червонная Русь снова соединились, но такъ, что не последняя стала принадлежать къ первой, а наоборотъ (Галицкое княжество). Владимиръ отдалъ удѣлъ Волынскій сыну своему Всеволоду, Ярославъ-сыну своему Игорю. Когда последній въ 1057-мъ г. переведенъ былъ въ Смоленскъ на мъсто умершаго брата Вячеслава, удълъ Волынскій въ продолженіе 60 льть колебался между родомъ Изяслава Ярославича (сынъ Ярополкъ и внукъ Мстиславъ Святополковичъ) и сыномъ Игоря Давидомъ. Въ 1119-мъ г. Владимиръ Мономахъ присоединилъ удълъ Волынскій къ владъніямъ своего рода и въ немъ утвердилась линія его внука Изяслава Мстиславича. Въ 1199-мъ г. Волынскій князь Романъ Мстиславичь овладъль Галиціей и, пересъвь со стола Волынскаго на Галицкій (а во Владимиръ оставивъ брата своего Василька, † 1269), положилъ начало знаменитому, весьма не на долгое впрочемъ время. Галицкому княжеству и королевству.

По свидътельству мъстнаго лътописца, въ началъ XIII въка Владимиръ представлялъ изъ себя такой прекрасный для своего времени городъ, что ему дивились иностранцы, говоря: "така града не изобрътохомъ ни въ Нъмечскихъ странахъ" 1). О значительной промышленности и торговлъ Владимира даетъ знать тотъ же лътописецъ, когда говоритъ, что надъ умершимъ княземъ Владимиромъ Васильковичемъ († 1288, сыномъ выше-упомянутаго) "плакашеся все множество Володимерцевъ—мужи и жены и дъти, Нъмци и Сурожцъ и Новгородци и Жидове" 2).

Изъ епископовъ Владимиро-Волынскихъ въ настоящее время извъстны: 1. Стефанъ 1-й, самый первый епископъ, поставленный Владимиромъ 3), 2. Стефанъ 2-й, постриженникъ Печерскаго монастыря, сначала доместикъ или экклезіархъ въ немъ, а потомъ преемникъ св. Өеодосія на игуменствъ, скоро согнанный съ послъдняго братіей неизвъстно за что, поставленный въ епископы когда-то до 1091-го г. и умершій 27 Апръля 1094-го года; 3. Амфилохій, поставленный 27 Августа 1105-го года, умершій въ 1122-мъ г.; 4. Симеонъ, преемникъ Амфилохія, поставленный въ 1123-мъ г., умершій въ 1136-мъ г. 4); 5. Өеодоръ скопецъ, преемникъ

<sup>1)</sup> Ипатек. летоп. подъ 1231 г., 2 изд. стр. 510.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. ctp. 605.

<sup>3)</sup> Никон. лът. I, 105. Въ Исторін ісрархін, стр. 220, передъ Стефаномъ 1-мъ Оома Грекъ съ 988 (?).

По Исторіи іерархін—святый, изъ игуменовъ Печерскихъ.

Симеона, поставленный въ 1137-мъ г., упоминаемый подъ 1147-мъ г.; епископы, бывшіе при Данилѣ (1205—1264) и Василькѣ Романовичахъ, называемые лѣтописцемъ безъ показанія лѣтъ: Іоасафъ і) и Василій—оба изъ постриженниковъ находившагося близъ Владимира монастыря Святая гора, Никифоръ Станило, прежде бывшій слуга (бояринъ) Василька, и Косьма 2).

Каоедральнымъ соборомъ епископовъ Владимирскихъ была церковь св. Богородицы, которая до Мстислава Изяславича, въроятно, была деревинная, а симъ послъднимъ построена каменная <sup>2</sup>). Объ украшеніи новой церкви ея строителемъ Никоновская лѣтопись пишетъ подъ 1160-мъ г.: "тогоже лѣта князь Мстиславъ Изяславичъ подписа святую церковь во Володимирѣ Волынскомъ и украси ю дивно святыми и драгими иконами и книгами и вещми и многими чудными и священными сосуды златыми и съ бисеромъ и съ каменіемъ драгимъ" <sup>4</sup>).

## 4. Епархія Новгородская.

Рядъ епископовъ Новгородскихъ извъстенъ въ послъдовательномъ порядкъ, начиная отъ самаго начала, ибо Новгородцы, ведшіе свои собственныя льтописныя записи, неупустительно отмътили смъну своихъ владыкъ въ этихъ послъднихъ 3). Впрочемъ, за хронологическую достовърность древнъйшаго времени далеко нельзя ручаться.

1. Іоакимъ Корсунянинъ, первый поставленный при Владимиръ, крестившій Новгородцевъ и правившій весьма долго—въ продолженіе 40 лътъ, до 1030-го года. Въ соборные храмы для своей кафедры онъ построилъ

<sup>1)</sup> Въ Новгородской 1-й лътописи упоминается подъ 1229 г. (предлагался нъкоторыми въ архіенископы Новгородскіе, изъ чего можно заключать, что находился въ то время на покоъ. Извъстность Іоасафа въ такомъ отдаленномъ отъ Владимира мъстъ, какъ Новгородъ, даеть знать, что онъ быль человъкъ не совсъмъ рядовой).

<sup>\*)</sup> Ипатек. лът. подъ 1223 г. Въ одной XVIII в. латинской рукописи, принадлежащей библіотекъ уніатской Перемышльской епископіи, читается слъдующій списокъ епископовъ Владимирскихъ, заимствованный будто бы изъ древней записи (ex antiqua charta): Ioannes, Antonius, Anythi (sic), Codrius (sic). Helias, Stephanus, Symeon. Theodorus, Laurentius, Procopius, Antonius, Asaph, Basilius, Nicephorus, Cosmas..., см. въ Галичскомъ историческомъ Сборникъ, вып. 1, Львовъ 1853, статью А. С. Петрушевича: О соборной церкви и святителяхъ въ Галичъ, стр. 145 прим.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Карамз. III, прим. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) II, 189.

<sup>5)</sup> Изъ лѣтописей Новгородскихъ заимствуемъ и свѣдѣнія о Новгородскихъ епископахъ (до 1108 г., до смерти епископа Никиты, изъ 2-й и 3-й Новгородскихъ лѣтописей и изъ Кратваго лѣтописца Новгородскихъ владыкъ, напечатаннаго въ приложеніи ко 2-й Новгор. лѣтописи, а съ 1108-го г. изъ 1-й Новгородской лѣтописи).

деревянную церковь св. Софін о 13 верхахъ, которая, бывъ честно устроена и украшена, стояла не на томъ мѣстѣ, гдѣ послѣ построена каменная, а "конець епископли улицы надъ рѣкою надъ Волховомъ", гдѣ послѣ Соткою Сытиничемъ была поставлена церковь Бориса и Глѣба, и которая сгорѣла въ 1045-мъ году. Въ одной Новгородской лѣтописи 1) читается, что Іоакимъ назначилъ въ преемники себѣ ученика своего Ефрема, но что этотъ Ефремъ, завѣдывавъ епархіей въ продолженіе 5 лѣтъ послѣ смерти Іоакима, святительства не сподобился.

- 2. Лука Жидята или Жирята, считаемый, едва ли впрочемъ справедливо, между всёми русскими епископами первымъ изъ природныхъ Русскихъ, поставленъ былъ Ярославомъ, бывъ приведенъ изъ Кіева или взятъ изъ природныхъ Новгородцевъ, въ 1036 (—4) г. Въ 1045-мъ г. вмёстъ съ Новгородскимъ княземъ Владимиромъ, сыномъ Ярослава, онъ заложилъ на мёсто сгорёвшей деревянной св. Софіи каменную, донынъ существующую, которая была окончена строеніемъ и освящена въ 1052-мъ г. Въ 1055-мъ г., по оклеветанію своего холопа Дудика въ неподобныхъ рѣчахъ, онъ позванъ былъ въ Кіевъ на судъ къ митрополиту Ефрему, которымъ былъ осужденъ и держанъ въ Кіевъ въ заключеніи въ продолженіе трехъ лѣтъ, послѣ чего оправданный возвратился на кафедру. Умеръ послѣ 23-хлѣтняго правленія 15 Октября 1059-го (—60-го) г.
- 3. Стефанъ, поставленный въ 1061-мъ (—60-мъ) г., правившій въ продолженіе 8 лѣтъ и умершій въ Кіевѣ въ 1068-мъ г., именно—удавленный своими холопами.
- 4. Өеодоръ, поставленный въ 1069-мъ году, правившій 9 лѣть и умершій въ 1077-мъ году: "свой его песъ уяде и отъ того умре". При этомъ Өеодоръ являлся въ Новгородъ волхвъ, увлекшій на свою сторону всъхъ жителей, которые хотъли убить его—епископа и отъ руки которыхъ онъ избавленъ былъ смълостію и находчивостію тогдашняго Новгородскаго князя Глъба Святославича.
- 5. Германъ изъ монаховъ Печерскихъ 2), поставленный въ 1078-мъ г. и, послъ 18—лътняго правленія, умершій въ 1096-мъ (—95-мъ) г.
- 6. Никита изъ подвижниковъ Печерскихъ, поставленный въ томъ же 1096-мъ г. <sup>3</sup>), послѣ 13-лѣтняго правленія умершій 30 Января 1108-го г. (Объ его подвигахъ и искушеніи, съ нимъ случившемся въ Печерскомъ монастырѣ, см. въ Печерскомъ Патерикѣ, Поликарпа повѣсть 1-я).
  - 7. Іоаннъ попинъ, т. е. изъ бълыхъ священниковъ 4), поставленный

<sup>1) 3-</sup>й, подъ 1030 г.

<sup>2)</sup> По Строеву, изъ нгуменовъ Кіево-Спасскаго монастыря (т. е. принимаемый имъ за того Германа, который въ первоначальной Кіевской лѣтописи упоминается подъ 1072-мъ г.).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Что не поздиве, см. Лаврент. и Ипатск. автопи. подъ симъ годомъ.

<sup>4)</sup> Въ другихъ—попынинъ, что есть, полагаемъ, ошибка или древняя особенная форма вивсто попинъ.

въ 1110-мъ г. (прибывшій въ Новгородъ съ поставленія 20 Декабря); послѣ 20-лѣтняго правленія отказавшійся отъ епископіи въ 1129-мъ (-30-мъ) г.  $^{1}$ ).

8. Нифонтъ, изъ монаховъ Печерскихъ поставленный въ 1129-мъ г., прибывшій на канедру 1 Января 1130-го г. Въ 1134-мъ г. приходиль въ Новгородъ, въроятно, по прошенію Нифонта и, въроятно, для успокоенія здёшнихъ волненій, митрополить Михаилъ. Въ слёдующемъ 1135-мъ г. самъ Нифонть ходиль въ Русь-въ Кіевъ мирить Кіевлянъ съ Черниговцами. Въ 1137-мъ г. онъ не дозволилъ своимъ священникамъ вѣнчать незаконный, по его мифнію, бракъ Новгородскаго князя Святослава Ольговича. Въ 1141-мъ г. ходилъ въ Кіевъ съ лепшими людьми по новаго Новгородскаго князя и здёсь, привлекши на себя съ прочими послами гивы великаго киязя, сидыль въ заключения 9 мысяцевы. Въ 1144-мъ г. исписалъ честно всв притворы въ св. Софіи. Въ 1145-мъ году не приказалъ пъть надъ двуми утопувшими (въроятно, въ пыномъ видъ) попами. Въ 1147-мъ г. ходилъ "мира дъля" въ Суздаль къ Юрію Долгорукому и принять быль оть него съ великою честію, достигнувь вполив цели путешествія. Съ того же 1147-го г. принималь весьма живое участіе въ діль митрополита Климента, котораго быль противникомъ 2). Въ 1149-мъ году митрополитомъ Климентомъ и великимъ княземъ Изяславомъ Мстиславичемъ быль посаженъ въ заключение въ Печерскомъ монастыръ, въ которомъ находился, не знаемъ сколько, менве года, до отнятія Кіева у Изяслава Юріемъ Долгорукимъ (въ томъ же 1149-мъ г.). Въ 1151-мъ г. "поби святую Софію свинцомъ всю прямь, известію маза всю около". Въ 1154-мъ гходиль къ Юрію просить его сына Метислава въ Новгородскіе князья Умеръ послъ 26 лътняго правленія 21 Апръля 1156-го года въ Кіевъ, въ который отправился для встрачи новаго митрополита, шедшаго изъ Константинополя. Погребенъ въ Кіевъ въ Печерскомъ монастыръ, гдъ и до нынъ находятся его мощи въ Антоніевыхъ или ближнихъ пещерахъ. Въ записи лѣтописца о смерти Нифонта читается: "тояже (указанной) веснъ преставися архіепископъ (sic) Нифонть Апреля въ 21, шьлъ бяше Кіеву противу (встръчать) митрополита, иніи же мнози глаголаху, яко полупивъ св. Софію (т. е. ограбивъ ся казну) пошелъ Царю-граду, и много глаго-

<sup>&#</sup>x27;) Въ такъ называемой Тверской лѣтописи читается объ удаленіи Іоанна съ каоедры: "того же лѣта (1130) архіепископъ Іоань, піань, отвръжеся Новгородскіа епископіа, сѣдѣвь 20 лѣть",—Собр. лѣтт. XV, соl. 196. Можеть быть, "піань" передѣлано изъ попинъ, а можеть быть—оно и само по себѣ. Замѣчательно, что въ одномъ древнемъ помянникѣ Новгородскихъ владыкъ нѣтъ имени нашего Іоанна,—Восток. Румянц. Муз. стр. 605, соl. 1.

<sup>2)</sup> Въ 1148 г. ходилъ въ Суздаль къ Юрію Долгорукому (см. запись на автиминсъ въ Древнихъ памятникахъ Русскаго письма и языка *Н. И. Срезневскаго*, Спб., 1863, стр. 30), въроятно, для возбужденія его противъ Климента.

лаху на нь, нъ себѣ на грѣхъ, семъ бы разумѣти комуждо насъ: который епископъ тако украси святую Софію? Притворы испьса, кивотъ створи и всю извъну украси, а Пльсковѣ святого Снаса церковь създа камяну (Мирожскій монастырь), другую въ Ладозѣ святого Климента (въ 1153-мъ г.); мыню бо, яко не хотя Богъ, по грѣхомъ нашимъ, дати намъ на утѣху гроба его, отведе и Кыеву и тамо преставися".

- 9. Аркадій, начинающій собою рядъ Новгородскихъ епископовъ изъ природныхъ Новгородцевъ, которыхъ избирали и назначали сами граждане. Онъ выбранъ былъ всёмъ собравшимся на въче населеніемъ города изъ игуменовъ имъ самимъ построеннаго монастыря св. Богородицы (Аркажа) въ томъ же 1156-мъ г. Безъ посвященія въдалъ епископью во дворѣ св. Софіи до 1158-го г. ¹); посвященный въ этомъ послъднемъ году, правилъ еще 6 лѣтъ и умеръ 18 Сентября 1163-го г. ²).
- 10. Илія, взятый изъ священниковъ Новгородской церкви св. Власія на Волосовой улиць, посвященный 28 Марта 1165-го г. и посль 21-льтняго правленія умершій 7-го Сентября 1186-го г. Въ самый годъ посвященія получиль отъ митрополита Кіевскаго Іоанна санъ архіепископа. Въ 1169-мъ г. было при семъ епископъ нашествіе Суздальцевъ на Новгородъ, по поводу котораго установленъ праздникъ Знаменія (о немъ ниже). Въ области легендарной онъ знаменить своимъ путешествіемъ на бъсъ въ Ісрусалимъ. Передъ смертію (но не передъ поставленіемъ) онъ постригся въ монахи съ именемъ Іоанна.
- 11. Гавріилъ, родной брать Иліи, избранный въ томъ же 1186-мъ г., поставленный 29 Марта 1187-го г., правившій въ продолженіе 8 лѣтъ и умершій 7 Мая 1193-го г., передъ смертію также постригшійся въ монахи съ именемъ Григорія.
- 12. Мартирій. Объ его избраніи, совершонномъ въ томъ же 1193-мъ году посредствомъ жеребья, въ Новгородской лѣтописи читается: "Новгородци съ княземъ Ярославомъ и съ игумены и съ Софьяны и съ попы гадаща промежу себѣ (о преемникѣ Гавріилу)—сіи хотяху поставити Митрофана, а иніи Мартуріа, а друзіи Гричина, и бысть распря въ нихъ; и положища на святѣй трапезѣ тріе жребія и послаща съ вѣча слѣща, да коего намъ Богъ дасть, и вынеся Божією благодатію Мартурія"). Онъ былъ приведенъ изъ Русы, гдѣ былъ игуменомъ имъ самимъ основаннаго монастыря. Поставленный 16 Декабря того же 1193-го года, былъ на каеедрѣ въ продолженіе 6 лѣтъ и умеръ 24 Августа 1199-го года.
  - 13. Митрофанъ, въроятно, тотъ. о которомъ выше, не избранный

<sup>1)</sup> Предположенія относительно того, почему Аркадій основался долго безь посвященія, мы высказали выше.

<sup>2)</sup> О древней краткой біографической записи объ Аркадін см. у Кночевск. въ Лінтіяхъ святыхъ, стр. 64.

з) У Татишева, III, 304 fin., разсказъ читается нъсколько иначе.

самими Новгороддами, а поставленный вел. кн. Всеволодомъ Юрьевичемъ въ томъ же 1199-мъ году и послъ 10-лътняго правления сведенный съ престола въ 1211-мъ году, о чемъ въ лътописи читается: "того же лъта на зиму, мъсяца Генваря въ 22 на святаго Климента, злодъй исперва, не хотя добра, зависть вложи людемъ на архіепископа Митрофана съ кияземъ Мстиславомъ и не даша ему правитися и ведоша ѝ въ Торопець".

- 14. Антоній, постриженикъ Хутынскаго монастыря, въ мірѣ Добрыня Нарѣйковичъ, ходившій въ Константинополь, въ которомъ быль въ 1200-мъ году, привезшій изъ него "гробъ Господень" (модель гроба Господня или же, можеть быть, такъ называемую плащаницу) и написавшій Цареградскій Паломникъ, избранный въ томъ же 1211-мъ году и, послѣ 8-лѣтняго правленія, въ 1219-мъ году замѣненный опять Митрофаномъ (изъ Новгорода Антоній удалился къ митрополиту, отъ котораго получиль епископію Перемышльскую).
- 15. Митрофанъ, во второй разъ, въ продолженіи 4 лѣтъ, умеръ 3 Іюля 1223-го г.
- 16. Арсеній, чернець (Хутынскій, мужь добрый и зѣло боящійся Бога, избранный въ самый день смерти Митрофана, но послѣ 2-лѣтняго правленія безъ посвященія въ 1225-мъ г. уступившій мѣсто снова Антонію (возвратившемуся изъ Перемышля).
- 17. Антоній, во второй разъ впродолженіе трехъ літь до 1228-го г., когда больной и онімільній сощель на Хутынь по своей волі.
- 18. Арсеній чернець во второй разъ не на долгое время, согнанный въ томъ же 1228-мъ году съ великимъ безчестіемъ и бывшій причиной, не ясно почему, народнаго междоусобія. У лѣтописца читаемъ: "тъгда же окаянный діаволь, исперва нехотяи добра роду человѣчу, въздвиже на Арсенія, мужа кротка и смѣрена, крамолу велику—простую чадь, и створше вѣче на Ярославли дворѣ и поидоша на владыцьнь дворъ, рекуче: того дѣля стоитъ тепло долго, выпроводилъ Антонія владыку на Хутино, а самъ сѣлъ, давъ мзду князю, и аки злодѣя пьхающе за воротъ (sic) выгнаща, малѣ ублюде Богь отъ смерти—затворися въ церкви святѣй Софіи (и) иде на Хутино",—затѣмъ описывается народный бунтъ, въ которомъ были разграблены домы нѣкоторыхъ городскихъ и архіепископскихъ чиновниковъ, обвинявшихся въ томъ, что они "на зло князя водятъ" (Послѣ Арсеній былъ игуменомъ на Хутыни и въ Юрьевомъ монастырѣ).
- 19. Антоній, въ третій разъ, приведенный изъ Хутыни на другой день послѣ согнанія Арсенія и управлявшій при помощи двухъ посаженныхъ съ нимъ мужей. Былъ не долго до слѣдующаго 1229-го года, послѣ чего умеръ на поков въ 1232-мъ г., страдавъ болѣзнію и онѣмѣніемъ шесть съ половиной лѣтъ.
- 20. Спиридонъ, изъ іеродіаконовъ Юрьева монастыря. Подобно Мартирію и по той же причинъ избранъ посредствомъ жеребья въ томъ же

1229-мъ году (три жеребья положены были на святой трапезѣ и одинъ изъ нихъ вынималъ посланный изъ владычней гридницы княжичъ Ростиславъ, сынъ тогдашняго Новгородскаго князи Михаила Черниговскаго). Посвященный въ архіепископы въ 1230-мъ году (4 Марта), сидѣлъ на престолѣ въ продолженіе 20 лѣтъ и умеръ въ 1249-мъ г.

Епархія Новтородская, обнимавшая всю землю и всё владёнія Новгородскія, и относительно была самой обширной епархіей періода во-монгольскаго и безотносительно епархіей чрезвычайно обширной. Государство Великаго Новгорода составляли: во-первыхъ, область или волость Новгородская въ собственномъ и теснейшемъ смысле, во-вторыхъ-владения вившнія или, такъ сказать, колоніи. Собственная область Новгородская обнимала около двухъ третей нынашней губерніи Новгородской безъ съверо-восточной трети Бълозерской, затъмъ — нъкоторую часть губерніи Тверской, невступно до Бежецка, Торжка и Осташкова, значительную часть губернін Псковской (нынёшніе уёзды Порховской, Новоржевскій и Велико-луцкій), всю губернію Санктнетербургскую, часть Финляндін по 47 градусь долготы, и до 64 гр. широты, около двухь третей губерни Петрозаводской приблизительно по 55 градусь долготы на востокъ и ту съверную часть губерніи Архангельской до моря, которая на съверъ противъ помянутой части губерніи Петрозаводской. Внёшнія владёнія или колоніи Новгородцевъ составляли: во-первыхъ, ближайшіе къ Новгороду: Волокъ Ламскій (Волоколамскъ), Торжокъ, Бъжичи или нынашній Бъжецкъ и Вологда съ ихъ большими или меньшими волостями; во-вторыхъ. отдаленнъйшія: область Трь или Търь, подъ которою разумьется Кольская Лапландія 1), Двинское Заволочье оть Онъги до съверной Двины и отъ последней до Мезени, Пермь, состоявшая изъ двухъ половинъ, -- западной или земли Зырянской (въ нынвшней Вологодской губерніи) и восточной или Перми въ теснейшемъ смысле этого слова (нынешняя Пермская губернія), Печора отъ Мезени до Печоры и Югра по ту сторону Урала въ Сибири. Впрочемъ, чрезвычайная земельная общирность Новгородской епархіи вовсе не означаеть таковой же многочисленности паствы Новгородскихъ епископовъ; напротивъ, по количеству христіанскихъ душъ. епархія, віроятно, принадлежала къ числу самыхъ посліднихъ, между большими епархіями, ибо населеніе Новгородскихъ безмірно пространныхъ владъній въ наибольшей своей части было инородческое и языческое. Къ епархіи Новгородской принадлежалъ Псковъ съ его областію. Последняя была весьма незначительна и гораздо мене нынетней губерніи Псковской, именно-она представляла изъ себя полосу по объемъ

<sup>1)</sup> Названіе области Шведско-варяжское и значить — Лѣсная страва, см. Лерберш Изслѣдованія, служащія въ объясненію древней Русской Исторіи, въ переводѣ Д. Языкова, Спб. 1819, стр. 165 (въ настоящее время Терскимъ берегомъназывается южный берегь Кольской Лапландіи).

берегамъ рѣки Великой, по восточную сторону рѣки столько же широкую, сколько въ настоящее время она широка по западную отъ губерній Лифляндской и Витебской (Холмскій уѣздъ принадлежалъ къ области Суздальско-Владимирской, а Торопецкій къ Смоленской).

О каоедральномъ храмѣ епископовъ Новгородскихъ св. Софіи обстоятельно мы скажемъ ниже, въ главѣ о богослуженіи, въ отдѣлѣ о церковной архитектурѣ.

### 5. Епаркія Ростовская.

Объ учрежденін епархін Ростовской и ея первыхъ четырехъ епископахъ: Өеодоръ, Иларіонъ, Леонтіи и Исаіи мы говорили выше. Изъ преемниковъ Исаін извъстны: 5. Ефремъ, изъ монаховъ Печерскихъ, бывшій при Владимирѣ Мономахѣ 1) и по всей вѣроятности непосредственный преемникъ Исаін; 6. Несторъ, упоминаемый подъ 1149-мъ г. 2), въ 1156-мъ г. оклеветанный предъ митрополитомъ отъ своихъ домащнихъ и подпавшій запрещенію в), въ 1157-мъ г. оправдавшійся предъ митрополитомъ, но въ томъ же году согнанный съ каоедры Андреемъ Боголюбскимъ изъ-за споровъ о поств въ среду и пятокъ ); 7. Леонъ или Леонтій, преемникъ Нестора, пришедшій на его місто въ 1158-мъ г. 5), въ слідующемь 1159-мъ г. прогнанный Ростовцами и Суздальцами, "зане умножилъ бяше церкви, грабяй попы"; неизвъстно когда возвратившійся на каоедру, въ 1162-мъ г. опять прогнанъ Боголюбскимъ неизвъстно за что; возвращенный было затёмъ на одинъ Ростовъ безъ Суздаля, въ третій разъ прогнанъ изъ-за споровъ о поств въ среду и пятокъ; 8. Осодоръ или Осдорецъ, лишонный престола и казненный въ 1170-мъ г. <sup>6</sup>),---тоть, о которомъ обстоятельнъе говорили мы выше; 9. Леонъ, умершій въ 1183-мъ г. или передъ симъ годомъ 7), можетъ быть опять тотъ же, что выше 8); 10. Николай Грекъ, поставленный было митрополитомъ, по не принятый великимъ княземъ и переведенный первымъ въ Полоцкъ "); 11. Лука изъ игуменовъ Кіевскаго Спасо-Берестовского монастыря, поставленный въ 1185-мъ г. (11 Марта)

<sup>1)</sup> Лавр. летоп. подъ 1222 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ записи на одномъ антиминсъ, см. И. И. Срезневскато—Древніе памятники Русскаго письма и языка, стр. 30.

<sup>\*)</sup> Лаврент. и Никоновск. льт.

<sup>4)</sup> Никон. лът.

<sup>5)</sup> По Татищеву—III, 105, поставленный Боголюбскими изъ игуменовъ Суздальскаго Владычняго монастыря.

<sup>&</sup>quot;) Исторія ісрархів, 115, называеть его вначе Өеодуломъ.

<sup>7)</sup> Ипатск. лет. подъ 1183 г., изд. 2, стр. 425.

в) По Татищеву,—Щ, 180, поставленный въ 1172 г. изъ игуменовъ того же Владычняго монастыря, что и Леонъ 1-й.

<sup>•)</sup> Ипатск. лът. ibid.

и умершій въ 1189-мъ г. (10 Ноября), по літописцу "смиренный духомъ и кроткій"; 12. Іоаннъ, преемникъ Луки, бывшій до поставленія духовникомъ великаго князя Всеволода Юрьевича, поставленный въ 1190-мъ г. (23 Января) и отписавшійся епископіи въ 1214-мъ г., послѣ чего постригся въ черицы въ монастырѣ Боголюбовомъ 1); 13. Пахомій, преемникъ Луки, изъ игуменовъ Ростовскаго монастыря св. Петра; бывшій духовникомъ Ростовскаго князя Константина Всеволодовича, поставленный въ томъ же 1214-мъ г. и умершій въ 1216-мъ г., весьма похваляемый лістописцемъ, какъ истинный пастырь, а не наемникъ, отличавшійся нестяжательностію, заботливостію о сиротахъ и вдовицахъ, кротостію ко всякому и исполненный книжнаго ученія; 14. Кириллъ 1-й, изъ монаховъ Суздальскаго монастыря св. Димитрія, поставленный въ томъ же 1216-мъ г., оставившій епископію и потомъ лишонный всего своего, весьма большаго, имінія въ 1229-мъ г., то немъ мы говорили выше; 15. Кириллъ 2-й, изъ игуменовъ Владимирскаго Рождественскаго монастыря, избранный 1230-мъ г., поставленный въ 1231 г. и управлявшій епархіей въ продолженіе 30 слишкомъ лѣтъ, до 1262-го г. († 21 Мая); изображается лѣтописцемъ какъ пастырь своего времени знаменитый, ничимъ же оставшій прежнихъ Ростовскихъ епископовъ, весьма учительный, собиравшій для слушанія своего ученія отъ святыхъ книгъ въ свою соборную церковь не только жителей Ростова, но и изъ окрестныхъ градъ и украсившій помянутую церковь иконами многоценными, ихъ же несть мощи и сказати, кивотами, сосудами, рипидъями и множествомъ всякихъ узорочій (обстоятельнъе о семъ скажемъ въ другомъ мъсть 2).

Епархія Ростовская обнимала область собственно Ростовскую съ соединенною съ ней Бѣлоозерскою и область Суздальскую (послѣднюю до открытія епархіи Владимирской). По имени второй области епископы Ростовскіе называются иногда Суздальскими, а по имени города Владимира, который со времени Андрея Боголюбскаго сдѣлался столицею великихъ князей и въ которомъ епископы Ростовскіе нерѣдко бывали и живали у послѣднихъ, называются также Владимирскими. Собственная область Ростовская обнимала приблизительно нынѣшнюю губернію Ярославскую, а что

<sup>1)</sup> Въ лѣтописцѣ Переяславля Суздальскаго сообщается иное противъ лѣтописи Лаврентьевской объ удаленіи Іоанна съ канедры, а именно: "того же лѣта (1214) Володимирци съ княземъ своимъ Гюрьемъ изгнаша Іоанна изъ епископьства, зане не право творяще" (Временника кн. 9, стр. 112).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ поздивйшихъ каталогахъ и синодикахъ епископы Ростовскіе перечисляются въ такомъ порядків: Өеодоръ, Өеогность, Өеодоръ, Ларіонъ, Өеогность, Өеодоръ, Леонтій чудотворецъ, Ларіонъ, Исаія чудотворецъ, Ефремъ, Несторъ, Леонъ, Лука, Іоаннъ, Пахомій, Симонъ, Киріакъ, Митрофанъ, Кирилъъ, Кирилъъ же... (изъчисла 5 посліднихъ Симонъ и Митрофанъ очевидно Владимирскіе),—такъ называемая Типографская літопись стр. 208 и Румянц. Муз. у Восток., стр. 573, col. 1 fiu.

касается до Бѣлоозерья, то его предѣлы не могутъ быть опредѣлены съ точностію: на сѣверъ отъ нынѣшней губерніи Ярославской оно простиралось не менѣе какъ по города Каргополь и Устюгъ включительно и отъ запада къ востоку имѣло протяженія не менѣе какъ отъ одного города до другаго 1), но за исключеніемъ Вологды, которая съ своей волостью, какъ мы сказали сейчасъ выше, принадлежала Новгороду. Объ области Суздальской скажемъ ниже въ епархіи Суздальской.

Кабедральнымъ соборомъ епископовъ Ростовскихъ былъ храмъ Успенія Вожіей Матери, который былъ строимъ нѣсколько разъ. Впервые его построилъ изъ дерева первый Ростовскій епископъ Өеодоръ. Этотъ деревянный храмъ, который лѣтописецъ называетъ дивною и великою церковію, якоже не было, ни будетъ, стоялъ до 1160-го г., въ которомъ сгорѣлъ. Второй храмъ, каменный, былъ заложенъ Ростовцами въ 1164-мъ г. и существовалъ весьма недолго—до 1211-го года, когда въ случившемся пожарѣ обгорѣлъ и палъ. Третій храмъ былъ заложенъ Ростовскимъ княземъ Константиномъ Всеволодовичемъ въ 1213-мъ г.

# 6. Епархія Туровская.

Туровъ, въ настоящее время мъстечко Минской губерніи, Мозырскаго уъзда, находящееся на ръкъ Припети, на половинъ разстоянія между городами Мозырью и Пинскомъ.

Княжество Туровское—область предъисторическихъ Дряговичей или Болотниковъ. По свидътельству лътописи, городъ Туровъ и княжество основаны Варягомъ Туры или Туромъ, который въ правленіе Святослава или Ольги послъ Игоря пришолъ изъ заморья вмъстъ съ другимъ Варягомъ Рогвольдомъ, основавшимъ княжество Полоцкое <sup>а</sup>). Владимиръ отдалъ Туровъ въ удълъ старшему сыну Святополку, Ярославъ также старшему сыну Изяславу. За родомъ послъдняго Туровъ и осгался, бывъ однако не ръдко отнимаемъ сторонними князьями (изъ чужихъ особенно долго владъли имъ Мономаховичи).

Въ настоящее время извъстны епископы Туровскіе: 1. Сумеонъ, 2. Игнатій, 3. Іоакимъ и 4. Георгій, упоминаемые въ одномъ изъ разсказовъ

<sup>1)</sup> Что Устюгь принадлежаль къ епархін Ростовской, изв'єстно положительно. Что Каргополь принадлежаль не къ области Новгородской, а Ростовской, видно изъ того, что Юрій Долгорукій сослаль въ него изв'єстнаго Данила заточеника. Въ Новгородское Заволочье клиньями или полосами вдавалось Ростовское Б'єлозерье очень далеко: такъ, по р'єк Ваг'є были приходы, принадлежавшіе Ростовской ка-еедр'є, ниже или с'єверн'єе Шенкурска, см. въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. 1879 г., кн. І, Акты XVII в'єка О Шеговарскомъ приход'є Шенкурскаго у'єзда, стр. 6 іп. sqq (Шеговарскій приходъ, принадлежавшій къ Ростовской епархін, въ 42 верстахъ къ с'єверу отъ Шенкурска по Ваг'є).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подъ 980 г.

о чудесахъ Бориса и Глѣба, какъ пресмствовавшіе другъ другу 1): изъ нихъ объ Іоакимѣ извѣстно по лѣтописи, что онъ поставленъ въ 1144-мъ г. и на всегда или на время изъ-за смѣны князей низведенъ въ 1146-мъ г..—этимъ приблизительно опредѣляется время жизни и остальныхъ. Затѣмъ5. св. Кириллъ, знаменитый проповѣдникъ, неизвѣстно съ какого и по какое время, и 6. Лаврентій изъ монаховъ Печерскихъ, упоминаемый подъ 1182-мъ г. 2).

Епархія Туровская обнимала княжество Туровское; но предѣлы этого послѣяняго не могуть быть опредѣлены съ особою точностью. Къ Турову, принадлежали Пинскъ, Берестіе, — нынѣшній Бресть-Литовскій, Слупкъ Клеческъ, —нынѣ Клецкъ, мѣстечко или селеніе Минской губерніи близъ границы съ Гродненской на западо-сѣверо-западъ отъ Слуцка; слѣдовательно, княжество Туровское обнимало южную большую половину нынѣшней губерніи Минской и южную часть губерніи Гродненской (и, вѣроятно, нѣкоторую сѣверную часть и губерніи Волынской: Туровская "Погорина"—область по р. Горыни).

Туровскіе Изяславичи, игравшіе весьма незначительную роль среди князей, не смотря на свое старшинство, какъ кажется, не особенно заботились о церковномъ благоукрашеніи своего родоваго стольнаго города Нѣтъ въ лѣтописяхъ совершенно никакихъ упоминаній ни о кафедральномъ храмѣ епископовъ Туровскихъ, ни вообще о какой бы то ни было церкви въ Туровѣ <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Въ словъ о Мартынъ мнисъ Туровскомъ.

<sup>2)</sup> Въ поздивишихъ каталогахъ, которымъ следуеть авторъ Исторіи іерархіи (Туровск. еп., стр. 225) и которымъ въ нашемъ случав следуетъ исторіографъ Туровской епархіи архим. Николай (Историко-статистическое описаніе Минской епархін, составленное ректоромъ Минской духовной семинарін, архимандритомъ Никимаемь, —Спб., 1864; о Туровской епархіи, предшествовавшей Минской, стр. 51 sqq) рядъ епископовъ Туровскихъ нъсколько удлиниенъ, именно: Сумеонъ, Игнатій, Іоакимъ 1-й, Георгій, Кириллъ 1-й съ 1114 по 1120 г., Іоакимъ 2-й съ 1144 г., Іоаннъ съ 1146 г., Киридъъ 2-й (пропов'едникъ), Лаврентій. Но Іоаннъ взять невзвъстно откуда (Татищевымъ II, 279), а о посвящения Кирилла 1114 г. записаво въ летописи (Лаврент.) безъ обозначения епархии ("томъ же лете поставища Кирила епископомъ") и вовсе ни откуда неизвъстно и нътъ совсъмъ никакого основанія предполагать, чтобы онъ быль именно Туровскій (первоначально предположили это о Кирилле проповеднике, неправильно относя его жизнь къ началу ХП в.). Затъмъ, несомивнио, что въ Іоакимъ, предшественникъ Георгія и Іоакимъ 1144 г. нужно видъть не два лица, а одно: какъ современникъ Георгія, упоминается князь Ярославъ Георгіевичь (въ сказанія о Мартынѣ), подъ которымъ должень быть разумбемь Ярославь Георгіевичь, внукь Святополка и правнукь Изаслава, князь Пинскій, упоминаемый въ летописи (Ипатск.) подъ 1183 г. и умершій неизвъстно когда посят; изъ этого времени жизни еп. Георгія ясно, что предшественникъ его есть Іоакимъ 1144 года.

въ настоящее время въ Туровъ четыре церкви, всъ новой постройки: Пре-

Въ Кіево-печерскомъ Патерикъ редакціи Печерскаго архимандрита Іосифа Тризны (1647—1656, см. статью Уидольского: "Іосифъ Тризны, редакторъ Патерика Печерскаго"), по рукописи Троицкой Лаврской библіотеки № 714, помъщенъ подъ заглавіемъ: "О поставленіи Туровской епископіи", будто бы данный епископіи св. Владимиромъ уставъ (лл. 73 и 74). О времени учрежденія епископіи, ся первомъ епископіъ и объ ся предълахъ въ уставъ говорится: "третіе (послѣ чего третіе, не сказано) богомоліе епископію постави(хъ) въ Туровъ въ лѣто 6513 (sic) и придахъ къ ней городы съ погосты въ послушаніе и священіе и благословеніе держати себъ Туровской епископіи: Пинскъ, Новгородъ, Городенъ, Берестье, Волковыескъ, Здитовъ, Неблестепасъ, Дубровица, Высочко, Случескъ, Копысь, Ляховъ, Городокъ, Смѣдянь, и поставихъ перваго епискупа Өому, и придахъ села, винограды, земли бортные, волости со всѣми прядатки... Святому Спасу и Святъй Богородицы".

# 7. Епархія Полоцкая.

Полочане или Полоцкіе Кривичи были, по лѣтописи, въ числѣ призвавшихъ Рюрика, который посадилъ у нихъ въ Полоцкъ своего мужа или посадника. При Святославѣ или Ольгѣ, какъ сказали мы сейчасъ выше, пришедшій изъ-за моря Варягъ Рогвольдъ основалъ въ Полоцкъ особое княжество. Но Владимиръ, женившись въ 978-мъ г. на его дочери Рогнѣдѣ, а его самого убивъ, снова присоединилъ его владѣнія ко всей остальной Руси. При своемъ раздѣленіи послѣдней на удѣлы, онъ отдалъ Полоцкъ старшему сыну отъ Рогнѣды—Изяславу. Потомки этого Изяслава, вслѣдствіе того обстоятельства, что онъ умеръ прежде отца (1001 г.), потерявшіе право въ участіи на престолъ великокняжескій и какъ бы выдѣленные и выбывшіе изъ рода, и были князьями Полоцкими (по знаменитому внуку Изяслава Всеславу—Всеславичи), прославившись главнымъ образомъ своей враждой къ роду Ярославову и своими безпокойными характерами. Съ конца XII вѣка начали покорять княжество сосѣдніе съ

ображенская, Ильпиская, Петропавловская приписная и Всёхъ Святыхъ кладбищенская (архии. Николай, стр. 275). По мёстному преданію, мощи св. Кирилла (проповёдника) должны находиться на Борисо-Глёбскомъ кладбищё (ibid. стр. 52), которое, вёроятно, на мёстё древняго епископля монастыря свв. Бориса и Глёба, бывшаго "на болоньи" (Сказаніе о мнихѣ Мартынѣ). Но едва ли вѣроятно предполагать (какъ предполагаетъ Калайдовичъ въ предисл. къ Словамъ Кирилла Туровскаго въ Памятни. Росс. Слов.), чтобы кафедра епископовъ была въ загородномъ монастырѣ; если справедливо указанное преданіе, то въ немъ должна быть полагаема только усыпальница епископовъ. Въ XVI вѣкѣ кафедральнымъ соборомъ епископовъ Туровскихъ была церковь Успенія Божіей Матери, см. Записокъ Акад. Н. т. XXII, кн. 1, приложж. стр. 135 fin.

запада Литовцы, а въ половинъ XIII въка (между 1239-мъ и 1262-мъ гг.. cfr Соловъева т. III, 4-го изд. стр. 216 fin.) оно и совсъмъ прекратило свое существованіс, бывъ покорено главнымъ образомъ этими Литовцами, а отчасти—явившимися въ устьи Западной Двяны Меченосцами.

Извъстны въ настоящее время епископы Полоцкіе: 1. Мина, изъ монаховъ Кіевопечерскихъ, поставленный 13 декабря 1104-го г., умершій 20 Іюня 1116-го г., 2. Илія, упоминаемый до 1128-го г. 1), 3. Козма, поставленный въ 1143-мъ г., 4. Діонисій, поставленный до 1169-го г. 2) и умершій въ 1183-мъ г., 5. Николай Грекъ, поставленный сначала митрополитомъ Никифоромъ въ Ростовъ, но тамъ не принятый великимъ княземъ Всеволодомъ Юрьевичемъ и переведенный митрополитомъ въ Полоцкъ на мъсто Діонисія, 6. Не названный по имени, упоминаемый подъ 1218-мъ г.,—по всей въроятности тотъ же Николай 2), 7. Алексъй, упоминаемый подъ 1231-мъ г.

Княжество Полодкое обнимало пынѣшнюю губернію Витебскую, сѣверную половину губерніи Минской по г. Минскъ включительно, весьма вѣроятно — заднѣпровскую часть губерніи Могилевской и, можетъ быть. нѣкоторую небольшую часть губерніи Виленской.

Канедральнымъ соборомъ епископовъ Полоцкихъ была церковь св. Софіи <sup>4</sup>), о которой въ Словѣ о полку Игоревомъ читается: "въ Полотскѣ позвонища заутренюю рано у святыя Софеи въ колоколы" <sup>5</sup>).

### 8. Епархія Тмутараванская.

Княжество Тмутараканское, разъяснять весьма темный вопросъ о началь котораго до насъ не относится, находилось на полуостровъ Тамани, отдъляющемъ вмъсть съ противолежащимъ Керченскимъ полуостро-

<sup>1)</sup> Въ житін Евфросинін Полоцкой (которое читается въ Степенной книгѣ I. 269, а исправнѣе напечатано въ Памятникахъ *Кушелева-Безбородки* IV, 172). Овъ упоминается при князѣ Борисѣ Всеславичѣ, а сей послѣдній † 1128 г.

<sup>2)</sup> Діонисій быль епископомъ Полоцкимъ при отправленіи преп. Евфросивій въ Іерусалимъ (ibid. стр. 177, col. 2), а Евфросинія отправилась до 1169 г., нбо при патр. Константиноп. Лукъ Хрпзовергъ, который 1156—1169.

<sup>3)</sup> Въ Лаврент. лът. подъ 1218 г.: "того же лъта приде епископъ Полотъский изъ Цесараграда къ великому князю Костантину Володимерь... и принесе ему етеру часть отъ страстій отъ Господень" и пр. "Володимерь" туть значить: въ городъ Владимиръ, но нъкоторыя лѣтописи (такъ называемая Тверская) и въ стъдъ за ними нъкоторые изслѣдователи (въ томъ числѣ Строест въ Спискахъ) описочне разумѣють это "Володимерь" какъ собственное имя епископа. Епископа съ именемъ Владимира въ періодъ домонгольскій не могло быть, ибо пока св. Владимиръ равноапостольный не быль причисленъ къ лику святыхъ, имя Владимира было наъроднымъ, но не было церковнымъ.

Житіе Евфросинія.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) По изд. въ Рускк. Достопп. III, 200.

вомъ Крыма Азовское море отъ Чернаго. Владимиръ отдалъ его въ удълъ сыну своему Мстиславу, который въ 1024 г. овладелъ половиной Руси по Дибпръ и перешелъ въ Черниговъ, а въ 1036 г. умеръ, не имъя наслъдниковъ и оставивъ всв свои владенія Ярославу. При новомъ разделеніи Россін на удёлы симъ последнимъ, Тмутаракань присоединена была къ княжеству Черниговскому, которое досталось его второму сыну Святославу, пославшему сидеть въ ней своего сына Глеба. У Глеба въ 1064 г. отнялъ Тмутаракань Ростиславъ Владимировичъ, внукъ Ярославовъ отъ его старшаго сына, умершаго прежде него самого, Владимира Новгородскаго. Послѣ смерти Ростислава (1066 г.) князья Черниговскіе снова возвратили себъ Тмутаракань, отнявъ ее у малолътнихъ дътей перваго, и тамъ сълъ княжить брать Глебовъ - Романъ. После смерти Святослава (1076 г.), когда его сыновья были лишены удвловь, здесь имель убежище и другой его сынъ Олегь. Въ 1079 г., когда Романъ былъ убить, а Олегь былъ заточенъ въ Грецію, великій князь Всеволодъ посадиль въ Тмутаракани своего посадника. Въ 1081 г. ее отняли у последняго выросшіе дети Ростислава, а въ 1083 г. отнялъ ее у нихъ возвратившійся изъ заточенія вышеупомянутый Олегь, который и княжиль въ ней 11 лъть до 1094 г., когда успълъ возвратить себъ Черниговъ. На семъ кончается исторія Тмутараканскаго княжества 1).

Выше, говоря о распространеніи христіанства во всей Руси, мы ничего не сказали объ этомъ отдаленномъ лоскуть Русскихъ владвній по той простой причинь, что ничего невозможно сказать. Если населеніе княжества составляли, какъ это наиболье въроятно предполагать, остатки тъхъ Руссовъ Таврическихъ, о которыхъ мы говорили выше, то должно будеть думать, что христіанство было у нихъ еще до Владимира, оставлясь отъ того, насажденнаго при императорь Михаиль III и патріархъфотіи, христіанства, о которомъ мы говорили тамъ же. Если же это населеніе состояло изъ Кавказскихъ инородцевъ, имъя Русскихъ, приходившихъ изъ Россіи, только владътелями и правителями, то слъдуетъ предполагать, что съ введеніемъ его между ними такъ же не торопились, какъ между тъми же инородцами и во внутренней Россіи во Относительно начала епархіи Тмутараканской, какъ говорили мы выше, мы считаемъ въ-

<sup>1)</sup> Первоначальный літописець, писавшій между 1111 и 1116 годами, даеть знать, что въ его время Русскіе еще владіли Тмутараканью, ибо о Козарахъ, которыми Русскіе владіли вмісті съ Тмутараканью (и изъ Тмутаракани), онъ говорить, что послідніе влідіють ими до днешняго дне (во введенін, Лаврент. літ 2 издстр. 16).

<sup>2)</sup> Мстиславъ, въ 1024 г. пришедшій изъ Тмутаравани и побъдившій Ярослава, имъль въ своемъ войскъ многихъ Съверявъ; изъ этого какъ будто слъдуеть заключать, что въ Тмутаракани была болье или менье многочисленная колонія Русскихъ Съверянскаго племени.

роятивишить то, что она не учреждена Владимиромъ или послъ него. а существовала еще до нашего крещенія, представляя собою ту епископів-Русскую, которая учреждена была у Руссовъ Таврическихъ патр. Фотіемъ и импер. Михаиломъ. Если же усвоять ея открытіе нашимъ князьямъ послъ нашего крещенія, то всего въроятиве будеть приписывать его Владимиру, а во всякомъ случав единственно ввроятнымъ-или ему или сыну его Мстиславу, ибо думать это о комъ-нибудь изъ последующихъ князей не представляется ни малъйшей въроятности. Свъдънія наши объ епвскопствъ Тмутараканскомъ пока весьма немногочисленны; читаемыя въ Патерикъ Печерскомъ, они состоятъ въ томъ, что монахъ Печерскаго монастыря Николай, подвизавшійся при игумент Никонт (1078—1088). быль потомь епископомь Тмутараканскимь 1). Мстиславь, съ призываниемь Божіей Матери поб'єдившій въ 1022 г. на единоборств'ь Касожскаго князя Редедю, построиль въ честь Ен въ городъ Тмутаракани каменный храмъ. при которомъ, въроятно, и была канедра Тмутараканскихъ епископовъ 2). Сейчасъ помянутый Никонъ, игуменъ Печерскій, до игуменства преп. Өеодосія на время удалявшійся изъ своего монастыря на островъ Тмутаракань, по свидетельству Нестора въ житіи преп. Өеодосія, построилъ близь одноименнаго съ нимъ стольнаго города монастырь св. Богородицы, который быль монастыремь славнымь и составляль прикладь въ монастырь Печерскій.

Городъ Тмутаракань находился не на самомъ мѣстѣ нынѣшняго города Тамани, а близъ него (на его мѣстѣ была турецкая крѣпостъ, носившая тоже имя Тамани и лежащая теперь въ развалинахъ). Областъ Тмутаракань, греческая—Таматарха, по Константину Порфирогениту, отдѣлялась отъ сосѣдней Зихіи (Чихіи или Черкессіи, см. у Аделуна въ Обозрѣніи путешественниковъ по Россіи № 24, Джорджіо Интерніано послѣ 1450 г.) рѣкою Укрухъ (Ойкройх, De administr. imp. с. 42, ed. Bonn. р. 181); а рѣка Укрухъ есть нынѣшняя Кубань, см. Дорна Каспій, стр. 330 (рѣка Укрухъ, по Константину Порфирогениту, находилась въ 18 или 20 миляхъ отъ города Таматархи, а 18 миль онъ полагаеть между городами Воспоромъ или нынѣшней Керчью и Таматархой или Таманью,—ibidd., что по измѣренію князя Глѣба Святославича, произведенному въ 1068 г., равняется 14,000 саженямъ или 23 верстамъ, см. Срезневск. Древніе памятники русск. письма и языка. стр. 15, соl. 1, и Палеографію, стр. 133).

Послѣ того, какъ кончилось наше владычество надъ Тмутараканы. въ ней смѣнили нашихъ русскихъ епископовъ епископы греческіе (при импер. Андроникѣ Старшемъ, 1283—1328, или передъ нимъ епархія Тму-

<sup>1)</sup> У Симона въ предисловіи, у Поликарпа въ повъсти о Никить Затворинь т.

<sup>2)</sup> Въ церкви этой по такъ называемой Тверской льтописи погребенъ Ростиславъ Владимировичъ Новгородскій, отравленный Греками въ Тмутаракани въ 1066 г.

тараканская была соединена съ Зикхійской, — у Рами и П. V, 494; смеще Acta Patriarchat. Constantinop. Миклошича, ища по Index'у подъ слл. Μάτραχα и Ζηκχία).

Разсказъ о жителяхъ Тмутаракани (Матрики) и объ ихъ полухристіанствъ—полунзычествъ венгерскаго монаха Юліана 1235—37 г. см. въ Запискахъ Одесск. Общ. Ист. и Древн. кн. V, стр. 999, соl. 1 ("Всъ мужчины, говоритъ Юліанъ, голову брѣютъ совсѣмъ, а бороды отращиваютъ съ нѣкоторымъ щегольствомъ, исключая людей знатныхъ, которые възнакъ благородства оставляютъ немного волосъ надълѣвымъ ухомъ, обривъ всю голову". Это напоминаетъ слова діакона Льва Калойскаго о Святославѣ, что "голова у него была совсѣмъ голая, но только на одной ея сторонѣ висълъ локонъ волосъ, означающій знатность рода" (при обритой впрочемъ бородѣ и однихъ только большихъ усахъ),—кн. ІХ, § 11).

## 9. Епархія Переяславская.

Переяславль Русскій или Кіевскій принадлежить къ числу древнѣйшихъ или первоначальныхъ нашихъ городовъ, между которыми въ южной Руси онъ занималъ третье мъсто послѣ Кіева и второе послѣ Чернигова  $^1$ ). Онъ находится на здѣшней или Московской сторонѣ Днѣпра, въ разстояніи отъ него  $8^1/_2$  версть, на соединеніи рѣкъ Альты и Трубежа, въ  $94^1/_3$ верстахъ къ юговостоку отъ Кіева, и есть въ настоящее время уѣздный городъ Полтавской губерніи.

При св. Владимиръ Переяславль быль за великимъ княжениемъ, а Ирославъ отдаль его въ удъль третьему и любимому сыну своему Всеволоду, въ родъ котораго онъ постоянно и оставался.

Мы говорили выше, что въ правленіе Владимира и при Ярославъ до построенія св. Софіи Кіевской въ Переяславль имъли пребываніе митрополиты Русскіе. Когда они переведены были въ Кіевъ, на ихъ мъсто остались въ Переяславль епископы, которые или, по крайней мъръ, нъкоторые между которыми въ первое время также назывались митрополитами
и которые въ южной Руси, какъ кажется, были послъ митрополита первыми по степени (см. впрочемъ выше). Изъ епископовъ Переяславскихъизвъстны: 1. Петръ, упоминаемый подъ 1072 г., 2. Николай, изъ монаховъ Печерскихъ, упоминаемый Симономъ въ посланіи къ Поликарпу передъ слъдующимъ Ефремомъ, 3. Этотъ Ефремъ, каженикъ или скопецъ,
также изъ монаховъ Печерскихъ, до монашества бывшій бояриномъ и

<sup>1)</sup> Літопись подъ 907 г. о походії Олега на Грековъ и договоръ съ Греками Игоревъ (а разсказъ о построеніи Владимиромъ Переяславля въ 992 г. въ память побіды надъ Печенізами есть легенда, записанная літописцемъ вслідствіе запамятованія имъ того, что говорить онъ о Переяславлії выше. Легенда эта опровергается и тімъ, что не поздніе 991 г. поселень быль въ Переяславлії митрополить).

главнымъ домоправителемъ у великаго князя Изяслава, пришедшій однимъ изъ первыхъ къ преподобному Антонію, уходившій на нѣкоторое время въ Константинополь, где жиль въ одномъ изъ монастырей и оттуда виведенный на канедру Переяславскую, поставленный и скончавшійся неизвъстно когда, но упоминаемый подъ 1089 и подъ 1091 годами. Этотъ именно Ефремъ между епископами Переяславскими называется митрополитомъ; преп. Несторъ въ житін Өеодосія пишеть: "Ефремъ каженикъ отъиде въ Константинь градъ и ту живяще въ единомъ монастыри, послъ же изведенъ бысть и въ страну сію и поставленъ бысть митрополитомъ въ городъ Переяславлъ". Что Ефремъ не былъ однако дъйствительнымъ интрополитомъ, а, будучи епископомъ Переяславскимъ, только носилъ имя мнтрополита, объ этомъ мы говорили выше. О дъятельности сего Ефрема въ лътописи подъ 1089 г. записано: "въ се же лъто священа бысть церкы святаго Михаила (Переяславьская) Ефремомъ митрополитомь тоя церкы, юже бъ создалъ велику сущу, бъ бо преже въ Переяславли митрополья, и пристрои ю великою пристроею, украсивъ ю всякою красотою, церковными сосуды. Сій бо Ефремъ біз скопець, высокъ тіломъ; біз бо тогда многа зданья въздвиже: докончавъ церковь святаго Михаила, заложи церковь на воротёхъ городныхъ во имя святаго мученика Өедора, и посемь святаго Андрея у церкве оть вороть и строенье баньное (камено), сего же не бысть преже въ Руси; и градъ бъ заложилъ каменъ, отъ церкве святаго мученика Өедора (и украси городъ Переяславьскій зданіи церковными и прочими зданьи)". Бывшій бояринъ и главный домоправитель великокняжескій Ефремъ могъ быть человъкомъ богатымъ, отсюда и его средства на сейчась помянутыя постройки. Своимъ великимъ усердіемъ къ пользѣ общественной Ефремъ долженъ быль съ одной стороны заслужить благодарность, а съ другой славу; очень можеть быть, что поэтому, будучи преемникомъ митрополитовъ по мъсту, онъ и пользовался почетнымъ титуломъ митрополита. Строенье баньное Ефремово приводить изследователей въ недоумъніе и заставляеть ихъ дълать разныя предположенія. Но несомивнио, что подъ строеньемъ баннымъ нужно разумвть именно строенье банное или общественныя бани и болье ничего. Въ Костантинополь, въ которомъ некоторое время жилъ Ефремъ, общественныя бани, какъ извъстно, составляли чрезвычайно важную принадлежность общественнаго быта и общественнаго комфорта и были весьма многочисленны. Эти Константинопольскія бани и захотвль Ефремь перенесть въ Россію. Затрулняются темь, что епископь нашель удобнымь заниматься такимь деломь, какъ строеніе бань. Но для тогдашняго времени въ этомъ не было ничего неестественнаго и страннаго. Такъ какъ люди должны входить въ храмы, особенно для принятія таинства причащенія, въ возможной тілесной чистоть, то у христіань съ очень древняго времени образовался взглядь на бани, какъ на ивчто дополняющее церкви, какъ на ивчто къ нимъ прибавочное. А по этой причинъ съ очень древняго времени вошло въ обычай строить бани при самыхъ церквахъ, въ церковныхъ оградахъ. Константинъ Великій построилъ бани при знаменитомъ Константинопольскомъ храмъ св. апостоловъ 1) (служившемъ, начиная съ него, усыпальницею для императоровъ, т. е. бывшемъ темъ же, что нашъ Архангельскій соборъ), а императоръ Өеодосій Великій въ одномъ изъ своихъ указовъ причисляеть бани, находившіяся при церквахь, въ ихъ оградахь, къ такимь церковнымъ зданіямъ, на которыя распространяется право убъжнща 3). Какъ сейчасъ указанный взглядъ на бани, такъ и самыя бани при церквахъ продолжали въ Костантинополъ существовать и во времена Ефрема въ XI въкъ. Изъ этого ясно, что и онъ — епископъ, построивщій бани, въроятно, при своемъ соборномъ храмъ, сдълалъ дъло для своего времени нисколько не странное и не предосудительное, а только знаменитое 3). Послѣ Ефрема: 4. Симеонъ, бывшій при Владимирѣ Мономахѣ 4), 5. Лазарь, поставленный 12 Ноября 1104 г., умершій 16 Сентября 1117 г., 6. Сильвестръ, преемникъ Лазаря, поставленный 1 Января 1118 г., въроятно изъ игуменовъ Кіево-Михайловскихъ и тотъ самый, которому принадлежить извъстная приписка въ лътописи подъ 1110 г., умершій 12 Апрыя 1123 г.: 7. Маркъ или Маркеллъ (въ Никон. литоп. — Макарій), изъ нгуменовъ Переяславскаго Іоанновскаго монастыря, поставленный 4 ()ктября 1125 г., умершій 6 Января 1134 г., 8. Евфимій, поставленный въ 1141 г. <sup>5</sup>), упоминаемый подъ 1149 г., 9. Василій, поставленный въ 1157 г., 1) 10. Павелъ, присланный великимъ княземъ Всеволодомъ изъ Вла-

<sup>1)</sup> Euseb. H. E. VI, 59.

<sup>2)</sup> Cod. Theod. Lib. IX. Tit. XLV, § 4; cfr. y Paliu H II. II, 482, 537 H 538.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О баняхъ при церквахъ см. Бингама vol. III, р. 273 fin., Мартинън Dictionnaire des antiquités chrétiennes подъ словомъ Bains,—2-о bains liturgiques, и вообще въ археологическихъ книгахъ. Въ частности, объ императорской банъ при Влахернской церкви, въ которой императоры мылись съ особенной, весьма люболытной, церемоніей, Const. Porphyrog. De ceremonn. Lib. II, сар. 12. Случалось, что бани находились не только при церквахъ, но даже подъ самыми церквами, въ ихъ нижнихъ этажахъ, см. наприм. въ греческихъ Минеяхъ и въ Синаксаристь Никодима подъ 31 Августа: повъстнованіе о возобновленіи храма Богородицы въ пристани (неоріи).

<sup>•)</sup> Дополн. къ Акт. Ист. I, 7 fin.

<sup>5)</sup> У протоіер. Д. Юзефовича въ статьѣ: "Іерархія Переяславско-Полтавской спархін", помѣщенной въ Полтавскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ 1863 г., № 14 и слѣд., между Сильвестромъ и Евфиміемъ: Николай 2-й, Іоаннъ 1-й 1123—1126, Макарій (Маркъ) 1126—1134, Маркелъ 1134—1135.

<sup>•)</sup> Воскресенск. лёт. въ Собр. лётт. VII, 66 (по выпискамъ изъ лётописей у Кирамзина. къ т. II прим. 381, — въ 1156 г. Вёроятно, былъ поставленъ въ епископы изъ какихъ-нибудь слишкомъ малыхъ по мірскому происхожденію или же изъ слишкомъ молодыхъ возрастомъ людей, пбо,—что по отношенію къ епископамъ мы знаемъ за единственный примёръ, называется уменьшительно Васильцемъ: "поставленъ бысть епископъ Василецъ Переяславлю").

димира въ 1198 г., 11. Симеонъ, убитый Татарами при взятіи Переяславля въ 1239 г.

Со времени Ярослава до начала XII вѣка къ Переяславскому удѣлу принадлежала область Ростовско-Суздальская съ Бѣлозерьемъ, но на эту область не простиралась власть епископовъ Переяславскихъ, ибо тамъ при Владимирѣ, когда Ростовъ составлять особый удѣлъ, учреждена была своя епископія. Неизвѣстно, съ какого времени до сороковыхъ годовъ XII вѣка къ епархіи Переяславской принадлежалъ удѣлъ Смоленскій, о чемъ обстоятельнѣе скажемъ ниже подъ епархіей Смоленской. Собственное Переяславское княжество было весьма не велико. Его составляла сѣверозападная половина нынѣшней Полтавской губерніи, между граниней губерніи Черниговской и рѣкою Сулой, а за послѣднею была ненаселенная степь, — почти непрестанно въ періодъ домонгольскій стучавшее браннымъ оружіемъ поле Половечское.

Каеедральнымъ соборомъ епископовъ Переяславскихъ былъ храмъ архангела Михаила. Первоначально, по всей въроятности, онъ былъ деревянный: въ 1089 г. епископомъ Ефремомъ былъ построенъ каменный в для своего времени великолъпный, о чемъ свидътельство мы привели выше. Въ 1124 г., т. е. черезъ 35 лътъ, храмъ Ефремовъ упалъ и на его мъсто неизвъстно къмъ построенъ новый, разрушенный потомъ Татарами 1) (храмъ Михайловскій въ качествъ городскаго собора существуетъ въ Переяславлъ до настоящаго времени, но его нынъшняя постройка конца XVII въка).

# 10. Епархія Юрьевская.

Юрьевъ Кісвскій, въ настоящее время не существующій, находившійся на рѣкѣ Роси, впадающей въ Днѣпръ съ правой или Кісвской стороны немного ниже Канёва, построенъ быль Ярославомъ, вѣроятно, въ 1032-мъ г. <sup>2</sup>). Въ 1095-мъ г. онъ быль выжженъ Половцами и его прибъжавшіе въ Кісвъ жители были поселены въ новомъ городѣ—Святополчѣ. который приказаль построить тогдашній великій князь Святополкъ Изяславичъ на Вытичевѣ или Витичевѣ холму, что на Днѣпрѣ ниже Кісва верстъ на 60 <sup>3</sup>), но въ 1103-мъ г. Юрьевъ былъ снова построенъ. Кончилъ онъ свое существованіе, вѣроятно, въ нашествіе Монголовъ.

<sup>1)</sup> Ипатек. летоп. подъ симъ годомъ.

<sup>2)</sup> Подъ которымъ говорится въ лѣтописи: "Ярославъ поча ставити городы по Рьси". Г. Похилевичъ въ сочинении: Сказанія о населенныхъ мѣстностяхъ Кіевской губернін, Кіевъ, 1864, видитъ древній Юрьевъ въ нынѣшнемъ мѣстечкѣ Бѣлая перковь; но другіе склоняются къ тому, чтобы видѣть его въ городищѣ Райгородъ, находящемся не далеко отъ Роси ниже Бѣлой перкви (предполагая, что Райгородъ изъ Юрай, Юрій городъ), см. въ сентябрьско-октябрьской книжкѣ Кіевской Старины 1883 г. статью М. Андреевскаю: "Лѣтописный Юрьевъ на Роси".

э) Витичевъ холмъ между Триполемъ и Стайками,—Книга большему чертежустр. 92 fin.

Къмъ именно была учреждена епархія Юрьевская до 1072-го г., когда въ первый разъ упоминается ея епископъ, положительно неизвъстно, но наиболье въроятное, что самимъ строителемъ города Ярославомъ. Причиной ея учрежденія необходимо считать одну изъ тъхъ причинъ, которыя заставили Владимира учредить епархію Бългородскую, именно—чтобы дать въ немъ митрополиту викарія и при этомъ частнъе, чтобы, давая въ немъ митрополиту втораго викарія, доставить ему возможность совершать посвященія архіерейскія безъ призыва другихъ архіереевъ.

Въ настоящее время извъстны епископы Юрьевскіе: 1. Михаилъ, упоминаемый подъ 1072-мъ и 1073-мъ годами, 2. Антоній, упоминаемый подъ 1089-мъ г. ¹), 3. Маринъ, изъ монаховъ Печерскихъ, упоминаемый подъ 1091-мъ и 1095-мъ гг. ²), 4. Даніилъ, поставленный 6 Января 1114-го г., умершій 9 Сентября 1121-го года, 5. Демьянъ, упоминаемый подъ 1147-мъ и 1154-мъ годами (подъ послъднимъ Канёвскій), 6. неизвъстный по имени, упоминаемый подъ 1184-мъ г., 7. Адріанъ, поставленный въ 1190-мъ г. въ епископы Бългородскіе, а подъ 1197-мъ г. называемый Бългородскимъ и Юрьевскимъ, т. е. въроятно правившій епархіей Юрьевской временно 8. Алексъй, упоминаемый передъ 1225-мъ г. ³), 9. неизвъстный по имени, упоминаемый подъ 1231-мъ г.

Епархія Юрьевская, нёть сомнінія, была весьма невелика и простиралась не столько къ сіверу, гді долженствовала быть епархія самого митрополита или епископа Бізгородскаго, сколько къ югу, въ начинавшіяся тогда почти непосредственно за Юрьевымъ безконечныя partes infidelium. Впрочемъ, изъ того обстоятельства, что одинъ епископъ Юрьевскій называется Канёвскимъ (Демьянъ), слідуетъ, что на сіверъ она простиралась по крайней мірів включительно по г. Канёвъ.

Канедральнымъ соборомъ епископовъ Юрьевскихъ былъ храмъ св. Георгія, конечно, построенный Ярославомъ въ честь своего ангела, ибо въ греческихъ каталогахъ епархія Юрьевская называется δ άγιος Γεώργιος εἰς τὸν Ρῶσον ποταμόν,—святый Георгій на рѣкѣ Роси (*Рами* и *II*, V, 486).

<sup>1)</sup> Въ Патерикъ Печерск., въ повъствовани Симона о святой трапезъ и объ освящени великой церкви.

<sup>2)</sup> Въ разсказъ кътописи объ освящени въ 1091 г. Печерской церкви, какъ онъ (разсказъ) читается въ нъкоторыхъ спискахъ Патерика Печерскаго, говорится, что на освящении церкви присутствовали епископы "Маринъ Юрьевскій, Антоній Пороскій", см. 1-е изд. Лаврент. кът., приложж. стр. 266. Епископъ Пороскій, т. с. епископъ области, лежавшей по р. Роси, есть тоть же Юрьевскій, такъ что въ разсказъ по указаннымъ спискамъ вмъстъ съ дъйствительно бывшимъ тогда Мариномъ ставится и его предшественнивъ Антоній (Авторъ Исторіи іерархіи изъ епархіи Пороской дълаетъ епархію Порожскую или при Днъпровскихъ порогахъ,—224).

в) Симономъ въ Патерикъ, во введении.

### 11. Епархія Смоленская.

Ярославъ, при своемъ дёленіи Россіи на удёлы, отдаль область Смоленскую своему четвертому сыну Вячеславу, послё смерти котораго въ 1057-мъ г. она отдана была его брату Игорю, переведенному изъ Владимира Волынскаго; послё смерти сего послёдняго въ 1060-мъ г., она сначала подёлена была тремя оставшимися Ярославичами (Поюдикъ, Древн. Ист. І, 417), а потомъ (не позднёе 1076-го г.) досталась младшему изъ нихъ Всеволоду Переяславскому, въ родё котораго, образовавъ изъ себя особое княжество, и осталась на послёдующее время (линія—Ростиславичи).

Не знаемъ, къ какой епархіи принадлежала область Смоленская до ея поступленія въ родъ Всеволодовъ, но съ сего времени она стала принадлежать къ епархіи Переяславской. Впрочемъ, князья Смоленскіе скоро возъимѣли мысль учредить у себя особую епископію, именно—таковую мысль возъимѣль второй же князь Мстиславъ Владимировичъ. Не успъвъ почему-то осуществить ее самъ, онъ завѣщалъ ее своему сыну Ростиславу, который и осуществиль ее, по совѣту съ митрополитомъ Михаиломъ, въ 1137-мъ г. ¹).

Первымъ епископомъ Смоленскимъ былъ Мануилъ скопецъ, родомъ Грекъ, "пѣвецъ гораздый", который пришелъ изъ Греціп самъ-третей къ отцу Ростиславову Мстиславу и который, правивъ очень долго, умеръ не-извѣстно когда послѣ 1168-го г.

Въ одномъ Требникъ XVI въка, принадлежавшемъ Смоленской каеедръ, рядъ епископовъ Смоленскихъ послъ Мануила, по всей въроятности, полный и правильный, перечисляется слъдующимъ образомъ: Константинъ, Симеонъ, Игнатій, Лазарь, Аванасій, Іоаннъ, Діонисій... (и такъ далъе до XVI въка) <sup>2</sup>. Изъ нихъ—Константинъ упомин. подъ 1180-мъг., Симеонъ подъ 1197-мъ г. <sup>3</sup>), Игнатій подъ 1206-мъ г., Лазарь, какъ уже находившійся на покоъ, подъ 1225-мъ г. <sup>4</sup>).

¹) Лаврент. и Ипатск. лѣтопп. подъ 1137 годомъ и Уставная грамота Ростислава Смоленской епископін въ Дополн. къ Акт. Ист. т. І, № 4 стр. 5. Подъ 1101 г. въ Ипатской лѣтописи читается: "въ се же лѣто Володимеръ заложи церковь у Смоленьскѣ святоѣ Богородицѣ камяну епископью": но это значить не то, что въ Смоленскѣ была епископія уже до 1101 г., какъ думають нѣкоторые, а то, что слово "епископью" прибавлено въ лѣтописи позднѣйшими переписчиками. Время учрежденія Смоленской епископіи, извѣстное изъ оффиціальнаго акта, не можеть подлежать сомнѣнію.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Описаніе Славв. Рвпп. Сунод. Библіот. Горск. и Невостр., Отд. ІІІ ч. І. № 377, л. 226 обор., стр. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Татишева, III, 325,—Спмонъ.

<sup>4)</sup> Патер. Печерск. Симона, введеніе; объ Игнатін и Лазарѣ cfr Житіе Аврамія Смоленск. въ Правосл. Собесѣдн. 1858 г., кн. 3. Авторъ Исторіи іерархіи, 160, не ладно говорить о началѣ епископіи Смоленской и ся первыхъ епи-

Канедральнымъ храмомъ епископовъ Смоленскихъ была церковь Успенія Божіей Матери, которую въ 1101-мъ г. Владимиръ Мономахъ заложилъ каменную.

Древнюю область Смоленскую составляла нынёшняя губернія Смоленская, съ присоединеніемъ къ ней: отъ губерніи Псковской уёзда Торопецкаго, отъ губерніи Тверской уёздовъ Осташковскаго и Ржевскаго и отъ губерніи Московской уёзда Можайскаго.

# 12. Епархія Галичская.

Отделенная отъ епархіи Владимиро-Волынской, некоторое время обнимала целую область Галицію, о которой мы поэтому и скажемъ.

Въ настоящее время Галиціей называется та пограничная съ Россіей часть владеній Австрійской имперіи, которая досталась ей оть бывшаго королевства Польскаго при разділахъ этого послідняго и которой нынъшнія границы опредълены на Вънскомъ конгрессь 1815-го г. Эта Австрійская Галиція не совстви совпадаеть своими предълами съ древней Русской областью того же имени: съ одной стороны она меньше ея, потому что Австрія владъеть не сполна всей древней Галиціей, съ другой стороны больше ея, потому что въ составъ нынёшней Австрійской Галиціи входить нівкоторая часть и собственной Польши (Малая Польша). Древняя собственно Русская Галиція обнимала-во-первыхъ, около четырехъ пятыхъ нынёшней Австрійской Галиціи, имея на западё и северо-западе границей сначала отъ Карпатъ, ръку Вислоку (но не Вислокъ) до половины теченія, до г. Бржостека, а потомъ черту, проведенную съ Вислоки на Санъ въ томъ пунктв, гдв последній на некоторое время становится границей Австріи отъ Россіи 1),—во-вторыхъ, юговосточный уголъ нашего царства Польскаго, именно восточную большую половину губерніи Люблинской (по чертв, проведенной съ сввера на югъ почти мимо самаго города Люблина, но не захватывая его).

Галиція, самими Русскими жителями ея называемая не Галиціей, а Галичиной <sup>2</sup>), по предположеніямъ Шафарика первородина Славянъ въ Европъ,

скопахъ, слѣдуя позднѣйшимъ каталогамъ. Что касается до св. Меркурія Смоленскаго, будто бы преемника Симеонова, который упом. подъ 1197 г., почивающаго въ Кіевскихъ Антоніевыхъ пещерахъ, то его существованіе, неизвѣстно на чемъ основанное, весьма и совершенно сомнительно (можно предполагать, что какимъ либо образомъ превращенъ въ епископы извѣстный св. Меркурій, воинъ-богатырь, мученикъ Смоленскій, который, по сказанію о немъ, въ 1239 г. спасъ Смоленскъ отъ Татаръ).

<sup>1)</sup> О древней, значительно дале на западъ простиравшейся, чёмъ теперь, и именно той, которую мы указали, границё Русскихъ поселеній въ Галиціи, см. у Д. Зубрицкаю въ брошюръ: Granzen zwischen der russischen und polnischen Nation in Galizien. Lemberg, 1849.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cfr *Карамз.* III, 79.

передъ началомъ и въ началѣ нашей исторіи была обитаема племенами: Тиверцами на Днѣстрѣ ¹), Бужанами на западномъ Бугѣ ²), Дулебами на западъ отъ Бужанъ ²) и Хорватами и Сербами,—остатками отъ тѣхъ Хорватовъ и Сербовъ, которые переселились за Дунай въ Иллирикъ, на западъ и когозападъ отъ Тиверцовъ а). Не знаемъ, представляла ли изъ себя Галиція передъ началомъ нашего государства объединенное цѣлое; вѣроятиѣсъ что нѣтъ, но какъ бы то ни было, будучи населена нѣсколькими племенами, она не имѣла одного общаго имени: лѣтописецъ, говоря о ней подъ правленіемъ Владимира и Ярослава, употребляетъ названіе Червенскіе города, которое заимствуеть отъ одного изъ городовъ—Червена ъ), въ настоящее время не существующаго и находившагося гдѣ-то на югѣ отъ Холма в). Общее названіе Галиція получила много спустя времени послѣ

<sup>1)</sup> Лѣтописецъ говорить о Тиверцахъ вмѣстѣ съ Улучами (Угличами): "Улучи и Тиверцы сѣдяху по Днѣстру, присѣдяху къ Дунаеви, бѣ множество ихъ, сѣдяху бо по Днѣстру оли до моря". Такъ какъ въ числѣ данниковъ Олега и Игоря упоминаются (подъ 907 и 944 гг.) Тиверцы, но не упоминаются Улучи (сfr подъ 885 г.), то мы полагаемъ, что первые сидѣли сѣвернѣе, а вторые южнѣе.

<sup>2)</sup> Городовъ Бужсвъ, находящійся на верхнемъ западномъ Бугѣ и упоминаемый въ лѣтописи въ первый разъ подъ 1097 г., можетъ быть, быль ихъ центральнымъ мѣстомъ или столицей.

в) Въ нынѣшней уніатской епархіи Львовской, какъ мы нашли по ея Шематизму, есть три селенія съ именемъ Дулибы: въ деканатѣ или благочиніи Ходоровскомъ, на югь отъ Львова, по сю или сѣверную сторону Днѣстра, въ деканатѣ Стрыйскомъ—города Стрыя, на р. Стрыѣ, и деканатѣ Чёртковскомъ—г. Чёрткова на р. Серетѣ.—Въ періодъ домонгольскій болѣе или менѣе принадлежала Галиців еще Молдавія, составлявшая по отношенію къ ней то, что послѣ по отношенію къ Москвѣ составляла степь Донская,—пріють для ея желавшей казаковать вольницы (называвшейся по главному гнѣзду своему,—городу Берладу (Бырлату), берладинками,—Карамз. П, 175 и прим. 285, также "выгонцами",—Ипатск. лѣт. подъ 1224 г., 2 изд. стр. 496 нач.).

<sup>•)</sup> О Хорватахъ и Сербахъ, оставшихся за Карпатами после переселенія ихъ сородичей въ Иллирикъ и называвшихся собственно Белохорватами и Белосербами, Констант. Порфирог. De administr. imper. cc. 30 и 31. Этихъ Хорватовъ и Сербовъ разумѣетъ наша лѣтопись, когда говоритъ во введеніи: "а се ти же Словени—Хорвате Беліи и Серебь". О первыхъ она упоминаєть еще разъ во введеніи ("и живяху въ мирѣ Поляне... Вятичи и Хорвате") и затѣмъ подъ годами 907 и 992. Древнихъ Галицкихъ Хорватовъ нѣкоторые видять въ нынѣшнихъ такъ называемыхъ Лемкахъ, живущихъ на верховьяхъ Карпать отъ истоковъ рѣки Санз до польскихъ поселеній на западѣ или иначе въ юго-западномъ углу собственной Галиціи,—въ Зорѣ Галицкой яко альбумѣ на годъ 1860, Львовъ, статья А. Торомскаю Русины-Лемки, стр. 392 яqq.

<sup>5)</sup> Отсюда поздитите названіе Червенская Русь, а изъ Червенская—Червонная, Чермная, Красная.

<sup>6)</sup> *Арцыбаш*. І, № 311. Вѣроятнѣе то мнѣніе, которое видить древній городъ Червенъ въ нынѣшней деревнѣ Чермо (въ старыхъ актахъ называемой Чермно и

того, какъ составила изъ себя одно удѣльное княженіе,—именно съ половины XII вѣка отъ ставшаго главнымъ городомъ ея Галича—земли Галичской.

Галиція впервые вошла въ составъ явившагося Русскаго государства при Олегь до 907 г. <sup>1</sup>). Посль Олега до Владимира она неизвъстно когда была завоевана Поляками, но послъднимъ въ 981-мъ г. снова возвращена Руси <sup>2</sup>). Послъ смерти Владимира въ 1018-мъ г. Польскій король Болеславъ Великій еще разъ присоединилъ ее къ Польшъ, но въ 1030—31-мъ году послъ смерти Болеслава Великаго Ярославъ съ Мстиславомъ вторично возвратили ее, послъ чего она составляла частъ Руси до половины XIV въка, когда Поляки покорили ее снова и уже весьма надолго.

При Владимирѣ и Ярославлѣ Галиція не составляла особаго удѣла, по принадлежала къ удѣлу Владимиро-Волынскому. Послѣ Ярослава его сыномъ Всеволодомъ Галиція отдана была въ удѣлъ (до 1086-го г.,—лѣтопись подъ этимъ годомъ) такъ сказать изгойнымъ правнукамъ Ярослава—Ростиславичамъ, внукамъ умершаго прежде отца, въ 1052-мъ г., Владимира Новгородскаго в). Эти Ростиславичи владѣли Галиціей до конца XII вѣка, до 1198-го г., когда прекратился весь ихъ родъ в). Послѣ сего овладѣлъ Галиціей Волынскій князь Романъ Мстиславичъ в), потомки котораго, создавъ знаменитое ненадолго Галичское государство и королевство, и владѣли ей въ продолженіе полуторыхъ безъ небольшаго столѣтій до половины XIV вѣка в), послѣ чего ихъ родъ тоже весь вымеръ и Галиція

Червоноградь), находящейся въ Любяннской губерніи, въ Грубешовскомъ увздь, въ 32 верстахъ отъ Грубешова и въ 30 верстахъ отъ Замостья. Весьма ввроятно, что лътописецъ беретъ имя для области отъ города Червеня вслъдствіе того случайнаго обстоятельства, что онъ быль ближайшимъ отъ остальной Руси.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Олегь въ своемъ походъ сего года на Грековъ имълъ въ своемъ войскъ Хорватовъ, Дулебовъ и Тиверцевъ.

<sup>2)</sup> Возвращена не вполив, ибо въ 992 г. Владимиръ ходилъ на Хорватовъ (т. е., въроятно, Хорваты—горцы не хотъли признавать власти ни польской ни русской).

См. автоп. подъ 1097 г.

<sup>4)</sup> Старшая линія Ростиславичей Перемышльско-Галицкая: 1. Рюрикъ Ростиславичь, † 1094, 2. Володарь его брать, † 1124, 3. Володимерко Володаревичь, † 1153, 4. Ярославъ Осмомыслъ Володимерковичь, † 1188, 5. Олегь, младшій сынъ предъидущаго, весьма не долго, 6. Владимиръ старшій сынъ его же, † 1198.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Сынъ Мстислава, внукъ Изяслава, правнукъ Мстислава Великаго, праправнукъ Владимира Мономаха.

<sup>•) 1.</sup> Романъ Мстиславичъ, † 1205, 2. Данінгъ Романовичъ, король, † 1264, 3. Левъ Даниловичъ, † 1301, 4. Юрій или Георгій Львовичъ, † ок. 1316, 5. Андрей и Левъ Юрьевичи вмісті и потомъ одинъ второй, † ок. 1324 г., 6. Андрей Львовичъ, послідній въ роді, † ок. 1335 г. Послі сего въ продолженіе 5 літь побочные наслідники, а потомъ въ 1340 г. Галиція была покорена Польшей.

была завоевана Поляками (королемъ Казимиромъ III или Великимъ въ 1340-мъ г.).

Старшимъ стольнымъ городомъ области или удѣла былъ сначала Перемышль, а потомъ съ 1141-го г. незадолго передъ тѣмъ основанный Галичъ, отъ котораго, какъ мы сказали, и область стала называться землей Галичской. Весь удѣлъ подраздѣлялся на частнѣйшіе удѣлы, каковы: Теребовльскій, Звенигородскій, Бельзскій и другіе.

Пока область Галичская принадлежала къ удёлу Владимиро-Волынскому, до тёхъ поръ и въ церковномъ отношеніи она принадлежала къ епархіи Владимиро-Волынской. Собственные епископы явились въ ней послё того, какъ подъ властію Ростиславичей она составила изъ себя особый удёль. Когда это случилось, остается достовёрнымъ образомъ неизвёстнымъ; но если не въ 1157-мъ г., подъ которымъ говорится о поставленіи епископа Галичскаго, то, вёроятно, болёе или менёе не захолго до этого года 1). Поставленный въ 1157-мъ г. епископъ Галичскій быль Косма 2), упоминаемый затёмъ подъ 1165-мъ г. Послё этого Космы изъ епископовъ Галичскихъ періода домонгольскаго еще извёстенъ только одинъ, именно Артемій, упоминаемый подъ 1235-мъ и 1241-мъ гг. 2).

Епархія города Галича, пока была единственною въ области Галичской, само собою понятно, обнимала всю эту послёднюю.

Городъ Галичъ, получившій свое имя отъ находившагося близъ него урочища Галичина могила ) и не принадлежащій къ числу доисторическихъ городовъ Руси, какъ думаютъ нѣкоторые ), а вѣроятно основанный болѣе или менѣе незадолго до перенесенія въ него столицы, находится

<sup>1)</sup> Татищевъ, говоря о поставленіи въ 1157 г. епископа Галичскаго Космы, прибавляеть, неизвъстно на основаніи какого источника: "а прежде была епископія въ Перемышль", — III, 104. Въ каталогъ Галичскихъ епископовъ, который ниже въ третьемъ примъчаніи, передъ Космой поставленъ, какъ первый Галичскій епископъ,—Алексъй.

<sup>2)</sup> Воскресенск. лат. въ Собр. латт. VII, 66 (по выпискамъ изъ латописей у Карамзина, къ т. II примач. 380: поставленъ въ 1156 г.).

<sup>3)</sup> Въ библіотекъ Перемышльскаго уніатскаго собора есть датинская рукопись начала XVIII въка, въ которой читается: in antiqua charta episcopi Halicienses taliter numerantur: Alexius, Cosmas, Ionas, Gerontius, Ephrem, Ioannes, Antonius, Meletius, Anastasius, Zosimas, Niphon, Ignatius, Doroteus, см. въ Галичскомъ Историческомъ сборникъ, выпускъ I, Львовъ, 1853, статью А. Петрушевича: О соборной Богородицкой деркви въ Галичъ, стр. 145. Что касается до вопроса о достовърности, то сбг выше списокъ епископовъ Владимиро—Волынскихъ.

<sup>4)</sup> Ипатск. лът. подъ 1206 г.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) И. Шараневичь въ статъв: Стародавный Галичъ, помвщенный въ Зорв Галичской, яко альбумв на годъ 1860, стр. 295 sqq. Въ древніе города князья не переносили столицъ; во-вторыхъ, что Галичъ былъ основанъ во времена уже историческія, это даеть знать Ипатская лівтопись подъ 1206 г.

почти въ самой серединъ области, на правомъ берегу Днъстра, при впаденіи въ него ръки или ръчки Луки. Канедральнымъ храмомъ епископовъ Галичскихъ въ г. Галичъ была церковь Божіей Матери, по всей въроятности—праздника Успенія 1).

#### 13. Епархія Рязанская.

Область Рязанская составляла часть области Муромской, а эта послъдняя придана была къ удълу Черниговскому.

При сыновьяхъ перваго удѣльнаго князя Черниговскаго Святослава Ярославича Муромъ съ Рязанью отдѣлены были въ особый частнѣйшій удѣлъ, на которомъ въ 1096-мъ г. сѣлъ младшій сынъ Святослава Ярославъ. Переживъ старшихъ братьевъ, Ярославъ по праву старшинства пытался было занять старшій въ родѣ столъ Черниговскій, но не былъ допущенъ до этого племянниками вродъ столъ Черниговскій, но не быль допущенъ до этого племянниками были такими же изгоями, какъ потомки Изяслава Владимировича Полоцкаго и Владимира Ярославича Новгородскаго (Ростиславичи Галицкіе) по отношенію къ столу великокняжескому. Сыновья Ярослава раздѣлили свой удѣлъ на два—Муромскій и Рязанскій и отъ старшаго изъ нихъ Святослава пошли князья Муромскіе, а отъ середняго Ростислава—Рязанскіе (съ боковой вѣтвью Пронскихъ).

Въ области Муромско-Рязанской епископу, повидимому, надлежало явиться не въ младшей Рязани, а въ старшемъ Муромъ. Но князья Муромскіе, сидъвшіе въ отдаленной, глухой и ничтожной украйнъ Руси, не принимавшіе почти никакого участія въ ея общихъ дълахъ, представляли собою между князьями, если позволительно такъ выразиться, нѣчто совсъмъ убогое, были не столько князьями, сколько, такъ сказать, помѣщиками. Самую столицу свою они привели въ совершенный упадокъ, такъ что изъ города она стала селомъ 3). А поэтому князья Муромскіе вовсе не могли и принять на себя заботъ объ учрежденіи для области особой епископіи.

Епархія Рязанская открыта неизв'єстно когда между 1187-мъ и 1207-мъ годами, ибо подъ первымъ годомъ область Рязанская прямо называется частью Черниговской епископіи, а подъ вторымъ упоминается

<sup>1)</sup> См. указанную статью Петрушевича.

э) Лаврент. лът. подъ 1126 г., Ипатск. лът. подъ 1128 г.

<sup>3) &</sup>quot;Запуствиній" Муромъ снова возветь до нівкоторой степени въ города князь Юрій Ярославичь въ 1351 г. (обновившій Муромъ на томъ же мість, но вовсе не переносившій его на другое, какъ думають Муромскіе патріоты, не подагающіе, чтобы Муромъ ниспадаль изъ города въ село и поэтому хотящіе разуміть подъ обновленіемъ Юрьевымъ перенесеніе съ стараго міста на новое, хоти и перенесеніе не упадшаго города съ одного міста на другое есть вещь курьёзная и далеко не сразу понятная), Карамз. IV, 171.

въ ней епископъ Рязанскій Арсеній <sup>1</sup>). Послѣ этого Арсенія, упоминаемаго затѣмъ подъ 1212-мъ г., за періодъ домонгольскій извѣстны еще двое— Ефросинъ святогорецъ, упоминаемый подъ 1224-мъ г. <sup>2</sup>), но далеко не несомнительный, и неизвѣстный по имени, упоминаемый подъ 1237-мъ г. (не находившійся въ Рязани во время ея взятія Татарами и такимъ образомъ случайно или намѣренно спасшійся отъ смерти,—Троицкая лѣтопись или лѣтопись по Академ. списку).

Столицей епископовъ, равно какъ и князей Рязанскихъ, въ періодъ домонгольскій была не нынѣшняя Рязань, которая носить свое настоящее имя только со времени Екатерины, съ 1778 г., и которая есть собственно Переяславль Рязанскій. Домонгольская Рязань, столица князей и епископовъ, въ настоящее время есть село Старая Рязань, находящееся на Окѣ въ 50 верстахъ внизъ отъ нынѣшней Рязани и въ 2 верстахъ внизъ отъ уѣзднаго города Спасска <sup>а</sup>).

Каеедральнымъ храмомъ епископовъ Рязанскихъ въ древней Рязани была церковь свв. мучениковъ Бориса и Глъба, изъ которыхъ послъдній есть патронъ области Муромско-Рязанской. Церковь эта, служившая усыпальницею князей Рязанскихъ, построенная неизвъстно къмъ и упоминаемая подъ 1195-мъ г., въ настоящее время находится въ развалинахъ ).

Епархія Рязанская, отдёленная отъ Черниговской, обнимала древнюю область Муромско-Рязанскую или древнія княжества Рязанское и Муромское. Послёднее изъ княжествъ есть юговосточный уголь нынъшней губерніи Владимирской, между Клязьмой и Окой, а первое—нынъшняя губернія Рязанская съ значительной частью губерній Тульской, Воронежской у и Тамбовской и нѣкоторой частью губерніи Московской, именно—Коломной съ ея волостью (которая пріобрётена Москвой отъ Рязани при Юріи Даниловичь, Карамя. IV, 107).

<sup>1)</sup> Татищевъ, къ извъстіямъ котораго мы вообще относимся съ недовъріемъ, утверждаетъ, что епархія Рязанская открыта въ 1198 г., бывъ отдълена отъ Черниговской, по просьбъ книзей Рязанскихъ, вел. кн. Кіевскимъ Рюрикомъ Ростиславичемъ и митр. Іоанномъ (ІІІ, 329). На это замътимъ, во-первыхъ, что великіе князья Кіевскіе тогда ровно ничего не значили и вся власть принадлежала вельнимъ князьямъ Владимирскимъ; во-вторыхъ, что митр. Іоаннъ 1198 г. нигдъ болье кромъ Татищева не упоминается.

<sup>2)</sup> Въ повъсти "О пришествіи Николина образа изъ Корсуни на Рязань". о которой см. во 2-й половинъ тома, стр. 361.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Когда столица вняжества изъ Рязани переведена въ Переяславль, остается неизвъстнымъ; но во всякомъ случат уже послъ нашествія Монголовъ.

<sup>· . •)</sup> Которыя до 1836 г. находились подъ землей, а въ этомъ последнемъ году открыты, см. Географическо-статистическій словарь Россійской имперіи *Семенова* подъ ел. Рязань Старая, т. IV стр. 383.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Воронежъ въ Рязанскому княжеству уже въ 1177 г.

#### 14. Епархія Владимиро-Кляземская или Суздальская.

Область Суздальская вмёстё съ Ростовскою до начала XII вёка принадлежала къ удёлу Переяславскому, а около 1100—1105-го г. получила вмёстё съ тою же областью своего особаго удёльнаго князя въ лицё младшаго сына Мономахова Юрія Долгорукаго 1). Сынъ Юрія, Андрей Боголюбскій, превратиль свой молодой удёль въ великое княженіе (со столицей въ младшемъ городё области Владимирё Кляземскомъ).

Послъ неудавшейся попытки Андрея Боголюбскаго доставить Владимиру своего особаго митрополита или хотя бы автокефальнаго епископа, о чемъ мы говорили выше, Владимиръ съ Суздалью оставались подъ епископомъ Ростовскимъ еще около полустолътія. Пока Ростовъ принадлежалъ непосредственно къ великому княжению, его епископы могли замънять великимъ князьямъ своего собственнаго епископа, ибо могли прівзжать во Владимиръ такъ часто и живать въ немъ столько подолгу, какъ и сколько это было желательно первымъ. Но въ 1207-мъг. Ростовъбыль отделень оть великаго княженія въ особый удёль. Первыя пять лёть было такъ, что великимъ княземъ былъ отепъ, а удъльнымъ княземъ Ростовскимъ сынъ, именно-великимъ княземъ былъ Всеволодъ Юрьевичъ, а Ростовскимъ княземъ его старшій сынъ Константинъ Всеволодовичъ. Отепъ съ сыномъ могли имъть одного и того же епископа или обходиться однимъ и тёмъ же епископомъ безъ всякаго особаго неудобства, ибо у отца съ сыномъ не могло выйти изъ-за этого счетовъ и недоразумѣній и онъ могь служить обоимъ. Но въ 1212-мъ г. сель на великое княжение брать удвльнаго князя Ростовскаго, Юрій Всеволодовичь, у котораго открылись съ последнимъ неудовольствія съ самаго начала, и обстоятельства измѣнились. Чтобы не быть въ церковномъ отношеніи въ зависимости отъ Ростова, великимъ князьямъ нужно было пріобръсти собственнаго епископа, что они и поспъщили сдълать. На другой годъ послъ занятія Юріемъ великокняжескаго престола отписался или отказался отъ епископіи Ростовскій и Суздальскій епископь Іоаннъ 3); преемнику его

<sup>1)</sup> Симонъ въ Патерикѣ, въ повѣсти о созданіи Печерской церкви и именно объ окованіи гроба Оеодосіева суздальскимъ тысяцкимъ Георгіемъ дасть знать, что Юрій посаженъ быль на удѣлъ въ дѣтствѣ или по крайней мѣрѣ въ ранней юности, но онъ, неизвѣстно когда родившійся, отцомъ былъ женатъ въ 1107 г.

<sup>2)</sup> Такъ какъ Іоаннъ быль поставленъ на объ епископіи, то очень возможно, что великій князь не находиль удобнымь отдълять Суздаль отъ Ростова при его бытности на кафедръ или дълать у него какъ бы хищеніс. Весьма можеть быть поэтому, что великій князь убъдиль его отказаться отъ престола. Іоаннъ, бывшій духовникомъ отца Юрієва, долженъ быль псполнить волю любимаго сына покойника, каковъ быль Юрій, съ охотою, т. е. хотя и быль епископомъ Ростовскимъ, но долженъ быль тянуть между двумя братьями на сторону великаго князя (сіт впрочемъ выше, что говорить выше объ удаленіи Іоанновомъ съ престола такъ называемая літопись Переяславля Суздальскаго).

великій князь не дозволиль попрежнему поставиться на объ епископін, но одновременно съ тъмъ, какъ быль поставлень епископъ Ростову, онь поставиль на свою область Суздальскую особаго епископа.

Первымъ епископомъ Суздальскимъ былъ знаменитый Симонъ, постриженикъ Печерскаго монастыря, бывшій потомъ (не позднѣе какъ съ 1206-го г.) игуменомъ Владимирскаго Рождественскаго монастыря и духовникомъ супруги Всеволодовой или матери Юрія. Онъ былъ поставленъ въ 1214-мъ г. Послѣ 12-лѣтняго правленія скончался 22 Мая 1226-го г. 1). Вторымъ епископомъ Суздальскимъ и вмѣстѣ послѣднимъ до нашествія Монголовъ былъ Митрофанъ, поставленный изъ игуменовътого же Рождественскаго монастыря, чрезъ 10 мѣсяцевъ послѣ смерти Симона, 14 Марта 1227-го г. Послѣ 10-лѣтняго правленія, онъ умеръ смертію мученика и достойнѣйшаго патріота при взятіи Владимира Татарами въ 1237-мъ г., бывъ сожженъ вмѣстѣ съ многими другими въ своемъ соборномъ храмѣ.

Княжество Суздальское или Владимирское обнимало нынѣшнюю губернію Владимирскую безъ югозападнаго угла или области Муромской, губернію Московскую безъ Волоколамска, Можайска и Коломны (которые къ Новгороду, Смоленску и Рязани), юговосточную меньшую половину Тверской (безъ Торжка и Бѣжецка, которые къ Новгороду, и безъ Ржева и Осташкова, которые къ Смоленску) и затѣмъ большую или меньшую часть западной половины губерніи Костромской (по сю сторону Унжи), съ границей на сѣверѣ куда коса и топоръ ходили \*).

Каеедральнымъ соборомъ епископовъ Владимирско - Суздальскихъ былъ во Владимирѣ знаменитый храмъ Успенія Божіей Матери, построенный Боголюбскимъ въ 1158—60 г. (а въ Суздалѣ также храмъ Богородицы, первоначально построенный Владимиромъ Мономахомъ съ епископомъ Ростовскимъ Ефремомъ, а потомъ вновь въ 1222 — 24 г. вел. кн. Юріемъ Всеволодовичемъ съ епископомъ Владимирскимъ Симономъ).

# 15. **Епархія Перемышльская** (вторая въ области Галичской послів епархіи города Галича).

Когда открыта, остается неизвъстнымъ. Со всею въроятностію слідуеть думать, что послів Галичской, а затімъ она упоминается въ первый разъ подъ 1220-мъ г., именно — въ Новгородской 1-й літописи читаемъ,

<sup>1)</sup> Симонъ погребенъ былъ во Владимирской церкви Богородицы; но, не извъстно когда, мощи его перенесены были въ Кіевъ, въ Печерскій монастырь, въ которомъ находятся въ настоящее время (въ пещерахъ Антоніевыхъ. А почему Строевъ говорить, что "мощи его въ Владимирскомъ Успенскомъ соборъ", остается намънеизвъстнымъ). См. въ дополненіяхъ.

<sup>2)</sup> Кострома упоминается какъ городъ съ 1213 г., Галичъ какъ таковой же съ 1237 г.; вскоръ послъ нашествія Монголовъ въ нихъ обоихъ особые удълы.

что въ семъ году митрополить "вдаль епископію въ Перемышли Новгородскому архіепископу Антонію", который въ предшествующемъ году долженъ быль оставить свою каеедру. Послѣ Антонія, который находился въ Перемышлѣ до 1225-го г., упоминается не называемый по имени епископъ Перемышльскій подъ 1241-мъ г. (Ипатск. лѣтоп.).

Городъ Перемышль, одинъ изъ древнѣйшихъ городовъ области и до Галича бывшій старшимъ въ ней и стольнымъ городомъ всего удѣла, находится въ западной части Галиціи, на правомъ берегу рѣки Сана. Каеедральнымъ храмомъ епископовъ Перемышльскихъ была церковь Іоанна Предтечи, которую, по свидѣтельству Длугоша, построилъ Володарь Ростиславичъ († 1124) и которая, по его же—Длугоша отзыву, была прекрасно (pulcherrimo opere) построена изъ квадратнаго (тёсаннаго) камня 1).

## 16. Епархія Угровская (также въ области Галичской).

Городъ Угровескъ, Угровскъ или Угорескъ, находился въ нынѣшией . Іюблинской губерніи, при впаденіи рѣки или рѣчки Угеръ въ западный Бугъ, отъ которой и получилъ свое имя (въ настоящее время селеніе Угрускъ, прямо на востокъ отъ Люблина и на сѣверо-востокъ отъ Холма, противъ городка Опалина). Изъ селенія въ городъ онъ возведенъ быль Даниломъ Романовичемъ за то или другое нѣкоторое количество лѣтъ до нашествія Монголовъ в перемедена въ немъ Даниломъ при сейчасъ указанномъ случаѣ и находилась въ немъ весьма недолго, бывъ вскорѣ послѣ нашествія Монголовъ переведена въ Холмъ. Единственнымъ епископомъ Угровскимъ былъ Іоасафъ, который послѣ нашествія Монголовъ пытался было скочить на праздный столъ митрополичій, но за то лишонъ былъ собственнаго престола в). Упоминается въ Угровскѣ монастырь св. Данилья в), очевидно, построенный Даниломъ Романовичемъ въ честь своего ангела. Вѣроятно, въ этомъ монастырѣ и находилась недолговременная епископская кафедра Угровская в).

Нѣкоторые Галичскіе ученые относять къ періоду домонгольскому открытіе епархіи Самборской,—г. Самбора, находящагося на востокъ отъ Перемышля на верхнемъ Днѣстрѣ °). Но грамоты князя Льва Даниловича,

<sup>1)</sup> Lib. IV, по изд. 1711 г. t I, р. 425 (у *Карамз*. П, прим. 228), и lib. XI, t. II, р. 334. (Что Іоанна именно Предтечи, котораго Длугошъ неопредёденно называеть св. Іоанномъ, см. въ Науковомъ сборникъ Гадицко-русской Матицы 1866 г., вып. I, стр. 52, грамоту Перемышльскаго епископа 1422 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ипатск. лът. подъ 1259 г., cfr годы 1204 и 1213.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ипатсв. лът. подъ 1223 г.

<sup>\*)</sup> Ibid. подъ 1268 г.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Шематизмъ уніатскихъ монастырей въ Галиціи, напечатанный во Львовѣ въ 1867 г., стр. 133, утверждаеть это положительно.

<sup>•)</sup> См. въ Зорѣ Галицкой яко альбумѣ на годъ 1860 статью А. Добряньского: Короткін записки историческін о мѣстѣ Самборѣ, стр. 350, и историческое введеніе въ Шематизмъ епископіи Перемышльской (по крайней мѣрѣ въ Шемат. 1868 г.).

въ которыхъ читаются имена трехъ епископовъ Самборскихъ XIII въка 1), несомнънно подложны. Епархія Самборская дъйствительно существовала неизвъстно сколько времени въ концъ XV — началъ XVI въка, ибо ея имя стоитъ въ спискахъ Русскихъ епархій сего времени 2). Но ея еще не было въ продолженіе второй половины XIV въка, отъ которой мы имъемъ нъсколько греческихъ оффиціальныхъ актовъ, перечисляющихъ всъ епископіи бывшей тогда митрополіи Галичской, но не упоминающихъ епископіи Самборской 3).

Составляеть вопрось время открытія епархіи Луцкой, — г. Луцка, находящагося въ древней области, нынъшней губерніи, Волынской, верстахъ въ 80-90 на востокъ отъ Владимира, на р. Стыри. Въ первый разъ епархія упоминается подъ 1288-мъ г. 4), но не какъ тогда открытая. а какъ уже существовавшая прежде. Послъ соединенія Волыни съ Галиціей Романомъ Мстиславичемъ, первая составила въ последней частнейшій уділь и послі смерти Романа, въ продолженіи 60 літь, иміла своимъ княземъ его младшаго сына Василька, одновременно съ тъмъ, какъ на столь Галицкомъ сидьль старшій сынь Даніиль. Какъ старшій брать открыль у себя одну новую епископію (Угровскую), такъ тоже самое могь сдълать и младшій; какъ однимъ епископія была открыта еще до нашествія Монголовъ, такъ тогда же она могла быть открыта и другимъ. Следовательно, вообще очень могло быть, что епископія Луцкая открыта еще въ періодъ домонгольскій. Но во всякомъ случав мы не имвемъ положительныхъ сведеній, а поэтому и речи объ епископіи Луцкой должны быть отложены до последующаго времени.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Авраама 1254 г., Евенмія 1292 г. п Антонія 1295 г. (Добрянск.).

<sup>2)</sup> Никон. лът. т. I, прибавля. стр. 2, Описанія сунодд. ркпп. *Горск. и Невостр.* №№ 228 и 316 (л. 267), *Бычкова* Описаніе сборниковъ Публичн. библіот., ч. I, стр. 180 fin.

в) Миклошича Acta Patriarchat. Constantinop. t. I, pp. 269, 579 и 583 (Не мало подозрѣвается намъ, что и въ XV—XVI вв. епархій Самборской не существовало и что она просто сочинена переписчиками списковъ епархій по недоразумѣнію. Во-первыхъ, трудно предположитъ, чтобы подъ Польскимъ владычествомъ могла быть открыта новая православная епархія; во-вторыхъ, въ извѣстныхъ намъ актахъ XV—XVI вв. Самборъ является принадлежащимъ къ епархіи Перемышльской, см. въ Актахъ Западн. Росс. т. І № 31, у Строева въ Спискахъ іерарховъ соl. 1041 и Акты южно-западной Руси, изданные А. С. Петруписвичемъ, Львовъ, 1868, стр. 184. Что касается до сочиненія епархіи переписчиками списковъ, то епархія Перемышльская могла быть записана въ послѣднихъ, какъ Перемышльская и Самборская (ибо епископы Перемышльскіе, если не обыкновенно, то не рѣдко называли себя Перемышльскими и Самборскими), и изъ одной епархіи Перемышльской и Самборской и могли быть сдѣланы переписчиками двѣ епархіи—1) Перемышльская и 2) Самборская).

<sup>4)</sup> Въ Ипатск. лет., 2 изд. стр. 609.

### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

# Просвъщение.

I.

Неудавшаяся попытка Владимира ввести у насъ просвъщеніе и наше дъйствительное просвъщеніе — грамотность.

Мы говорили выше, что креститель Руси св. Владимиръ, принимая оть Грековъ христіанство, вивств съ твиъ желаль заимствовать отъ нихъ и всю ихъ культуру, имъя намърение сдълать свой народъ въ отношении къ сей последней темъ же, чемъ были они сами, и что просвъщение при этомъ было у него на первомъ планъ. Но увы! Х въкъ былъ еще далеко «не у пришедшимъ» для насъ временемъ и нашъ первый Петръ Великій потеривлъ съ своими благими замышленіями совершенную неудачу. Ставъ народомъ христіанскимъ, мы вовсе не стали народомъ просвъщеннымъ. Просвъщеніе было вводимо и введено къ намъ, по оно у насъ не принялось и не привилось и почти тотчасъ же послѣ введенія совершенно безслѣднымь образомъ исчезло. Послъ сего просвъщениемъ нашимъ въ періодъ домонгольскій было то же самое, что и во все последующее время старой Руси до-Петра Великаго, именно-при совершенномъ отсутствии всякаго дъйствительнаго просвъщенія или научнаго образованія одна простая грамотность, одно простое умънье читать, представлявшее изъ себя лишь средство для некотораго самопросвещения посредствомъ чтения книгъ или книжной начитанности.

Что въ періодъ до-монгольскій мы не имѣли дѣйствительнаго просвѣщенія, какъ то хотѣль думать Карамзинъ, это въ настоящее время для людей не съ исключительнымъ образомъ мыслей составляетъ предметь безспорный, который напрасно было бы доказывать.. Наобороть, въ настоящее время не примѣчается и не отмѣчается въ нашей исторіи тоть ея эпизодъ, составляющій по отношенію къ Владимиру

его великую заслугу, что онъ хотълъ было ввести къ наиъ просвъщеніе.

Это последнее есть однако несомненный фактъ.

Сделавшись христіаниномъ, Владимиръ во что бы то ни стало хочеть заключить родственный союзь съ императорами греческими и для достиженія своей цёли прибёгаеть къ такому крайнему средству, какъ война. Для чего могь быть ему нуженъ этоть родственный союзь? Просто, для того, чтобы удовлетворить своему тщеславію-им'єть женой сестру императоровъ? Но представлять, чтобы для этого только рвшился даже на войну, значить считать его сумасброднымъ безумцемъ и совершеннымъ Донъ-Кихотомъ, на что мы по всему, что знаемъ о немъ, не имфемъ ни малъйшаго права. Единственный разумный смыслъ, который можно придавать этому, во что бы то ни стало, желанію Владимира вступить въ родственный союзь съ императорами Константинопольскими, есть тоть, что онъ желаль вступить въ возможно тёсный союзъ съ Греками и что въ родстве съ императорами онъ видълъ лучшее средство для достиженія этой своей цъли. Но на что же ему могь быть нужень возможно тесный союзь съ Греками? Предполагать, будто онъ нуженъ былъ за темъ, чтобы получить изъ Греціи крестовъ и иконъ и вообще церковной утвари, было бы, конечно, неосновательно и странно, ибо для этого не требовалось какого союза, а стоило только послать въ Гредію деньги съ купцами и поручить имъ произвести закупки. Очевидно, необходимо предполагать, что Владимиръ желаль достигнуть посредствомъ этого союза какихъ-нибудь весьма важныхъ и серьёзныхъ проей. Какихъ же именно? Целей церковных неть никакого основанія предполагать, нбо для полученія митрополита и епископовъ, въ чемъ онѣ могли состоять, Владимиръ вовсе не имълъ нужды быть просителемъ и искателемъ, а следовательно вовсе не имель нужды добиваться и родственнаго союза, который бы обезпечиль успъхъ просьбы: здёсь онъ долженъ быль только не отказываться принять то, о чемъ, наоборотъ, просили бы его сами Греки. Такимъ образомъ, необходимо предполагать цъли государственныя. Чего же Владимиръ могъ искать для своего государства у Грековъ? Крестивъ Русь, Владимиръ присоединилъ ее къ семейству государствъ, исповъдующихъ христіанство, или къ семейству государствъ европейскихъ. За симъ ему оставалось желать для своего государства, чтобы оно не только по въръ, но и во всемъ или по всему стало подобно темъ государствамъ, которыя стояли во главъ этого семейства и которыя представляли собою идеаль для всёхъ другихъ, т. е., чтобы въ его страну перенесена была вся та гражданская культура, которая была у самихъ Грековъ, чтобы эти послъдніе перенесли на его Русь, передали ей и насадили въ ней все то, что въ дълъ гражданскаго преуспъянія имъли сами. Для этой цъли ему необходимы были весьма многіе люди, которыхъ бы дали ему Греги, для этой цъли ему болье всего и непремънно необходимо было, чтобы Греки имъли желаніе доброхотствовать Руси, и слъдовательно-для этой цёли ему действительно необходимъ быль тоть тёсный, родственный, союзь съ императорами греческими, котораго онъ такъ настоятельно добивался. Но если такимъ образомъ по поведенію Владимира необходимо предполагать, что онъ желаль и добивался перенести на Русь изъ Греціи все то, что имъла послъдняя, то при этомъ просвъщение само-собою и прежде всего предполагается. Гражданская культура Грековъ, какъ и всякая культура, состояла изъ просвъщенія и ремесленности (составляющаго практическое приложение просвъщенія на пользу и на возвышеніе обыденной человіческой жизни, большаго или меньшаго индустріальнаго или промышленнаго развитія); желая и добиваясь ея перенесенія на Русь во всемъ ея объемъ, Владимиръ долженъ былъ желать и добиваться, чтобы перенесены были одно и другая. Само-собою предполагается, что Владимирь, какъ человъкъ не только не просвъщенный, но и совсъмъ безграмотный, не могъ указывать Грекамъ, чего именно онъ желалъ относительно просв'вщенія. Онъ могь только вообще требовать, чтобы Руси дано было все то, что имъли Греки; а затъмъ поставить дъло такъ или иначе, дать твхъ или иныхъ людей уже зависвло оть доброжелательства Грековъ, заручиться которымъ посредствомъ родственнаго союза поэтому онъ такъ и добивался.

Такимъ образомъ, необходимо предполагать, что Владимиръ желалъ, чтобы изъ Греціи было перенесено на Русь просв'ященіе.

Лѣтопись наша свидътельствуеть, что это желаніе было осуществлено, было приведено въ исполненіе. Тотчась послѣ возвращенія изъ похода подъ Корсунь, когда съ женой—сестрой императоровъ греческихъ онъ привель и всѣхъ тѣхъ Грековъ, которые ему были нужны для предполагаемой и желаемой имъ культиваціи Руси, онъ, по свидътельству лѣтописи, «пославъ, нача поимати у нарочитые чади дѣти и даяти нача на ученье книжное» 1). Нарочитая чадь означаетъ избранное сословіе общества, —бояръ и аристократію. Я уже нѣсколько разъ го-

<sup>1)</sup> Лаврент. лът. подъ 988-иъ годомъ sub fin.

вориль выше, что невозможно предполагать, будто дети боярь набраны были для ученья внижнаго съ тою цёлію, чтобы приготовить ихъ во священники. Не только невозможно, но и нелвпо предполагать это. Во-первыхъ, для священства нисколько не были необходими именно дъти бояръ, а между тъмъ они нужны были самому князю для его собственной службы: съ какой же бы стати онъ решился пожертвовать ими? Во-вторыхъ, предполагать, чтобы бояре захотъли отдать своихъ детей во священники-значило бы то же, что предполагать, будто они имъли охоту сдълать детей своихъ изъ бояръ пролетаріями и паріями, ибо это именно были священники въ сравненіи съ рами. Наконецъ, втретьихъ, и самое убъдительное: въ данномъ мъств летописи идеть речь о детяхь въ собственномъ смысле или о мальчикахъ; но предполагать, чтобы для приготовленія во священники были набраны мальчики, а не взрослые, когда священники нужны были сейчасъ, а мальчиковъ пришлось бы весьма долго ждать, и когда набрать первыхъ вмёсто послёднихъ не было совершенно никакой особенной нужды, значило бы предполагать нёчто совсёмъ безсмысленное. Но если такимъ образомъ дети бояръ отданы были въ ученье книжное не затъмъ, чтобы готовиться во священники, то за чъмъ же другимъ? Ясно и очевидно, что ни за чёмъ другимъ, какъ за тёмъ, чтобы они стали людьми образованными, чтобы съ этого перваго покольнія христіанских дітей водворилось въ боярстві или въ аристократіи просв'ященіе.

Летописець не говорить намь, на какое ученье книжное розданы были дъти бояръ, -- на ученье ли просто грамотъ, умънью читать, или на ученье настоящее, научное: съ какой же стати предполагать последнее, а не первую? Съ той именно стати, что предполагать последнее необходимо заставляеть все сказанное нами выше о поведеніи Владимира. Онъ употребляеть величайшія усилія на то, чтобы добиться возможно тёснаго союза съ Греками; этотъ союзъ необходимъ ему для того, чтобы получить отъ Грековъ нужныхъ ему людей. Ясно, что туть идеть дёло о людяхъ весьма большой важности, отъ которыхъ ожидается что-то далеко не совсёмъ обыкновенное: неужели же эти люди, изъ-за которыхъ столько хлопоть и стараній, изъ-за которыхъ война и бракъ съ сестрой императоровъ, ни больше ни меньше, какъ просто учители грамоты? Если бы это было такъ, то это было бы истиннымъ parturiunt montes, nascitur ridiculus mus. Если Владимиру нужны были только учители грамоты, то съ какой стати онъ сталь бы искать и добиваться ихъ отъ Грековъ? Учителей славянской грамоты ему естественно было бы взять отъ Болгаръ или отъ Венгерскихъ Русскихъ, а не отъ Грековъ, ибо въ этомъ случав настоящими учителями были бы первые, а нисколько не последніе. Наконецъ, для грамоты онъ не имелъ нужды добиваться учителей нигде,—грамота у насъ была введена уже давно прежде... После похода подъ Корсунь Владимиръ спешитъ раздать детей боярскихъ на ученье книжное. Если это ученье книжное было действительное просвещеніе, то посившность въ такой раздаче детей боярскихъ для насъ будеть совершенно понятна. Владимиръ торопится ввести въ Россіи просвещеніе, котораго въ ней дотоле не было и которое должно было положить начало новому періоду ен жизни. Сословіе бояръ предназначалось быть образованнымъ или просвещеннымъ сословіемъ Руси, и вотъ Владимиръ и спешить набрать детей боярскихъ. Но какой смыслъ будеть иметь эта поспешность, если разуметь только обученіе грамоте? Къ чему Владимиръ сталь бы торопиться сдёлать своихъ бояръ грамотными? Чтобы скоре сдёлать изъ нихъ почитателей божественныхъ писаній? Но всякій пойметь, что эта роль не по боярству. Приготовлялось сословіе духовенства; ему естественно имело быть предоставлено и оть него естественно имело быть ожидаемо это почитаніе божественныхъ писаній и крайне странно было бы Владимиру спёшить туть съ боярствомъ.

Бывъ водворено у насъ весьма не надолго, бывъ водворено въ томъ высшемъ сословіи общества, принадлежащія къ которому лица даже и въ настоящее время нисходять въ разрядъ писателей въ видъ только ръдкаго исключенія, просвъщеніе не оставило у насъ никакихъ ясныхъ следовъ своего существованія, которыми бы мы могли несомивино доказать это последнее. Темъ не менее однако мы встречаемъ въ нашей исторіи за то древнѣйшее время, о которомъ говоримъ, нѣсколько такихъ явленій, предъ которыми, въ случаѣ если мы не допустимъ предполагаемый нами кратковременный эпизодъ существованія у насъ просв'ященія, мы останемся въ совершенномъ и різшительномъ недоумъніи, и которыя слъдовательно говорять ни за что другое, какъ за этотъ факть его существованія. Укажемъ на то, что пока знаемъ, надъясь, что обращенное на дъло внимание откроеть и кое-что другое. Мы говорили выше о митрополить Иларіонъ, который быль изъ природныхъ Русскихъ и который быль поставленъ въ митрополиты Ярославомъ въ 1051 г. въ самой Россіи безъ посыла для посвященія въ Грецію. Этоть митрополить Иларіонъ оставиль послів себя знаменитое сочинение, которое называется Словомъ о законъ и благодати и содержаніе котораго мы передадимъ ниже. Сочиненіе или

слово Иларіона, знаменитое действительно вполнё заслуженнымь образомъ и изъ всёхъ памятниковъ письменности до-монгольскаго періода сравнимое по качествамъ и по достоинствамъ только съ Словомъ о полку Игоря, хотя по сущности и не имъеть съ нимъ ничего общаго, представляеть собою именно такого рода явленіе, которое мы, не предполагая въ древней Владимиро - Ярославовой Руси существованія настоящаго просвещенія, решительно не въ состояніи будемъ объяснить. Слово Иларіона есть самое блестящее ораторское произведеніе, самая знаменитая и безукоризненная академическая рёчь, съ которою изъ новыхъ рвчей идуть въ сравнение только рвчи Карамзина. Всякое ораторское произведение слагается изъ двухъ элементовъ — изъ внутренней силы красноръчія, которая выражаеть собою просто прирожденную степень ораторскаго таланта и не пріобр'втается ни посредствомъ ничего, и изъ внъшняго воплощенія или внъшней отдълки, которая есть следствіе большаго или меньшаго знакомства съ наукой ораторства, уменье которой пріобретается посредствомъ ученія. Мы не говоримъ о внутреннихъ ораторскихъ достоинствахъ Слова, которыя, показывая въ Иларіонъ первокласснаго урожденнаго оратора, насъ не касаются, но о достоинствахъ внёшнихъ, которыя не даются природою, а пріобр'втаются наукою и которыя предполагають большую или меньшую степень знакомства съ сей последней. По этимъ вневшнимъ достоинствамъ Слово Иларіона совершенно безукоризненно: совершеннымъ ораторскимъ умѣніемъ и искусствомъ сдѣлано общее расположение слова, о совершенномъ знании ораторства, какъ школьной науки, свидётельствуеть отдёлка всёхъ частностей, гдё все отдълано отлично, гдъ нътъ ничего лишняго и гдъ съ совершеннымъ ученымъ умѣніемъ употреблены въ дѣло всѣ внѣшніе ораторскіе ресурсы. Если бы перевести Слово на русскій языкъ и сказать вамъ, что оно есть новооткрытая лучшая ръчь Карамзина, то вы сколько по внутреннимъ, столько и по внешнимъ, его качествамъ, ничего бы не нашли въ этомъ невъроятнаго и для васъ осталось бы не совсъмъ понятнымъ только то, съ какой стати Карамзинъ взялъ на себя написать рвчь духовнаго содержанія.

Итакъ, Слово Иларіона стоить передъ нами какъ загадочное явленіе. Какъ мы объяснимъ себъ его возможность, если не предположимъ, что въ древней Руси было непродолжительное время, когда въ ней существовало настоящее просвъщеніе, когда въ ней преподавалась и изучалась реторика, какъ наука? Ръшительно никакъ. Но предположите, что Иларіонъ, по своему происхожденію, въроятно, не боя-

ринъ, попалъ однако какимъ-то случайнымъ или неслучайнымъ, неизвъстнымъ намъ, образомъ въ ученіе къ одному изъ тъхъ, назначенныхъ собственно для бояръ, учителей, которые должны были преподавать настоящія науки, и для насъ дъло станеть яснымъ. Учитель Иларіона оказался очень хорошимъ учителемъ реторики и онъ, преподававъ ее ему, образовалъ вившнимъ образомъ его внугренній ораторскій талантъ 1).

Владимиръ, желавшій и самымъ дѣломъ пытавшійся ввести въ Россію просвѣщеніе, и Ярославъ, еще поддерживавшій его попытку, конечно, прежде всего заботились о просвѣщеніи своихъ собственныхъ дѣтей, т. е. заботились о томъ, чтобы введеніе того настоящаго научнаго образованія, которое они хотѣли водворить въ боярствѣ, началось именно съ этихъ ихъ собственныхъ дѣтей. Отъ позднѣйшихъ писателей, представителей только грамотности, а не просвѣщенія, и разумѣющихъ послѣднее только подъ видомъ первой, мы ничего не можемъ ожидать, кромѣ того, чтобы они сказали, что-де быша дѣти того и другаго и грамотѣ научены, ибо сказать это было въ данномъ случаѣ все, что они могли сказать. Такъ это именно и говоритъ преп. Несторъ объ образованіи, данномъ Борису ²). Но, къ счастію для насъ, одно совершенно достовѣрное лицо сдѣлало случайную замѣтку, которая представляетъ все дѣло совсѣмъ въ другомъ свѣтѣ. Владимиръ Мономахъ въ своей извѣстной нравоучительной грамотѣ дѣтямъ или

<sup>1)</sup> Могуть возразить намъ, что Иларіонъ, человіжь съ совершенно исключительной натурой, представляєть собою единичное исключеніе (подобное тімь единичнымь исключеніямь, о которыхь говоримь мы нісколько ниже за послідующее время), т. е. что онь одинъ успіль получить научное образованіе у одного изъ Грековь, находившихся въ Россіи, и что оть его приміра ніть права ділать общихь заключеній. Но и люди съ исключительными натурами рвутся къ просвізще нію, когда видять его передъ собой или когда слышать о немъ. Юность Иларіона относится къ такому раннему времени христіанства у насъ, что онъ еще не могь быть наслышань о просвіщеніи у Грековъ. Слідовательно, необходимо думать, что онъ виділь его, т. е. виділь у себя дома.

в Впрочемъ, и во времена Нестора какъ будто оставалась еще у насъ нѣ-которая память о существовавшемъ у насъ первоначально настоящемъ просвѣщеніи. Должно думать, имѣвъ свѣдѣнія, что во времена дѣтства преп. Өеодосія Печерскаго у насъ были настоящія науки, онъ выражается о курсѣ ученія послѣдняго въ его житіи, что у своего учителя онъ "вскорѣ извыче вся граматикія", т. е. будто обучился всѣмъ наукамъ (въ каковомъ, какъ кажется, смыслѣ, нужно понимать у Нестора въ данномъ мѣстѣ слово граматикія,— й ураµµатікй, которое у Грековъ значило грамоту, грамматику, и въ обширнѣйшемъ смыслѣ — филологическое изученіе писателей или филологическую ихъ герменевтику).

въ своемъ поученіи і) говорить, что его отецъ Всеволодъ, сынъ Ярослава, зналь пять языковь, — «отець мой изумёнше пять языкъ»... <sup>2</sup>} Человівкь, знающій пять языковь, это, конечно, совсімь не то, что «бяще бо и грамоть научень»: Знаніе многихь языковь вовсе не такая хитрая вещь, какъ это иные предполагають, — въ заграничныхъ городахъ, которые посёщають иностранцы, вы сплошь и рядомъ найдете чичероне или гидовъ, которые говорять на множествъ языковъ; въ восточныхъ портовыхъ городахъ, куда приходять суда всъхъ нашії, простые хамалы или носильщики нередко говорять не мене, какъ вменно на пяти языкахъ. Но иное дёло нужда и иное дёло отсутствіе нужды. На что могло быть нужно князю знаніе пяти языковъ? Положимъ, что два изъ нихъ — Варяжскій и Половечскій — онъ изучиль практически и для практическихъ цёлей, т. е. потому и для того, что Варяги находились у насъ на службъ, а съ Половцами мы имъли непрестанныя войны и весьма частыя сношенія. Но остаются еще трв языка. Человъкъ безъ практическихъ цёлей изучающій иностранные языки или будеть совершенная безсмыслица или, чтобы сдёлать его со смысломъ, необходимо предполагать вакія нибудь иныя цъли. Но кромъ пълей практическихъ какія еще иныя пъли, какъ не пъли научной любознательности? Следовательно-человека, изучающаго иностранные языки не для цёлей практическихъ, необходимо представлять себъ какъ человъка образованнаго, и слъдовательно — таковъ предъ нами Всеволодъ, сынъ Ярослава. Заключая отъ него, мы получаемъ право думать, что образованіе и всёхъ другихъ сыновей Ярослава, равно какъ и сыновей Владимира (подразумъвается — тъхъ, которые между ними еще способны были къ образованію по своему возрасту въ минуту принятія нами христіанства), состояло не въ томъ только. что они «бяху и грамотв научени».

Въ лътописи мы имъемъ извъстіе о книжности самого Ярослава. Читая это извъстіе съ предзанятой мыслью не найдти въ немъ ничего особеннаго, ничего особеннаго и не находятъ. Ярославъ весьма любилъ читатъ книги, по его приказанію было списано весьма много рукописей и даже были дълаемы переводы съ греческаго языка. Такъ понимаютъ лътопись. Но вотъ подлинныя слова этой послъдней: «Ярославъ же любимъ бъ книгамъ... и прилежа (имъ) и почитая è часто

<sup>1)</sup> Оно въ Лаврент. лът. подъ 1096 г.

<sup>2)</sup> Поучая дётей, онъ пишеть: "его же ум'яючи, того не забывайте доброго, а егоже не ум'яючи, а тому ся учите, яко же бо отець мой, дома сёдя, изум'ямие цять языкъ, въ томъ бо честь есть отъ ин'яхъ земедь".

въ нощи и въ дне, и собра писцъ многы и прекладаще отъ Грекъ на Словъньское писмо и списаща книгы многы» 1). Присмотритесь повнимательнъе: говорится о писцахъ, но не говорится о переводчикахъ, писцы списаща книги многи, переводъ же прекладаще, но не прекладаща. Не ясно ли, что прямой и буквальный смыслъ лътописи есть тоть, что переводомъ съ греческаго Ярославъ занимался самъ? Этимъ нисколько ни устраняется, если угодно, возможность предположенія, что были дълаемы переводы и не имъ самимъ; но во всякомъ случать едва ли остается подлежащимъ какому сомнънію то, что въ приведенномъ свидътельствъ лътописи говорится о переводахъ, дъланныхъ не по его приказанію, а именно имъ самимъ. Но если Ярославъ зналъ греческій языкъ, если онъ способенъ былъ переводить съ греческаго на славянскій, то ясно, что его образованіе состояло не только въ томъ, что онъ «бъ и грамотъ наученъ».

Итакъ несомивно, что просвъщение было вводимо къ намъ Владимиромъ. Но оно у насъ не принялось и не привилось и весьма скоро отъ насъ исчезло. Какая же могла быть тому причина?

Причиной этой необходимо полагать то, что къ намъ введенъ быль отъ Грековъ существовавшій у нихъ, такъ сказать—идеальный, способъ поддержанія просвіщенія, который оказался намъ не по силамъ.

Читатель, привыкшій видёть, что просв'єщеніе поддерживается посредствомъ казенныхъ, содержимыхъ правительствами, училицъ, конечно, полагаеть, что это есть единственный способь его поддержанія и не представляеть себ'в инаго. На самомъ же д'вл'в, это есть способъ не единственный и вовсе не первоначальный, а явившійся только, товоря сравнительно, очень недавно. Прежде чёмъ правительства дошли до мысли сдёлать просвёщение дёломъ государственнымъ и взять заботы о немъ на себя, что случилось на Западъ только въ началъ нашихъ новыхъ временъ, оно весьма долгое время существовало между людьми, какъ дёло частное, предоставленное совершенно самому себъ и исключительно ихъ собственнымъ заботамъ. Таковымъ частнымъ дъломъ было просевщение во всей классической древности, которая совсвить не знала казенных училищь; таковымь оно оставалось у Грековъ отъ временъ классическихъ и до той самой поры, какъ мы приняли отъ нихъ христіанство. Частные люди, им'ввшіе охоту научать другихъ или преподавать другимъ то, что сами знали, по собственной иниціативъ открывали или у себя на домахъ, или въ извъстныхъ об-

¹) Лаврент. лът. подъ 1037 г.

щественныхъ мѣстахъ, такъ сказать публичныя чтенія; другіе частные люди, имѣвшіе собственную охоту учиться, собирались къ тѣмъ или другимъ изъ первыхъ, къ кому хотѣли, слушать ихъ курсы—въ такомъ видѣ существовало дѣло ученія во всей классической древности, въ такомъ видѣ оно сохранялось у Грековъ и до позднѣйшаго времени. Къ намъ перенесена была отъ Грековъ, естественно, та форма поддержанія просвѣщенія, какая существовала у нихъ, т. е. сейчасъ нами указанная, и эта-то форма и оказалась намъ не по силамъ 1).

<sup>1)</sup> Въ половинъ IX въка, при импер. Миханлъ III, извъстный кесарь Варда. человыть просвыщенный и имывшій усердную охоту покровительствовать просвыщеню, завель было въ Константинополь искотораго рода высшее казенное училище, давъ ему помъщение въ императорскомъ дворцъ и именно въ томъ отдъленіи послъдняго, которое называлось Магнавра или Манавра (Scriptores post Theophanem, ed. Paris., p. 115 sqq, — Constantini Continuat. lib. IV nn. 26 H 29, Амартоль по изд. Муральта стр. 734 прим.; о самой Магнавръ Византія Кшуотаутічооп. І, 207 и 593). Но послѣ Варды мы нигдѣ не встрѣчаемъ объ этомъ училищь никакихъ упоминаній и извъстій, и нъть сомньнія, что тотчась или не тотчасъ послѣ него оно прекратило свое существованіе, сfr Ліутпранда Antapodosis, lib. VI, § 5). Что касается до мижнія многихъ ученыхъ, которые относять первоначальное основаніе этого такъ-называемаго придворнаго училища къ первой половинъ У в., къ правленію импер. Өеодосія Младшаго, то оно не справедливо: нмпер. Өеодосій въ своемъ указ'є отъ 425-го года, на которомъ оно основывается (Cod. Theodos. lib. XIV, tit. IX, 1. 3), говорить не объ учрежденій какого-нибудь казеннаго училища, а объ учителяхъ частныхъ, изъ числа которыхъ извъстному количеству онъ предоставляеть право публичпаго обученія и въ казенныхъ помѣщеніяхъ (еще о частныхъ учителяхъ въ Кодексѣ Өеодосіевомъ—lib. VI, tit. XXI, lib. XIII, tit. III, lib. XIV, tit. IX, все повторено въ Кодексъ Юстиніановомъ). Подобнымъ образомъ передъ Вардою импер. Өеофилъ далъ казенное въ своемъ двориф помѣщеніе частному учителю Льву философу, о чемъ Амартолъ по изд. Муральна стр. 713 sub fin. и Scriptt. post Theophan., ed. Paris. p. 424. Относительно такъ называвшагося "вселенскаго учителя" (оікописунко бібфокадос) и при немъ 12-ти или большаго числа помощниковъ (о которыхъ Амартолъ по изд. Муральта стр. 634, а изъ новыхъ изследователей Дюванжъ въ Constantinop. Christ. lib. II, сар. IXX. n. 3 и въ Gloss. Graecit. подъ словомъ бибажадос и Византий въ Кшуотаутичоин. I, 457), также несправедливо думають, будто они представляли собой высшее училище. Они не составляли изъ себя никакого училища, а были учеными библіотекарями при императорской библіотек' и им' ди своей обязанностію въ случаяхъ нужды делать ученыя справки и подавать свое ученое мисніе правительствамь гражданскому и дерковному: отъ этой последней обязанности и названіе главнаго библіотекаря—вселенскій учитель. Учители великой церкви (διδάσκαλοι τής μεγάλης έκκλησίας), т. е. Константинопольской патріаршей Софін, не были школьными учителями, а проповъдниками, которые, по уполномочію и оть лица патріарха, учили народъ посредствомъ проповъдей (Вальсамонъ въ толкованіи на 19-е правило

Послѣ похода Корсунскаго Владимиръ привелъ съ собою изъ Греціи ученыхъ людей и учителей, но онъ не соединилъ ихъ въ одно училище и не образоваль изъ нихъ таковаго, а оставилъ каждаго изъ нихъ отдѣльнымъ и свободнымъ или такъ сказать вольно-практикующимъ профессоромъ и роздалъ имъ на ученье, какъ именно это прямо и буквально говоритъ и лѣтопись, набранныхъ имъ дѣтей боярскихъ ¹). Эта-то форма не казенныхъ училищъ, а частнаго обученія и была, какъ необходимо думать, причиной того, что просвѣщеніе, такъ сказать, только прошло черезъ насъ, какъ вода чрезъ рѣшето.

Если бы заведены были казенныя училища или-такъ какъ на первое время училищъ могло быть заведено только одно въ Кіевъесли бы заведено было казенное училище, то въ немъ быль бы введенъ извъстный опредъленный курсъ или кругь ученія, какой быль бы признанъ наивозможно за лучшій. Въ казенномъ училище этотъ курсъ ученія не подвергался бы опасности произвольных в сокращеній и постоянно оставался бы однимъ и твиъ же. Ученики, не будучи выпускаемы изъ такого училища до окончанія полнаго курса ученія, волей-неволей изучали бы всв положенныя науки, и такимъ образомъ подобное училище невольно и, такъ сказать, насильственно насаждало бы въ сословіи боярь образованіе до тёхъ поръ, пока бы оно не стало его добровольной потребностію. Совсемь другое должно было случиться при заимствованномъ нами отъ Грековъ способъ частнаго обученія. Приведены были изъ Греціи ученые люди и открыли у себя на домахъ частные пансіоны, въ которые были розданы и имъли быть отдаваемы дети бояръ для ученія. Намереніе и желаніе правительства было то, чтобы въ этихъ пансіонахъ дёти бояръ получали возможно лучшее научное образованіе, какое могли дать приведенные учители, чтобы они изучали все то, что было въ Греціи. Но при систем'в частныхъ пансіоновъ не могло быть контроля правительства, чтобы учащіеся проходили возможно полные желаемые курсы ученія и здёсь все дёло относительно сего имёло быть предоставлено исключительно доброй воль ихъ родителей. Эти же послъдніе не были наклонны къ образованію, не сознавали его нужды и по предоставлен-

Τρυμμος σοδορα: Το διδάσκειν τον λαόν μόνοις ένεδοθη τοῖς ἐπισκόποις, καὶ οἱ διδάσκαλοι τῆς μεγάλης ἐκκλησίας δικαίω του πατριάρχου διδάσκουσι,—ω Pa.i.u ω II. II.

<sup>1) &</sup>quot;Пославъ нача поимати у нарочитые чади дѣти и даяти нача на ученье книжное... Симъ же (дѣтямъ) раздаяномъ на ученье книгамъ, събысться пророчество на Русьстѣй земли"...

ной имъ волѣ весьма скоро и сократили курсы ученія своихъ дѣтей такъ, что послѣднее сошло на одну простую грамотность.

Нѣтъ сомнѣнія, у многихъ невольно рождается вопросъ: да отъ чего же Владимиръ, если дѣйствительно хотѣлъ водворить въ Россіи образованіе, не сдѣлалъ такой простой вещи, какъ завести казенное училище въ родѣ нынѣшнихъ гимназій, университетовъ? Отвѣтъ именно тотъ, что примѣра и образца подобныхъ училищъ Владимиръ не въдѣлъ у Грековъ, а выдуматъ ихъ самому—это была далеко не такая простая вещь, какъ бы инымъ казалось. Выдуматъ подобныя училища значило изобрѣсти совершенно новый способъ поддержанія образованія, значило совершить въ этомъ отношеніи чрезвычайно важную реформу: нѣтъ ничего удивительнаго, что Владимира, только помышлявшаго для своей страны объ образованіи, не хватило на то, чтобы быть и реформаторомъ въ способѣ его поддержанія. Казенныя нынѣшнія училища изобрѣлъ практическій Западъ, и изобрѣлъ, какъ должно думать, тоже не сразу, хотя и весьма рано ¹).

Какъ долго продолжался у насъ, въ нашемъ боярствъ, періодъ дъйствительнаго просвъщенія, положительно сказать мы, разумъется, вовсе не можемъ. Но необходимо думать, что онъ продолжался чрезвычайно недолго и что собственно онъ началъ кончаться одновременно съ тъмъ, какъ начался. Весьма въроятно или лучше сказать необходимо думать, что изъ перваго же набора детей, сделаннаго Владимиромъ тотчасъ послъ возвращенія изъ Корсуни, очень многіе, если не большая часть, не кончили полныхъ курсовъ ученія и что такимъ образомъ собственно не было не одной генераціи бояръ, которая бы была просвъщенною въ цъломъ своемъ составъ или по крайней мъръ въ своемъ большинствъ. Съ какою быстротой происходило дальнъйшее убавленіе охотниковъ просв'ящаться настоящимъ просв'ященіемъ, а вивств съ твиъ какъ быстро исчезало и сіе последнее, можно заключать изъ того, что въ концъ XI въка преп. Несторъ находить возможнымъ, усвоять св. Борису уже не большее просвъщеніе, какъ-что «бяще и грамотѣ наученъ»<sup>2</sup>).

Отвътивъ на вопросъ, почему не увънчалась успъхомъ попытка Владимира ввести къ намъ просвъщеніе, мы вмъстъ съ симъ нисколько еще не отвътили на вопросъ: почему мы вообще остались безъ про-

<sup>1)</sup> Первые нъкоторые опыты учрежденія на Западъ казенных училищь принадлежать еще языческимь императорамь (Веспасіану, Антонину Пію и Адріану).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Хотя человъку исключительному,—преп. Өеодосію, и усвояеть еще, какъ мы сказали, настоящее просвъщеніе.

свъщенія. Этоть общій вопрось есть вопрось самь по себъ и требуеть своего особеннаго отвъта.

Послѣ неудачной попытки Владимира могли быть сдѣланы десятки другихъ попытокъ, и однако мы не сдѣлали ни одной. Между тѣмъ мы представляли собою народъ, который долженъ бы былъ имѣть просвѣщеніе. По своей территоріи мы принадлежали къ народамъ европейскимъ; принявъ одно и то же съ ними христіанство, мы стали живымъ членомъ въ семействѣ этихъ народовъ. Но отличительною чертой и общею принадлежностью народовъ европейскихъ было то, что они имѣли просвѣщеніе. Почему же только мы одни въ ихъ семействѣ остались безъ сего просвѣщенія?

Вопросъ этотъ, какъ понимаетъ читатель, есть ни болѣе ни менѣе, какъ вопросъ о насъ самихъ, ибо тутъ спрашивается: лежитъ ли наше невъжество на нашей отвътственности или нътъ?

Пріятно и желательно было бы отв'вчать съ спокойною сов'встію р'вшительнымъ н'втъ; къ сожал'внію, не кривя душой, отв'вчать такъ мы не найдемъ возможнымъ.

Оправдать насъ отъ упрековъ за наше невъжество лежало на сердцѣ нашего почтеннаго исторіографа. Полагая, что просвѣщеніе не только было вводимо, но и действительно введено къ намъ, онъ объясняль его исчезновение у насъ междуусобиями нашихъ князей, бывшими следствіемъ удельной системы, и потомъ нашествіемъ Монголовъ. Въ настоящее время составляеть предметь, требующій доказательствъ, то, что просвещение было вводимо къ намъ, и уже нисколько не составляеть предмета спорнаго то, что оно не было введено прочнымъ образомъ, что оно не было водворено такъ, чтобы имъть болье или менье продолжительный періодъ настоящаго у насъ существованія. Но въ этихъ междуусобіяхъ князей хотять видёть причину, которая воспрепятствовала явиться у насъ просвещеню. Увы, какъ совершенно неосновательно ссылался на нихъ Карамзинъ, думая объяснить ими исчезновение у насъ просвъщения, такъ совершенно не основательно ссылаться на нихъ и какъ на причину, которая воспрепятствовала ему у насъ явиться. Междуусобныя войны составляють величайшее несчастіе для народовъ, но, къ счастію, онъ вовсе не имъють и не могуть имъть пагубнаго вліянія на просвъщеніе, и напрасно было бы обвинять ихъ въ томъ, въ чемъ онъ вовсе не виноваты. Потрудитесь только задать себв обстоятельнымъ образомъ вопросъ, какимъ образомъ междуусобныя войны могуть быть препятствіемъ къ водворенію просв'ященія, и вы увидите, что или ничего нельзя будеть

отвътить или придется отвъчать одивми общими, ничего не содержащими и не выражающими, фразами, какъ это и дъйствительно имъетъ иъсто у Карамзина. Конечно, мы не станемъ представлять по-дътски этихъ междуусобныхъ войнъ такъ, чтобы онв составляли одну непрерывную войну, въ которой заняты были бы безъ исключенія всё люди и которая бы обнимала рёшительно всю страну, такъ что жителямъ при подобной войнъ не оставалось бы ни о чемъ болъе подумать п ничего болье дылать. Князья могли вести весьма частыя междуусобныя войны, но во всякомъ случай у нихъ оставалось совершенно достаточно времени на то, чтобы заботиться о просвъщеніи, если бы они того хотели. Возьмите дело наглядие: воть въ Кіеве любой великій князь до-монгольскаго періода; какъ ни много вель междуусобныхъ войнъ этотъ взятый великій князь, во всякомь случать онъ не вель ихъ непрерывно: что же бы могло воспрепятствовать его заботамъ о просвъщеніи? Непрерывныя заботы о войнь? Но этоть отвъть не пустая фраза и не смётонъ только тогда, когда въ него не влумаешься: человъкъ не созданъ такъ, чтобы одна забота исключала въ немъ возможность всякихъ другихъ заботъ. Кромъ войнъ, князья заботятся обо всемъ другомъ, что подлежало ихъ заботамъ, какъ государей: отъ чего же они не имъють времени и возможности позаботиться только о просв'ящения? Можеть быть, инымъ думается, что заботы о войнахъ не совмъстны съ заботами о просвъщении. Но исторія отвічаеть намъ, что думать такъ совершенно напрасно. Німецкій Карлъ Великій и нашъ русскій Петръ Великій были государи самые воинственные, какихъ только можно представить, и однако именно они были вводителями просвъщенія въ своихъ странахъ. Междуусобныя войны должны были губить множество воиновъ, наносить весьма много ущерба мирнымъ гражданамъ и причинять чрезвычайно большой вредъ государству: но какимъ образомъ онъ могли мъшать просвъщенію? Отцы были заняты войнами или страдали отъ нихъ, но какъ это могло препятствовать учиться детямъ? Представлять ли дело такъ, что дъти были заняты глазъніемъ на войны? Въ междуусобныхъ войнахъ непрестанно пылали города, такъ что нужно было спасать жизнь, заботиться о кровъ и не было возможности думать о томъ, чтобы учиться? Но когда говорится объ этихъ непрестанныхъ пожарищахъ городовъ, то всякій знаеть и понимаеть, что это говорится нисколько не буквально, а реторическо - гиперболически. Города пылали, но вовсе не непрестанно и не было ничего похожаго на то, чтобы всё города пылали каждый годъ. Возьмите исторію Кіева и другихъ стольныхъ городовъ, и вы увидите, что не шутя говорить, будто въ этихъ городахъ въ періодъ до-монгольскій нельзя было учиться, было бы въ высшей степени странно, чтобы не сказать болье.

Если междуусобныя войны пагубны для настоящаго просвещенія, то онъ должны быть столько же пагубными и для простой грамотности: придеть ли однако кому - нибудь въ голову дивиться тому, что междуусобныя войны не убили у насъ этой последней? Междуусобныя войны и грамотность — всякій согласится, что предполагать вредное вліяніе однихъ на другую было бы весьма неожиданно и оригинально; но на самомъ дълъ совершенно то же самое — предполагать вредное вліяніе этихъ войнъ и на д'яйствительное просв'ященіе. Какъ исторія доказываеть намъ, что войны ни малейше не мешають государямъ заботиться о просвъщеніи, если они того хотять, такъ та же исторія доказываеть намъ, что междуусобныя войны ни малейте не препятствують водворяться въ странахъ и просвещению. Въ западной Европе просвъщение возрождалось развъ не среди такого же множества междуусобныхъ войнъ, какъ это было у насъ? Кто не знаеть техъ страшныхъ междуусобій, которыя раздирали среднев вковую Италію, и однако просвъщение воскресало въ ней именно среди этихъ междуусобій.

Междуусобія, если угодно, содъйствують просвъщенію, потому что возбуждають умы людей общественными бъдствіями, но, тяжко обвиняемыя во многомь, онъ ни въ какомь случать не могуть быть обвиняемы въ томь, чтобы были какой-нибудь помъхой просвъщенію. Наконець, если угодно, междуусобія нашихъ князей могуть быть оставлены совствиь въ сторонт, и вопрось останется все - таки вопросомъ. Когда мы спрашиваемъ: почему не ввелось въ Россіи просвъщеніе, то изъ числа подлежащихъ отвту мы нисколько не исключаемъ наше духовенство; но къ нему междуусобія князей уже, конечно, не имъють никакого отношенія. Какія внтынія государственныя бъдствія могли помъщать водвориться просвъщенію въ нашихъ монастыряхъ? 1)

<sup>1)</sup> Если бы въ періодъ домонгольскій просвѣщеніе существовало въ нашихъ монастыряхъ, то главнымъ разсадникомъ его между сими послъдними, конечно, быль бы монастырь Печерскій. Но есть ли какое-нибудь основаніе подозрѣвать, чтобы въ семъ монастырѣ было просвѣщеніе? Прочитайте Патерикъ Печерскій и найдите хоть малѣйшее указаніе на существованіе въ монастырѣ просвѣщенія. Изъ огромнаго числа монаховъ, которые пережили въ монастырѣ въ продолженіе періода домонгольскаго, писателей только пятеро (самъ преп. Феодосій, лѣтописецъ, Несторъ, Симонъ и Поликарпъ), и даеть ли хоть одинъ изъ нихъ видѣть въ себѣ человѣка образованнаго? А двое изъ нихъ (Несторъ въ приступѣ къ житію Феодосія и Поликарпъ въ сказаніи о Маркѣ Печерникѣ) не говорять ли прямо, что нмъ чуждо и невѣдомо какое-либо образованіе?

Что иго монгольское не могло воспрепятствовать намъ ввести къ себъ просвъщеніе, это совершенно ясно будеть для всякаго, кто приномнить, что Монголы, одинъ разъ опустошительнымъ образомъ прошедь по Россіи, съли потомъ въ сторонъ и нисколько не вмъшивались въ наши внутреннія дъла. Но мы не будемъ распространяться объ этомъ игъ. Если въ продолженіе двухъ съ половиной въковъ, ему предшествовавшихъ, мы оставались безъ просвъщенія, то для насъ станеть понятно и безъ всякой внъшней причины, почему мы остались безъ просвъщенія потомъ. Въ продолженіе двухъ съ половиной въковъ непросвъщеніе или невъжество уже успъло пріобръсти у насъ право гражданства и давности, уже успъло пріобръсти видъ нормальнаго положенія 1).

<sup>1)</sup> Позволимъ себѣ обратиться къ дюдямъ съ исключительнымъ образомъ мыслей, которые упорно стоять на томъ, что въ періодъ до-монгольскій было у насъ настоящее просвъщеніе и что его истребило нашествіе Монголовъ. Пусть эти дюди потрудятся себъ и намъ объяснить, какимъ же образомъ могло это случиться. Подожимъ, что Монгоды въ свое первое нашествіе сожгли большую часть училищъ. истребили большую часть учебныхъ книгь и перебили большую часть учителей: неужели отъ всего этого могло исчезнуть просвещение, которое существовало передъ тъмъ двъсти пятьдесять лъть? Развъ училища не могли быть построены вновь, вакъ построены были сожженныя церкви и жилища? Развъ учебныя книги не могли быть написаны вновь, какъ были написаны истребленныя книги неучебныя? Развъ на мъсто перебитыхъ учителей не могли явиться новые, какъ явились на мъсто перебитыхъ новые священники? Два съ половиной въка существовало просвъщение и вдругь оно погибло оть такой причины! Если надъ нами не шутять и если Богь не отказаль намь въ человъческомъ смыслъ, то мы ръшительно не понимаемъ дъла. Неужели просвъщение такая вещь, чтобы оно послъ двухстольтняго существования могло погибнуть отъ такой причины, какъ пожаръ весьма многихъ училищныхъ домовъ и смерть весьма многихъ учителей? Въ 1812-мъ году было нашествіе на насъ Французовъ, а въ недавнее время нашествіе Пруссаковъ на Французовъ нисколько не лучшія, чёмъ нашествіе на древнюю Русь Монголовъ: приходило ли кому-нибудь на умъ опасаться за погибель просвъщенія у насъ и у Французовъ? Но наконецъ мы имъемъ Новгородъ — древній Великій Новгородъ, который Монгоды пощадили вавъ будто нарочно затъмъ, чтобы оставить наглядное довазательство, что напрасно винить ихъ за мнимую погибель просвъщения. Новгородъ не подвергался разгрому Монголовъ, и однако послъ ихъ нашествія мы также не находимъ въ немъ просвъщенія, какъ и во всей остальной Руси... (Не касаемся мы рьчью того, будто самое владьніе Монголовь Русью могло истребить въ последней просв'єщеніе, ибо, во-первыхъ, туть діло у всіхъ на виду по памятникамъ историческимъ, а во-вторыхъ-полагаемъ, что и самый хитрый хитрецъ не придумаетъ объяснить, какъ Монголы, сидъвшіе въ сторонъ и только взимавшіе съ Руси дань, могли быть губителями ея просвъщенія чрезь одно лишь то, что брали съ неж деньги).

Такимъ образомъ, попытка Карамзина спасти нашу національную честь должна быть признана совершенно неудовлетворительною.

Почему мы не пристали относительно просвъщения къ западной Европъ, это, конечно, само собой ясно: съ нею раздълила насъ религіозная вражда, вслъдствіе которой между нею и нами скоро воздвиглось весьма кръпкое средостъніе. Но передъ нами и постояннокъ нашимъ услугамъ были Греки: отъ чего же мы не заимствовали просвъщения у нихъ?

Какихъ нибудь неодолимыхъ препятствій, которыя бы рівшительно помешали намъ взять просвещение у Грековъ, съ темъ, чтобы въ параллель къ новому просвъщению западной Европы представить новое просвъщение Европы восточной, и которыя бы совсъмъ извиняли и оправдывали насъ, мы вовсе не найдемъ и не придумаемъ. Вопросъ можеть быть только въ томъ, насколько вина не исключительно на насъ самихъ. Сравнивая свое положение по отношению къ Грекамъ, отъ которыхъ мы должны были бы заимствовать просвъщение, съ положеніемъ западной Европы по отношенію къ Римлинамъ, оть которыхъ она его заимствовала, мы находимъ значительное различіе, которое действительно можеть служить къ некоторому нашему извиненію и къ нікоторому изъясненію того, оть чего не случилось, чтобы въ параллель къ этой Европъ западной мы представили собою образованную Европу восточную. Мы по отношенію къ Грекамъ были народъ совершенно новый, который сполна вновь долженъ бы быль вводить у себя просвъщеніе, напротивъ народы западной Европы по отношенію къ Римлянамъ были, такъ сказать, живымъ и непрерывнымъ ихъ продолжениемъ, имъвъ въ Итальянцахъ, которые составляли ихъ средоточіе, тіхъ же Римлянъ, только подъ новымъ именемъ. На Западъ просвъщение и его духъ, строго говоря, никогда не умирали, а только значительно падали; живая традиція просв'єщенія тамъ совершенно никогда не прерывалась, но какъ ни близко доходила до опасности совершенно прерваться и угаснуть, все-таки продолжала сохраняться і). Такимъ образомъ, на Западъ явиться просвъщенію значило,

<sup>1)</sup> И Карат Великій вовсе не положиль на Западѣ начала новому просвѣщенію въ собственномъ сміслѣ этого слова (послѣ того, какъ передъ нимъ совершенно исчезло просвѣщеніе древнее): онъ нашелъ просвѣщеніе и ученыхъ въ Италіи и Шотландіи (изъ коихъ въ первой просвѣщеніе никогда не исчезало, какъ это совершенно ошибочно думаютъ у насъ многіе, а во второй явилось во второй половинѣ VII вѣка, — Феодоръ Кантербурійскій, — бывъ заимствовано изъ Ирландіи, гдѣ его начало восходитъ къ половинѣ V вѣка, къ св. Патрицію, апостолу страны. Вообще, очень распространенное у насъ представленіе относительно упадка про-

такъ сказать, возродиться огню изъ-подъ пепла, у насъже напротивъ явиться ему значило быть добыту огню посредствомъ совершенно новаго тренія. Им'є задачею не совсемь вновь вводить просвещеніе, а только возродить его, народы западной Европы представляли изъ себя одно цёлое. Такимъ образомъ, свой сравнительно гораздо более легкій трудъ они совершили общими силами многихъ, мы же, напротивъ, были совершенно одни. Тамъ были общія усилія, взаимное содвиствіе и соревнованіе, у насъ же ничего подобнаго. На дійствія людей могущественно вліяеть сознаніе ими своихъ обязанностей, и Западъ дѣйствительно быль поставлень въ такое положение, чтобы сознать свою миссію возродить у себя просв'ященіе. Онъ остался преемникомъ западной Римской имперіи. Призванный и въ лицъ Карла Великаго дъйствительно принявъ на себя обязанность быть воскресителемъ и продолжателемъ этой имперіи, онъ долженъ быль сознать свою обязанность позаботиться о томъ главнейшемъ, что завещаль ему Римъ, т. е. о просвъщении. Это сознание обязанности, это сознание историческаго долга и призванія должно было сильно и благодітельно подійствовать на пробужденіе Запада: огонь просвіщенія, не угасшій тамъ совершенно, а только покрывшійся пепломъ, оть притока этого нравственнаго воздуха, снова пробился наружу и разгорълся... Мы въ своей исторіи не им'вли никакого подобнаго нравственнаго стимула (А Греки не объединяли съ собой принимавшихъ отъ нихъ христіанство варваровъ). Если бы Восточная имперія пала ранве, то весьма ввроятно, что мы не были бы продолжателями ея просвёщенія въ параллель къ Западу, ибо было или не было это намъ по силамъ, во всякомъ случав мы не были къ этому приготовлены, какъ приготовленъ быль къ своей роли Западъ, при томъ же и относительно этого последняго мы вовсе не котимъ сказать того, чтобы все дело было въ паденіи Западной римской имперіи. Но въ живой и существующей Восточной имперіи мы не были такимъ живымъ ея членомъ, чтобы сознавать лежащею на себъ часть ея историческихъ обязанностей. Восточная имперія была сама по себъ, нисколько не обнимая насъ подъ собой, мы же были дополненіемъ къ ней совершенно вившнимъ и такъ ска-

свъщенія на Западъ, будто дѣло доходило до того, чтобы ограничиваться одной грамотностію, есть представленіе вовсе не соотвътствующее дѣйствительности. Въ данномъ случав насъ вводять въ заблужденіе западные историки и вообще ученые: послѣдніе очень рѣзко говорять объ упадкъ просвъщенія, но они вовсе не разумьють упадка, доходящаго до одной грамотности, а упадокъ, какъ состояніе, лишь сравнительное съ тѣмъ, что было и что потомъ стало).

зать случайнымъ, были нѣчто только добавочное и не имѣющее въ ней историческаго смысла и значенія. Не сознавая себя причастными къ исторической обязанности быть просвѣщенными, сполна возлагая эту обязанность на тѣхъ, которые безъ насъ представляли собою просвѣщенный Востокъ, т. е. на Грековъ, мы и не позаботились о просвѣщеніи и нашли возможнымъ прожить и безъ него ¹)...

Сквозь туманъ многихъ въковъ, сквозь густую окраску позднъйтиаго времени не ясно видится намъ образъ св. Владимира и, смотря
на Русь послъ него, какъ-то съ трудомъ въримъ мы, чтобы онъ имълъ
намъреніе сдълать ее тъмъ, чъмъ была въ его время Греція, т. е.
страною просвъщенною. Но онъ имълъ это намъреніе въ самомъ широкомъ смыслъ, онъ хотълъ отъ Греціи не только просвъщенія, но и
художествъ, хотълъ отъ нея и того, чего она не могла дать въ видъ
современныхъ произведеній, а могла дать только въ видъ оставшихся
памятниковъ древности. Во все продолженіе періода до-монгольскаго
за св. Богородицею Десятинною стояли въ Кіевъ два мъдные болвана
и четыре мъдныхъ коня, на которые «невъгласи» Кіевскіе разъвали
ротъ, недоумъвая—что они и для чего они. Эти шесть недоумънныхъ
диковинъ были двъ бронзовыхъ статуи и четыре бронзовыхъ коня,
привезенные Владимиромъ изъ Корсуни, которая по подобію всъхъ

<sup>1)</sup> Послъ св. Владимира не дълало попытокъ снова ввести къ намъ просвъщеніе наше правительство въ лиць нашихъ князей. Но просвъщеніе могло бы быть введено къ намъ и помимо правительства. Частные люди могли бы отправляться въ Грецію, чтобы получить тамъ возможно хорошее образованіе, а потомъ возвращаться домой, чтобы дома насаждать просвещение путемъ частныхъ школъ. Следовательно, вина не на одномъ правительствъ, а буквально на всемъ обществъ или на целомъ народе... Возлагать часть вины на Грековъ, было бы несправедливо. Чтобы мы искали просвъщенія у Грековъ, а они намъренно не хотъли дать его намъ, предполагать это было бы вовсе неосновательно и думаемъ, что никто и не будеть. А если они не позаботились водворить у насъ просвъщенія или, такъ сказать, навязать его намъ: то существовавшій у нихъ и единственно изв'єстный имъ способъ поддержанія просв'ященія, о которомъ говорили мы выше, не допускаль этого принудительнаго водворенія, оставляя дёло исключительно собственной доброй воль людей (Въ болье древнее время Греки, можеть быть, и постарались бы водворить у насъ просвъщеніе; но тогда у нихъ просвъщеніе уже падало и они уже не обладали потребной для дела прежней энергіей). Вместе съ нами — Русскими не нашлось собственной доброй воли на то, чтобы заимствовать отъ Грековь и ввести у себя просвъщение и у всъхъ другихъ народовъ, принявшихъ христіанство отъ Грековъ (у Болгаръ, Сербовъ и Румынъ). Есть люди, наклониме обвинять въ нашемъ невъжествъ нашего первоучителя Константина философа, который, давъ намъ богослужение на славянскомъ языкъ, избавилъ насъ тъмъ отъ необходимости знать языкъ греческій и такимъ образомъ разъединиль насъ съ на-

старыхъ греческихъ городовъ была украшена памятниками ваянія, оставшимися отъ временъ классическихъ. Послѣ Владимира эти художественные трофеи, привезенные имъ изъ побѣжденнаго города, стали добычею воробьевъ и галокъ; но нѣтъ сомнѣнія, что онъ привозилъ ихъ не для этой цѣли. Нѣтъ сомнѣнія, онъ привозилъ ихъ для той цѣли, чтобы украсить Кіевъ произведеніями ваянія, если не совсѣмъ, то по крайней мѣрѣ до нѣкоторой степени такъ, какъ по разсказамъ ѣздившихъ въ Константинополь пословъ и купцовъ былъ украшенъ ими послѣдній...

Итакъ, Владимиръ желалъ и пытался было ввести къ намъ просвъщеніе, но его попытка осталась безуспъшною. Послъ него мы уже не дълали никакихъ попытокъ и остались безъ просвъщенія, при одной грамотности, при одномъ умъніи читать.

Грамотность, а не просвъщеніе — въ этихъ словахъ вся наша исторія огромнаго періода, обнимающаго время отъ Владимира до Петра Великаго... Вмѣстѣ съ своеобразной исторіей государства своеобразна исторія и нашей церкви: исключительная привязанность къ церковно-обрядовой внѣшности, наружное благочестіе на мѣсто внутренняго, заподозрѣніе Грековъ въ уклоненіи отъ чистоты православія и наконецъ расколъ (а въ области администраціи слишкомъ, такъ сказать, восточныя отношенія начальниковъ къ подчиненнымъ и подчиненныхъ къ начальникамъ, т. е. чрезмѣрная многовластность однихъ и чрезмѣрная приниженность другихъ), — вотъ ея особенности, бывшія по отношенію къ ней слѣдствіемъ того, что вмѣсто дѣйствительнаго просвѣщенія мы имѣли своимъ просвѣщеніемъ одну грамотность.

Прежде чёмъ обращаться къ этой послёдней, мы должны сдёлать одну оговорку относительно просвёщенія. Въ періодъ до-монгольскій, какъ и во все послёдующее время старой Руси до Петра Великаго, у насъ его не было. Но въ то же время, по особымъ обстоятельствамъ этого періода, во все его продолженіе до самаго конца у насъ могли быть въ видё исключенія отдёльные люди болёе или менёе просвё-

шими учителями. Обвиненіе на великаго человѣка совершенно напрасное и кравне несправедливое! Если бы мы хотѣли быть просвѣщенными, то не было никакихъ препятствій заимствовать науку въ переводѣ, какъ была заимствована церковная литература, а между тѣмъ употребленіе въ ней (наукѣ) собственнаго языка было бы нашимъ величайшимъ преимуществомъ предъ народами Запада. Если же мы не хотѣли быть просвѣщенными, то одно обязательное знаніе греческаго языка (который бы мы, т. е. священники наши, конечно, знали бы лишь столько, чтобы умѣть читать по-гречески) не пересадило бы къ намъ просвѣщенія...

вценные, отдёльные люди съ настоящимъ большимъ или меньшимъ научнымъ образованіемъ. Во все продолженіе этого періода у насъ находились Греки, составлявшіе, во-первыхъ, свиту митрополитовъ, вовторыхъ—бывшіе при епископахъ, такъ какъ между этими послёдними отдёльныя лица, принадлежавшія къ нимъ—Грекамъ, почти никогда не переведились. Въ числѣ указанныхъ Грековъ могли случаться люди образованные, имѣвшіе охоту преподавать науки другимъ, и у нихъто отдёльные исключительные люди, надѣленные сверхъ-обычайною жаждою просвѣщемія, и могли получать лучшее или худшее научное образованіе. Ниже мы увидимъ, что за періодъ до-монгольскій мы на самомъ дѣлѣ имѣемъ примѣры такихъ исключительныхъ людей.

Обращаемся ыт составлявшей наше просвещение грамотности.

Грамотность, что бы она ни была, все-таки предполагаеть способы ея преподаванія, все-таки предполагаеть ученіе. Какъ же совершалось это последнее?

И для грамотности, такъ же какъ для просвъщенія или научнаго образованія, въ Греціи не было казенныхъ, содержимыхъ правительствомъ, школъ. Грамотность была тамъ главнымъ образомъ на частномъ попеченіи духовенства, именно—приходскіе священники, практикуя ученіе грамотъ какъ наиболье подходящее для нихъ и наиболье приличное имъ ремесло, содержали при церквахъ частныя школы грамотности, въ которыя отдавали дътей всъ желающіе, платя учителямъ за ученіе по мъръ усердія и средствъ 1). Помимо священниковъ, въроятно, содержали частныя школы грамотности и всъ желающіе. И этотъ-то способъ частныхъ, а не казенныхъ, правительственныхъ, школъ водворился и у насъ въ Россіи.

Какъ извъстно, значительная часть нашихъ изслъдователей того мнънія, что въ періодъ до-монгольскій у насъ существовали казенныя школы грамотности. Но мы положительно и достовърно знаемъ, что ихъ не было у насъ въ послъдующее время, и необходимо думать, что ихъ также не было и въ періодъ до-монгольскій, или иначе — что ихъ не было съ самаго начала.

<sup>1)</sup> Въ одномъ собраніи каноновъ церковныхъ прямо читается правило 6-го вселенскаго собора, вмѣняющее священникамъ въ обязанность заниматься обученіемъ дѣтей грамотъ и содержать у себя на домахъ школы: Presbyteri per villas et vicos scholas habeant. Et si quis fidelium suos parvulos ad discendas litteras eis commendare vult, eos non renuntient suscipere. Nihil autem ab eis pretii exigant, nec aliquid ab eis accipiant, excepto quod eis parentes eorum, caritatis studio, sua voluntate obtulerint, у Бинама, vol. III, р. 273 (lib. VIII, с. VII, § 12 sub fin).

Если бы эти казенныя настоящія школы грамотности существовали у насъ въ продолженіе цёлаго періода, то он'в не могли бы исчезнуть въ позднійшее время, ибо мы не найдемъ никакихъ причинъ такого исчезновенія, а ссылаться на междуусобія князей и на иго монгольское совершенно такъ же неосновательно и несостоятельно, какъ объяснять ими исчезновеніе или непоявленіе у насъ просвіщенія. Школы грамотности не то, что просвіщеніе; но думать, чтобы, просуществовавъ два віка съ половиной, он'в могли потомъ вдругь безпричиню у насъ исчезнуть, это такъ же невозможно и немыслимо какъ и то, чтобы подобная совсімъ неисторическая оказія случилась съ просвіщеніемъ.

Апріорическую необходимость заключать отъ несуществованія казенныхъ школь въ послідующее время къ ихъ несуществованію въ періодь домонгольскій вполнів подкрівплють и памятники письменности этого періода. Въ сихъ памятникахъ мы не читаемъ положительныхъ свидітельствъ, которыя бы прямо говорили, что тогда казенныхъ школь не было. Но, во-первыхъ, мы не находимъ тамъ ни малітішаго ихъ сліда, во-вторыхъ — мы имітемъ такія косвенныя свидітельства относительно ихъ несуществованія, которыя почти что равняются свидітельствамъ прямымъ.

Въ письменныхъ памятникахъ до-монгольскаго періода не только нътъ ни одного прямаго упоминанія о казенныхъ школахъ, но и ни малъйшаго на нихъ намека. Но этому невозможно было бы случиться, если бы такія школы существовали. Если бы онъ существовали, то были бы открываемы, и объ открытіи хотя одной-двухъ изъ нихъ было бы записано въ лътописяхъ; если бы онъ существовали, то имъ бы оказывали свое благоволеніе князья, и хотя разъ-два были бы отмъчены у лътописцевъ случаи такого благоволенія князей вмъстъ съ тъмъ, какъ они говорятъ объ ихъ благоволеніи къ духовенству, къ монашеству, къ нищимъ; вообще если бы существовали казенныя школы, то не могло бы случиться, чтобы лътописцамъ не представилось ни одного случая упомянуть о нихъ 1). Наконецъ, въ памятни-

<sup>1)</sup> О мнимыхъ свидътельствахъ, читаемыхъ у Татищева, см. въ приложенів. Прежде Татищева говорить о заведеніи у насъ "множества училищъ книжныхъ-первымъ нашимъ митрополитомъ Михаиломъ Никоновская лѣтопись (подъ 989-мъ годомъ—І. 94). Но, не говоря о томъ, что самый митрополитъ Михаилъ, никогда не существовавшій, возникъ изъ простаго недоразумѣнія, Никоновская лѣтопись достаточно изобличаетъ себя, когда говорить о "множествъ" училищъ: первый митрополить могь открыть одно училище въ Кіевъ, но чтобы онъ могь покрыть училищь.

кахъ письменности до-монгольскаго періода мы прямо имѣемъ извѣстія, въ которыхъ говорится объ ученіи дѣтей грамотѣ; если бы дѣти учились въ казенныхъ училищахъ, то, конечно, извѣстія и употребляли бы тоть образъ выраженія, что они учились въ училищахъ; однако мы находимъ въ нихъ не училища, а только учителей, т. е. не казенныя училища, а только частныхъ учителей. Въ Несторовомъ житіи преподобнаго Өеодосія Печерскаго читаемъ, что онъ велѣлъ своимъ родителямъ дати себя на ученіе божественныхъ книгъ «единому отъ учитель». Если бы Өеодосій былъ отданъ въ училище, то почему прямо и не было бы такъ сказано,—то какой смыслъ имѣло бы и съ какой стати было бы употреблено выраженіе «единому отъ учитель?» Не совершенно ли ясно даетъ знать употребленный способъ выраженія, что туть разумѣется одинъ изъ частныхъ учителей?

Признающіе существованіе казенных училищь въ періодь домонгольскій всё согласны съ тёмъ, что училища эти, кёмъ бы онё ни были открыты и кёмъ бы ни были содержимы, находились подъ надзоромъ и вёдёніемъ духовной власти или епископовъ. Но мы имёемъ рёшительное доказательство, что подъ надзоромъ и вёдёніемъ епископовъ въ помянутое время никакихъ училищъ не находилось. Его представляетъ намъ такъ-называемый уставъ Владимира. Въ этомъ уставѣ весьма подробно перечисляются заведенія и лица, будто бы отдаваемыя во власть епископамъ, но, какъ извёстно, въ немъ нётъ училищъ и учителей...

Настанвають на существовани въ періодъ до-монгольскій казенныхъ училищь потому, что не представляють себъ возможною гра-

лищами всю Русь, мановеніемъ своего жезла сделавъ ее на другой день после врешенія болье усердною къ почитанію книжному, нежели какою она была въ XVI въкъ, когда писалъ авторъ лътописи, передъ симъ, конечно, можно только улыбнуться... Затьмъ, авторъ льтописи нисколько не говорить, чтобы заведены были училища казенныя; а такъ какъ въ его собственное время вовсе не было въ Россін этихъ последенихъ училищъ, то, очевидно, что и у него должно разуметь училиша не вазенныя, а частныя (слова Нивоновской летописи, что митрополитомъ Михандомъ заведено было на Руси "множество училищъ книжныхъ" имъють несомићиное соотношение съ словами Стоглавато собора, что "прежде сего въ Россійскомъ царствін на Москвѣ и въ великомъ Новгородѣ и по нимъ городамъ многія училища бывали",-гл. 25, Казанск. изд. стр. 121. Въ XVI в. даже и частныхъ училищъ-какъ впрочемъ и прежде-было мало для обученія грамоть желающихъ поступать во священники: н воть дюди, какъ это имъ обычно, чтобы укорить и пристыдить свое время, и хотять уверять, что въ старое время было не такъ,---что въ старое время, начиная съ самаго появленія у насъ христіанства, училищъ бывало множество)...

мотность безъ этихъ училищъ. Но мы положительно и достовърно знаемъ, что у насъ не было казенныхъ училищъ въ XV и XVI въкахъ, хотя грамотность и была. Слъдовательно, возможно существование грамотности и безъ казенныхъ училищъ.

Полагаемъ, что у читателей снова рождается недоумъніе: какъ же это не изобръли казенныхъ училищъ грамотности? Простой отвъть все тоть же: не изобръли, не котъвъ или не бывъ въ состояніи пойдти далъе порядковъ, существовавшихъ въ Греціи. Какъ не легко изобрътеніе такихъ, повидимому, простыхъ вещей, какъ казенныя піколы грамотности, это наглядно и убъдительно показываетъ намъ примъръ изъ послъдующей исторіи нашей церкви. Въ XVI въкъ на Стоглавомъ соборъ было ясно сознано и высказано, что наши частныя школы грамотности до послъдней степени плохи. Слъдовало бы ожидать, что соборъ приговорить завести на будущее время казенныя школы, и однако онъ вовсе этого не дълаетъ: на будущее время — тъ же частныя школы на домахъ у священниковъ, дъяконовъ и дъяковъ, только съ нъкоторыми попытками улучшенія дъла ¹).

Такимъ образомъ, повторяемъ, въ періодъ до-монгольскій, какъ и во все последующее время до-петровской Руси, грамотность существовала и поддерживалась у насъ посредствомъ не казенныхъ, а частныхъ или домовыхъ училищъ.

Грамотность пошла у насъ двумя путями. Съ одной стороны не увънчавшаяся успъхомъ попытка Владимира водворить въ сословіи бояръ истинное просвъщеніе имъла своимъ послъдствіемъ то, что онъ ввелъ въ немъ по крайней мъръ грамотность. Съ другой стороны она пошла отъ духовенства, для котораго она составляла профессіональную необходимость.

Приведенные изъ Греціи учители наукъ не достигли предположенной цёли водворить эти последнія, но они все-таки стали учителями грамотности, и частныя училища, которыя они открыли, скоро переставь быть училищами наукъ, остались училищами той единственной науки, которая имёла составлять наше просвещеніе. Оть этихъ первыхъ учителей грамотности въ боярстве должны были пойдти дальнейшіе учители въ томъ же сословіи. Нётъ сомненія, у дётей боярскихъ не было охоты посвящать себя званію учителей, такъ чтобы последующіе учители явились изъ нихъ самихъ. Но у учителей были собственныя дёти, которыхъ имъ естественно было готовить въ преемники себе и которымъ естественно было наследовать ихъ ремесло

<sup>1)</sup> Стоглавника глл. 25 и 26.

или профессію. Такимъ образомъ, сословіе учителей грамотности для боярства должно было возникнуть насл'ядственнымъ образомъ отъ учителей наукъ, приведенныхъ изъ Греціи. Съ теченіемъ времени, не ограничиваясь д'ятьми бояръ, они, конечно, начали принимать въ свои частныя, содержимыя на домахъ, училища или въ свои какъ бы пансіоны и вс'яхъ желающихъ, и такимъ образомъ ихъ училища грамотности стали училищами для вс'яхъ.

Эти учители грамотности, пошедшіе отъ приведенныхъ Грековъ, были ея водворителями собственно въ Кіевъ. Ея водворителями вездъ и во всей Руси должны быть считаемы священники. Необходимо думать, что священники, тъми или другими способами созданные правительствомъ, о чемъ мы говорили выше, по подобію того, какъ было въ Греціи, и вследствіе ли прямыхъ предписаній правительства или по своей доброй воль, учительство грамоть взяли на себя какъ одну изъ своихъ обязанностей и начали открывать школы грамотности у себя на домахъ по мъръ того, какъ въ обществъ пробуждалась охота къ ученію грамоть. Затьмъ, на помощь священникамъ, положившимъ первое начало грамотности, скоро или нескоро явились міряне. Отчасти, въроятно, потому, что для людей небогатыхъ учительство грамотъ представляло ремесло выгодное, главнымъ же образомъ въроятно по побужденіямь благочестія, изъ желанія посвятить себя такому богоугодному дёлу, какъ ученіе грамоть, единственною цёлію котораго въ древнее время было почитание божественныхъ книгъ, вслёдъ за священниками явились міряне, которые также начали открывать у себя на домахъ частныя училища грамотности і). Эти частныя

<sup>1)</sup> Занятіе обученіемъ дітей грамоті изъ благочестивыхъ побужденій до сихъ поръ обычно у магометанъ, см. сочинение Л. Костенко: Средняя Азіи и водвореніе въ ней русской гражданственности, Спб., 1871, стр. 70, также Э. Брэма По съверовосточной Африкъ, русск. перев. Спб., 1871, П, 67. (Замътимъ встати, что нашъ старый обычай расплачиваться съ учителями детей за каждую выучку особо, -- за вечерню, заутреню, часы и пр., о чемъ говоритъ архіеп. Геннадій въ посланіи къ митр. Симону, до сихъ поръ употребителенъ на Востовъ, — Костенко ibidd. — Относительно знаменитыхъ лозы и десницы учителя, которыя въ нынашнихъ казенныхъ, и по крайней мъръ-духовныхъ, училищахъ до не особенно давняго времени буквальнымъ образомъ свирепствовали, должно думать, что въ древнихъ частныхъ училищахъ онъ не свиръпствовали, а только были въ большомъ употреблении, ибо учитель, переходившій отъ употребленія, что всеми признавалось, къ свирепствованію, что и тогда, какъ теперь, могло быть признаваемо развѣ немногими, не имъль бы учениковъ. Относительно употребления лозы и руки учителями-священниками существовало то сомивніе, что каноническія правила (апостольское 27-е и двукратн. соб. 9-е) запрещають имъ бить. Еще въ Греціи и такіе авторитетные

домовыя училища, содержимыя отчасти священниками и вообще членами церковныхъ причтовъ, отчасти мірянами, которые получили впослѣдствіи техническое названіе мастеровъ, и составляли наши училища грамотности въ періодъ до-монгольскій, равно какъ и во все послѣдующее время старой Руси до Петра Великаго.

Одинъ памятникъ до-монгольскаго періода представляеть діло такимъ образомъ, что грамотность распространилась у насъ чрезвычайно быстро, — что уже въ первую половину правленія Ярослава было по нъскольку учителей для нея даже въ самыхъ незначительныхъ городахъ Руси. Этотъ памятникъ есть уномянутое нами выше житіе преп. Өеодосія Печерскаго, написанное Несторомъ, который, какъ мы видъли, говорить, что Өеодосій учился грамоть у единаго оть учитель, годы ученія посл'ёдняго приблизительно должны падать на середину княженія Ярослава і), а м'єстомъ его ученія быль одинь изъ незначительныхъ тогдашнихъ городовъ-Курскъ. Но это свидетельство Нестора, сохраняя всю свою силу въ отношеніи къ отсутствію въ его время казенных училищь, весьма сомнительно въ своемъ показаніи относительно слишкомъ большой распространенности частныхъ училищь уже въ указанное раннее время, ибо предполагать такой быстрый ходъ дёла, чтобы уже къ концу первой половины правленія Ярослава грамотность успъла распространиться вездъ и стать вездъ потребностью всёхъ сословій общества, такъ чтобы вездё явилось достаточное количество учителей, совсёмъ невероятно. Стремленіе къ

въ отношени къ канонамъ люди, какъ Өеодоръ Вальсамонъ, отвъчали въ разръmenie эτοгο comethia, чτο τὸ ἐξ ἀμύνης καὶ θυμοθ τύπτειν κολάζεται, οὐ μὴν ἡ διὰ παίδευσιν και μάθησιν μετά λόγου (λώρου-ремнемь?) και χειρός μετρία παίδευσις τῶν διбаока́дшу,--- у Рами и П. П., 681. При несуществовани книгопечатанія п слідовательно — при отсутствіи печатныхъ азбукъ и печатныхъ четіпхъ книгь или книгь, по которымъ бы учить чтенію, учителя поступали такимъ образомъ, что для каждаго ученика, что важдому задавалось выучить къ следующему дню, написывали сами на клочкахъ бумаги или за отсутствіемъ бумаги на бересть и на деревянныхъ гладкихъ дощечкахъ (греческое техническое названіе этихъ написываній или написованій пічакібіоу дощечка, дощечечка). Нісколько подробите скажемъ объ этомъ во 2-мъ томъ. Такъ какъ подобное написывание уроковъ для всёхъ учениковъ составляло очень большой трудъ (хотя вообще должно думать, что школы были очень немногочисленны), то можеть быть, что это обстоятельство было одною изъ причинъ, почему учениковъ, готовившихся къ духовному званію, иногда и иные учителя не учили чтенію, а прямо обучали изустному (сокращенному) совершенію службъ.

<sup>1)</sup> О хронологін жизни преп. Өеодосія обстоятельно ниже.

ластика) и положиль начало переводу книгь отеческих или собственно учительныхъ, неизвъстно пока — что и сколько сдълавъ въ этомъ послъднемъ отношении. Послъ Константина и Месодія дъло перевода книгь продолжали Болгары. Принявъ христіанство почти одновременно съ темъ, какъ была изобретена славянская азбука, заимствовавъ отъ Моравовъ славянскія богослужебныя книги вскор'в посл'є того, Болгары имели въ лиге своего третьяго христіанскаго государя-знаменитаго Симеона-такого человъка, который котъль было водворить въ своей земль на славянскомъ языкь не только греческую письменность, но и настоящее византійское образованіе. Попытка эта, подобно тому какъ послъ случилось у насъ, не имъла успъха, но во всякомъ случав что касается до перевода книгь, то, во-первыхь, самъ Симеонъ, собравъ около себя кружокъ способныхъ людей и поручая имъ переводить тв или другія наиболье важныя книги, сделаль въ семь отношеніи весьма многое; во-вторыхъ, онъ даль толчекъ, вслёдствіе котораго и после него дело осталось продолжаться постепенно и непрерывно. Въ Болгаріи, которая была рядомъ съ Грецією и была перемътпана съ нею въ своихъ границахъ, которая съ 971-го года въ значительной своей части, а съ 1019-го г. и въ полномъ своемъ составъ, на долгое время подпала господству Грековъ '), всегда могли быть отдёльные люди, настолько знающіе греческій языкь и настолько немного образованные, чтобы быть въ состояніи переводить съ греческаго на славянскій. Такъ послів Симеона подобные люди и прододжали мало-по-малу дело перевода во весь нашъ періодъ домонгольскій. Кром'в переводовъ съ греческаго у Болгаръ въ правленіе Сичеона явилось несколько и самостоятельных литературных трудовъ (точные говоря, компиляцій на основаніи греческихъ источниковъ).

Отчасти еще при Владимиръ, а главнымъ и собственнымъ образомъ при Ярославъ, заимствовавъ отъ Болгаръ все то, что они имъли въ переводъ и не въ переводъ ко времени этого послъдняго, мы и впослъдстви времени постепенно продолжали занимать отъ нихъ все, что у нихъ вновь было переводимо.

Что касается до насъ самихъ, то, какъ необходимо думать, мы съ своей стороны сдёлали вкладъвъ эту переводную литературу весьма небольшой. Лётопись говорить объ Ярославё: «и собра писцё многы и прекладаше отъ Грекъ на словёньское письмо и списаща книгы многы». Мы уже сказали выше, что остается вопросомъ, какъ пони-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Желающій можеть смотрѣть исторію Болгарін въ нашей книгѣ: Краткій очеркъ исторіи православныхъ церквей болгарской, сербской и румынской, М. 1871.

мать эти слова-такъ ли, что Ярославъ только самъ занимался переводомъ съ греческаго языка или что онъ не только самъ переводиль, но и поручаль делать переводы другимь. Гораздо вероятиве разумъть первое; но если и послъднее, то во всякомъ случав не должно будеть представлять дела такимъ образомъ, чтобы Ярославъ собраль цёлую компанію переводчиковъ, какъ онъ собраль компанію писцовъ или переписчиковъ, и чтобы эта компанія столько же была занята переводомъ книгъ, сколько компанія писцовъ ихъ списываніемъ. Если и дъйствительно Ярославъ поручалъ дълать переводы, то необходимо думать, что дёло, вовсе не имёвь вида нарочитаго и въ большомъ размъръ организованнаго предпріятія, ограничилось случайнымъ переводомъ двухъ-трехъ книгъ и не болве. Необходимо такъ думать потому, что не только не имбемъ мы никакихъ ни прямыхъ свидътельствъ, ни косвенных намековъ относительно того, чтобы при Ярославъ была выпущена цёлая серія переводовъ, но пока совершенно никакихъ нв свидътельствъ, ни намековъ и относительно того, чтобы при немъ была переведена хотя одна книга. Если предполагать этоть переводь весьма немногихъ книгъ, сделанный по порученію Ярослава, то необходимо думать, что, не составляя целой компаніи переводчиковь, онъ имъль помощниками себъ въ переводъ человъкъ двухъ-трехъ, никакъ не болбе. Вопросъ о томъ, откуда могъ взять Ярославъ этихъ человъкъ двухъ-трехъ, разръшается очень просто и нъть никакой нужды предполагать, что они приведены были изъ Болгаріи, какъ это дълають: между сверстниками Ярослава, учившимися въ то время, какъ еще не успъло совсъмъ исчезнуть у насъ образованіе, въ Кієвъ могли найдтись между Русскими человъка два-три хорошо знающіе греческій языкъ и настолько сильные въ грамотикін, чтобы быть переводчиками, во всякомъ же случав были въ Кіевв дети техъ греческихъ ученыхъ, которые приведены были Владимиромъ, а можетъ быть отчасти оставались и они сами. Что касается до всего последующаго времени періода до-монгольскаго послі Ярослава, то необходимо 17мать, что переводы были у насъ не болве, какъ только отдельными и весьма ръдкими случаями. Послъ Ярослава у насъ исчезло просвъщеніе и знаніе греческаго языка, и следовательно не стало людей, способныхъ переводить. Послѣ него переводы могли быть дѣлаемы только или Греками, долго жившими въ Россіи и пріобретавшими знаніе славянскаго языка, или Русскими, долго жившими на Востокъ н пріобр'втавшими знаніе языка греческаго, или наконець тіми, являвшимися въ видъ весьма ръдкаго исключенія, Русскими, которые пріобрътали настоящее образованіе, а съ нимъ и знаніе греческаго языка, оть Грековъ, жившихъ въ Россіи. Переводовъ, сделанныхъ сейчасъ **указанными** переводчиками, очень можеть быть, было несколько, но пока известенъ всего только одинъ, шменно переводъ, сделанный Грекомъ, жившимъ въ Россіи около половины XII вѣка 1. (Считаемъ нужнымъ сдёлать здёсь одну весьма важную оговорку: филологи, рёшая вопросъ о мъсть перевода книгъ по признакамъ языка, наклонны совсёмъ отказывать нашей Россіи хотя бы то въ одной книге, переведенной въ періодъ домонгольскій, на томъ основаніи, что нѣтъ ни одного изъ помянутаго времени перевода, въ которомъ бы не было булгаризмовъ. Но основываться въ решени даннаго вопроса на признакахъ языка, далеко не совсемъ и не всегда надежно: славяно-болгарскій языкь быль литературнымь языкомь Руси, а поэтому и русскіе переводчики, употребляя его, должны были наполнять свою рівчь булгаризмами. Совершенно правильное употребление булгаризмовъ, конечно, должно показывать въ переводчикъ болгарина, но неправильное употребленіе можеть значить какъ то, что болгарскій переводчикъ поврежденъ русскими переписчиками, такъ и то, что переводъ принадлежить недостаточно знакомому съ болгарскимъ **языкомъ** Pycckomy).

Итакъ, въ дълъ перевода книгъ съ греческаго мы главнымъ образомъ воспользовались трудами другихъ и весьма немногое сдълали сами. Какъ бы то ни было, но переводная литература эта, въ соединеніи съ произведеніями собственной письменности болгарской, была весьма не бъдна.

Не перечисляя съ библіографической обстоятельностію всёхъ произведеній переводной и вообще заимствованной литературы, бывшихъ въ распоряженіи нашихъ предковъ до-монгольскаго періода (что мы сдёлаемъ ниже въ особомъ приложеніи), мы представимъ здёсь ея наличность въ произведеніяхъ наиболёе важныхъ, чтобы видёть, насколько помянутые предки наши имёли средствъ для книжной начитанности или для самообразованія.

Вся сейчась помянутая литература, за исключеніемъ или за поставленіемъ напереди всего самой Библіи, можеть быть раздёлена на четыре отдёла: 1) догматическій, 2) библейско-истолковательный, 3) нравоучительный и 4) историческій.

<sup>1)</sup> Посланія папы Льва Великаго къ Константинопольскому патріарху Флавіану, сділанный монахомъ Өеодосіемъ, о которомъ ниже.

Всю Библію, за исключеніемъ только книгъ Маккавейскихъ, какъ мы сказали немного выше, перевели еще первоучители Константинъ и Мееодій. Были или не были переведены въ періодъ до-монгольскій въ Болгаріи или у насъ эти послѣднія книги, остается неизвѣстнымъ. Но во всякомъ случаѣ онѣ представляли собой недостающее такое небольшое и неважное, что вообще остается и есть полное право говорить, что до-монгольскіе предки наши обладали въ славянскомъ переводѣ всей Библіей.

По отдёлу догматическому существовали въ періодъ до-монгольскій въ славянскомъ переводі: 1) Точное начертаніе православной въры Іоанна Дамаскина, которое и у Грековъ занимало первое мъсто между произведеніями данной категоріи, представлявъ собою единственное, бывшее у нихъ, полное и систематическое изложение христіанскаго православнаго въроученія. Древній болгарскій переводчикъ начертанія, названнаго имъ Словомь о правой вірв, а другими писателями до-монгольскаго періода называемаго еще Уверіемъ 1), или самъ сокративъ его или, можетъ быть, взявъ уже готовое сокращеніе, существовавшее на греческомъ, даеть его въ такомъ видъ, что въ немъ опущено очень многое, что не представляется необходимымъ и не можеть представляться легкимь для разумёнія людей новоначальных ь въ христіанств'й и им'єющихъ нужду бол'йе въ первыхъ и общихъ наставленіяхъ въ въръ (изъ 100 главъ подлинника на славянскій переведено 48). Кром'в главъ, относящихся собственно къ богословію. въ переводъ читаются главы, посвященныя предметамъ естествознанія, именно: о свъть и о огни и о свътельницъхъ, о водахъ, о земли и еже оть нея. 2) Огласительныя и тайноводственныя поученія Кирилла Іерусалимскаго. 3) Слова противъ Аріанъ Аванасія Александрійскаго. 4) Два слова о богословіи и нѣсколько словъ на Господскіе праздники Григорія Богослова и 5) Трактать о самовласьтств'в или о свободной воль (περί αὐτεξουσίου) и три слова о воскресеніи Менодія Патарскаго.

По отдёлу библейско-истолковательному въ распоряжении до-монгольскихъ предковъ нашихъ были: Шестодневъ Іоанна пресвитера п экзарха Болгарскаго, представляющій собою шесть словъ о творенів міра, составленный авторомъ отчасти самостоятельно, отчасти на основаніи Василія Великаго и Северіана Гевальскаго, и вм'єстъ съ истолкованіемъ немногаго изъ Библіи, имъвшій служить для нашихъ

<sup>1)</sup> Монахъ Іаковъ.

книжныхъ людей энциклопедіею знаній по всёмъ отраслямъ естествов'єд'єнія (ибо, говоря о творенін, подробно говорить о всемъ сотворенномъ); сокращенное толкованіе на книгу Іова Олимпіодора Александрійскаго; два толкованія на псалтирь—одно усвояемое Аванасію Александрійскому, другое—Оводорита Кирскаго; сводное, взятое изънівсколькихъ отцовъ, толкованіе неизв'єстнаго на большую часть 16-ти пророковъ и толкованіе Ипполита Римскаго на пророка Даніила; принадлежащее, или только усвояемое, Икуменію Триккскому толкованіе на первыя пять посланій ап. Павла; толкованіе на апокалипсись Андрея Кесарійскаго.

По отдёлу нравоучительному, къ которому мы относимъ, во-первыхъ, нарочитыя сочиненія нравоучительнаго содержанія, во-вторыхътакого же содержанія слова церковныя и въ третьихъ-житія святыхъ, въ періодъ до - монгольскій были: а) изъ нарочитыхъ сочиненій: нѣсколько трактатовъ этого содержанія Менодія Патарскаго (О житін и о дънни разумнъ, О разлучени яди, О прокажени), такъ называемый Стословецъ Геннадія Константинопольскаго, посл'в краткаго изложенія христіанской віры посвященный изложенію (афористическому) христіанской нравственности, Анастасія Синанта Ответы о различных главизнахъ, смъшанные по содержанію, но преимущественно нравоучительные, Лъствица Іоанна Лъствичника, такъ называемый Пандекть (Πανδέατις) Антіоха Іерусалимскаго, представляющій собою собраніе главъ по преимуществу нравоучительнаго содержанія, Главы о молитвъ Нила Синайскаго, Пандекты и Тактиконъ Никона Черногорца, изъ коихъ первыя главнымъ образомъ, а второй-въ довольно значительной своей части имъють своимъ предметомъ христіанское нравоученіе, нісколько такъ называемыхъ Патериковъ или отечниковъ, представляющихъ собою сборники нравоучительныхъ повъстей о знаменитыхъ подвижникахъ и нравоучительныхъ словъ сихъ подвижниковъ.

- б) Изъ словъ церковныхъ: нркоторый выборъ нравоучительныхъ словъ Григорія Богослова (очень небольшой), огромный выборъ словъ Іоанна Златоустаго, простиравшійся числомъ до двухъ сотъ съ половиной словъ, если не болье, собраніе 106 словъ Ефрема Сирина, извъстное подъ именемъ Паренезиса, собраніе 124 словъ Өеодора Студита, извъстное подъ именемъ Малаго катихизиса, поученія на всь воскресные дни года, числомъ 51, составленныя Константиномъ епископомъ Болгарскимъ на основаніи греческихъ отцовъ, преимущественно Златоустаго.
  - в) Житія святыхъ на греческомъ языкъ существовали въ двухъ

видахь—въ видѣ первоначальныхъ, пространныхъ жизнеописаній, помѣсячные сборники которыхъ суть Минеи, и въ видѣ сокращеній сихъ пространныхъ житій, сборники которыхъ суть Пролога или Синаксари. Что касается до пространныхъ жизнеописаній, составляющихъ Минеи, то въ настоящее время отъ періода до - монгольскаго въ славнискомъ переводѣ извѣстно весьма немногое, а именно — два мѣсяца полныхъ и нѣсколько отдѣльныхъ житій изъ другихъ десяти мѣсяцевъ: не имѣемъ пока достовѣрныхъ свѣдѣній, но есть вся и рѣшительная вѣроятность предполагать, что эти Минеи были у насъ въ періодъ домонгольскій въ полномъ переводѣ всѣхъ мѣсяцевъ. Прологовъ или Синаксарей несомнѣнно были у насъ въ періодъ до-монгольскій полные славянскіе переводы. Такимъ образомъ, вообще нужно думать, что жизнеописательной греческой литературой наши предки этого періода обладали болѣе или менѣе всей.

По отдёлу историческому у насъ были въ періодъ до-монгольскій въ переводъ съ греческаго: 1) двъ исторіи Ветхаго Завъта, называвшіяся Палеями (греч. Падага, съ подразумваемымъ существительнымъ διαθήκη, -- Веткій Завёть), пространная (Палея толковая), доведенная до царствованія Соломона включительно, и краткая (Палея историческая), доведенная до царствованія Давида включительно, первая-полемически направленная противъ Гудеевъ и магометанъ и при описаніи шести дней творенія предлагающая свідінія по астрономіи, физикі, зоологіи н естественнымъ наукамъ (изъ Шестоднева Василія В.), а объ — наполненныя апокрифами; 2) хронографъ или летописецъ Георгія Амартола, доведенный авторомъ до 842-го года, продолженный послъ него Сумеономъ Логооотомъ или неизвъстнымъ до половины Х въка и содержащій, во-первыхъ, священную исторію Ветхаго и Новаго Завъта и древнюю гражданскую исторію, во-вторыхъ — новую гражданскую н церковную исторію; 3) хронографъ Іоанна Малалы Антіохійскаго, начинающійся отъ сотворенія міра, содержащій по преимуществу гражданскую исторію, но отъ переводчика дополненный и исторіей священной (Палеей) и оканчивающийся въ переводъ временами первыхъ Римскихъ императоровъ. Къ хронографу въ переводъ приложена такъ называемая Александрія («Книги Александръ»), содержащая баснословное сказаніе объ Александр'в Македонскомъ, а въ самомъ хронографъ читается весьма подробная повъсть о плъненіи Греками Трок.

Мы не включаемъ въ наше обозрѣніе статей по риторикѣ и философіи. Статьи по той и другой, весьма впрочемъ немногочисленныя (и всего двѣ — одна по риторикѣ, другая по философіи), случайнымъ

образомъ переведенныя въ Болгарін (въ одномъ сборникѣ, такъ называемомъ Святославовомъ,—вмѣстѣ съ другими статьями), еще случайнъе попавшія къ намъ, несомнѣнно вовсе не были у насъ читаемы 1).

Представленное нами обозрѣніе важнѣйшихъ произведеній чтомой письменности до-монгольскаго періода, по всей вѣроятности, значительно не полно. Мы указали только то, что или несомнѣнно уже
было у насъ въ этотъ періодъ или должно быть относимо къ нему со
всею вѣроятностію, но весьма возможно, что иное и даже многое, что
мы знаемъ теперь по рукописямъ только позднѣйшимъ, также явилось
у насъ еще въ помянутый періодъ. Какъ бы то ни было, и изъ представленнаго обозрѣнія видно, что до-монгольскіе предки наши имѣли
совершенно достаточно книгъ для того, чтобы читать и совершенно
достаточно средствъ для того, чтобы пріобрѣтать книжную начитанность. Что же можно сказать и что должно думать о состояніи сей
послѣдней?

Человъкъ только грамотный, умъющій только читать, будучи видимъ сидящимъ надъ книгами, всегда возбуждаетъ вопросъ: «разумъеши ли, яже чтеши»? Указанныя нами греческія книги, существовавшія въ славянскомъ переводь, не были написаны съ спеціальною ць--жин для людей, умъющихъ только грамотъ, подобно нынъшнимъ книжкамъ для простаго народа, но были писаны для людей образованныхъ, писаны темъ искусственнымъ книжнымъ языкомъ, который для человъка, ограниченнаго въ своемъ образованіи только уменіемъ читать, и на самой последней степени своей простоты, есть мудрость полузапечатленная. Эта мудрость должна была запечатлеваться для нашихъ до-монгольскихъ предковъ еще болве отъ того, что строй греческаго языка весьма отличень оть строя языка славянского и что вследствіе этого въ переводахъ, сдъланныхъ большею частію съ буквальною точностію, весьма немалое выходило такъ, что было бы совсёмъ невразумительнымъ безъ подлинника и для человъка образованнаго. Слъдовательно, усердно или неусердно читали до-монгольскіе предки наши

<sup>1)</sup> Къ четыремъ указаннымъ отдёламъ долженъ бы быть присоединенъ пятый—литургическій, каковой отдёлъ представляеть собою въ значительной своей части Тактиконъ Никона Черногорца, посвященный въ этой значительной части изысканіямъ и предписаніямъ относительно церковнаго устава. Но эти изысканія и предписанія не столько характера учительнаго, сколько законодательнаго, и писаны не для назидательнаго чтенія, а для дёловаго, такъ сказать, употребленія. — Обстоятельную библіографію переводной литературы періода до-монгольскаго см. въ приложеніи.

весьма достаточное количество книгь, находившихся въ ихъ распораженіи, во всякомъ случав они могли осиливать эти книги своимъ разумвніемъ далеко не въ надлежащей степени ¹).

Изъ представленныхъ нами выше четырехъ отдёловъ, которые составляли изъ себя переводныя книги, существовавшія у насъ въ періодъ до-монгольскій, три отдівла, именно-историческій, библейскоистолковательный и догматическій, должны были читаться нашими предками весьма мало не только по причинъ, сейчасъ указанной нами, но еще и по другимъ причинамъ, болъе важнымъ. Чтобы имътъ охоту читать книги историческія, нужно им'ять н'якоторый интересь къ исторіи, нужно имъть нъкоторую широту взгляда, который бы, не ограничиваясь исключительно своей деревней, нъсколько простирался и на остальное человъчество. Но все это дается или развивается образованіемъ. Какое было д'вло предкамъ нашимъ до Кировъ и Августовь Кесарей, которые жили и умерли и не имели къ намъ никакого отношенія? Для человъка необразованнаго исторія получаеть интереть только тогда, когда она, переставая быть исторіей, превращается въ фабулу, въ занимательную сказку, когда действительные факты замыняются въ ней нев'вроятными, и собственно — пошлыми, вымыслами. Въ помянутой нами выше Александріи или фабулёзной исторін Александра Великаго предки наши имъли образецъ такой исторіи, и есть основанія думать, что изъ всего историческаго она и составляла ихъ главное и наиболъе любимое чтеніе.

Читать книги библейско-истолковательнаго и догматическаго содержанія предки наши, конечно, должны бы были им'ять охоту, потому что таковую охоту долженъ им'ять всякій усердный христіанинъ. Но зд'ясь должна была останавливать ихъ не неохота, а другое н'ято. Т'я и другія книги не были написаны такъ, чтобы были совершеню легки для пониманія; сл'ядовательно, для уразум'янія ихъ смысла нужно было собственное толкованіе. Но толкованіе можеть быть правильнымъ и неправильнымъ. Такъ какъ неправо толковать книги о библіи или догматическія значить подвергать себя опасности впасть въ неправыя богословскія мн'янія и такъ какъ предки наши, при своей совершенно никакой образованности, не могли им'ять ув'яренности въ своей способности толковать право: то отъ чтенія этихъ книгъ ихъ долженъ быль воздерживать страхъ, опасеніе сд'ялаться людьми ненам'я-

<sup>1)</sup> Древніе русскіе люди дѣйствительно говорили тѣмъ, кто побуждаль им читать книги: "аще и чту, но не разумѣю", см. слово о почитаніи книжномъ, усволемое Кириллу Туровскому, — въ изд. Сухомлинова "Рукописи гр. Уварова", И, 70.

ренно неправомыслящими, ненарочными еретиками и врагами правыхъ митеній и догматовъ. Книги важныя, но неудобно уразумёваемыя, люди малограмотные всегда предпочитають лучше не читать, чтмъ читать, но не право разумёть. Сейчасъ сказанное нами, по всей втроятности, должно быть полагаемо и о самой Библіи, т. е. собственно Ветхомъ Завттв за исключеніемъ Псалтиры, ибо Новый Завтть—Евангеліе съ Апостоломъ и сія Псалтиры и начетчикамъ и неначетчикамъ, и грамотнымъ и безграмотнымъ, постоянно читались въ церкви на богослуженіи 1).

Изъ всёхъ книгь оставались наиболёе подходящими для предковъ напихъ книги нравоучительныя. И здёсь, конечно, о немаломъ
количествё чтомаго они должны были говорить то же, что сказала Іоанну Златоустому женщина: «кладязь ученія твоего глубокъ, а верви
ума нашего кратки». Но здёсь, съ длинной или съ краткой вервью разумёнія, не было опасности вмёсто воды вытаскивать грязь. Много
или мало разумёлось здёсь, все было на пользу душё. И необходимо
думать, что отдёлъ нравоучительныхъ книгъ быль любимымъ и преимущественнымъ чтеніемъ нашихъ книжныхъ начетчиковъ. Само собою
разумёется, въ этомъ отдёлё наиболёе предпочиталось то, что было
проще и что болёе удовлетворяло вкусу. Всего проще были и всего
болёе должны были нравиться житія святыхъ, ибо здёсь нравоученія
преподаются въ живыхъ примёрахъ и въ драматической формё повёстей. Онё-то, какъ необходимо думать, и составляли самое любимое
чтеніе нашихъ книжныхъ начетчиковъ 1).

Итакъ, чтеніе житій святыхъ и отчасти нівкоторыхъ другихъ нравоучительныхъ сочиненій—въ этомъ главнымъ образомъ состояла книж-

<sup>1)</sup> И до настоящаго времени народъ нашъ смотрить на чтеніе библіп во всемъ ея объемѣ, какъ на дѣло необычайное, грозящее человѣку опасностію, что у него зайдеть умъ за разумъ и что онъ зачитается. Что и въ древнее домонгольское время смотрѣли на такое чтеніе какъ на исключительную и замѣчательную рѣдкость, объ этомъ даетъ знать одинъ извѣстный намъ примѣръ, именно—подвижника Печерскаго Никиты, о которомъ разсказывается въ Патерикѣ (Поликарпа новѣсть 1-я). Этотъ Никита, желая какъ можно болѣе отличиться отъ другихъ и какъ можно болѣе прославиться, между прочимъ сдѣлалъ именно то, что постарался начитаться въ Ветхомъ Завѣтѣ и, чтобы удивлять всѣхъ, со всѣми хотѣлъ только отъ него бесѣдовать (Помраченіе ума, котораго до настоящаго времени боится народъ, съ нимъ дѣйствительно случилось).

<sup>2)</sup> До сихъ поръ есть у насъ пословица, указывающая, что составляло преимущественную эрудицію нашихъ книжныхъ начетчиковъ: "Великій учитель! Продогъ наизусть".

ная начитанность нашихъ до-монгольскихъ предковъ. Если свое просвъщеніе мы сократили до простой грамотности по своей собственной воль, то выборъ книгъ для своего чтенія мы должны были весьма ограничить уже по необходимости.

Немногое читали наши предки до-монгольскаго періода сравнительно изъ очень многаго, бывшаго къ ихъ услугамъ. Но необходимо думать, что и кругъ сколько-нибудь порядочныхъ и настоящихъ книжныхъ начетчиковъ въ этомъ немногомъ былъ тогда сравнительно очень ограниченъ. Книжная начитанность должна была зависёть тогда не столько отъ охоты читать книги, сколько отъ возможности пріобрѣтать ихъ. Книги были чрезвычайно дороги и ихъ могли пріобрѣтать далеко не всѣ желающіе, а только люди очень богатые, слѣдовательно и книжная начитанность, по таковой силѣ вещей, должна была ограничиваться только этимъ небольшимъ кругомъ людей богатыхъ. Имѣли возможность пріобрѣтать книги и составлять большія или меньшія библіотеки только князья и бояре, а слѣдовательно и люди больше или меньше начитанные могли быть главнымъ образомъ—во-первыхъ, между ними самими, во-вторыхъ — между тѣми, для которыхъ быль открыть доступъ къ ихъ библіотекамъ.

Послъ немногочисленнаго класса начетчиковъ въ міру, другой классъ ихъ должны были составлять монахи. Представлялось бы съ перваго взгляда в роятнымъ думатъ, что въ монастыряхъ забота о пріобретеній четінхъ книгь и заведеній библіотекъ была деломъ общественнымъ, т. е. что въ нихъ постепенно составлялись общія или казенныя библіотеки нарочитыми заботами властей посредствомъ постояннаго отряженія на трудъ писанія книгъ изв'єстнаго количества братій. Представлялось бы въ особенности это вёроятнымъ для тёхъ, которые знають о порядкахъ въ семъ отношеніи монастырей западныхъ. Но кромъ того, что мы не имъемъ относительно сего никакихъ положительных свидетельствъ и до некоторой степени имеемъ положительныя свидетельства, говорящія противное, этоть способъ составленія казенныхъ монастырскихъ библіотекъ предполагаетъ въ монастыряхъ общежитіе, а предполагать послёднее въ нашихъ монастыряхъ до-монгольскаго періода, какъ увидимъ ниже, чрезвычайно мало основаній <sup>1</sup>). Въ нашихъ монастыряхъ, какъ можно думать, книги для

<sup>1)</sup> Обывновенно ссылаются на Несторово житіе преп. Өеодосія, въ которомъ говорится, что "единъ отъ братіи, именемъ Иларіонъ, бяще и книгамъ хитръ писати и по вся дни и нощи писаше (ихъ) въ вельи у блаженнаго отца нашего Өеодосія". Но въ житіи не говорится, какія книги писалъ Иларіонъ—четія или бого-

чтенія первоначально явились и постепенно прибывали, если не исылючительно, то главнымь образомь, какъ частная собственность богатыхъ монаховъ, имъвшихъ возможность пріобретать ихъ на собственныя средства: богатые монахи, умирая, оставляли и отказывали свои книги монастырямъ, каковымъ путемъ преимущественно и составились и постепенно и умножелись ихъ общественныя или казенныя библіотеки 1). Какъ бы то ни было, явившись путемъ частнаго усердія или общественныхъ заботь, въ монастыряхъ нашихъ, если не во всвхъ, то въ главнъйшихъ и значительнъйшихъ, какъ это необходимо заключать къ періоду домонгольскому оть последующаго времени, должны были существовать лучшія или худшія библіотеки четіихъ книгь. Нъть никакого основанія предполагать, чтобы всв наши монахи домонгольскаго періода имъли наклонность къ чтенію книгь; вовсе нъть никакого основанія предполагать, чтобы и всё они непремённо бывали грамотны: но темъ не менее несомненно, что лучшіе между грамотными изъ нихъ и имъвшіе возможность читать свои, чужія или казенныя монастырскія книги, усердно предавались этому чтенію, точитая его одною изъ существенныхъ и необходимыхъ обязанностей истиннаго монаха, долженствующаго искать пользы своей душть 2).

Итакъ, воть краткій экстракть изъ всего нами сказаннаго о нашемъ просвъщеніи въ періодъ до-монгольскій: просвъщеніе наше состояло въ одной грамотности или одномъ умъніи читать, за которымъ самопросвъщеніе посредствомъ чтенія книгь; количество людей, которые самопросвъщались посредствомъ этого чтенія сравнительно было

служебныя. Такъ вакъ последнія были необходимы прежде первыхъ и такъ какъ одинъ упоминаемый въ житіи писецъ не могь написать книгъ слишкомъ много, то гораздо вероятите разуметь не первыя, а последнія.

<sup>1)</sup> Монахи Печерскаго монастыря имѣли библіотеки или библіотечки четіихъ книгь, какъ частную собственность (Симонъ въ Патерикѣ о Николѣ Святошѣ и Поликарпъ тамъ же о Григоріи чудотворцѣ). Но если бы монастырь заботился о составленіи казенной или общей монастырской библіотеки, то имъ (монахамъ) естественно было бы прилагать книги въ сію послѣднюю тотчасъ при постриженіи или вообще при своей еще жизни. Описанія монастырскихъ библіотекъ, составившихся послѣ нашествія Монголовъ, показывають, что наиглавнѣйшимъ образомъ онѣ составлялись путемъ пожертвованій или вкладовъ.

<sup>2)</sup> Слово о почитанів книжномъ, усвояемое Кириллу Туровскому, на которое мы ссылались немного выше, прямо даеть знать, что почитаніе книжное считалось дізломъ по преимуществу чернеческимъ (Рукописи гр. Уварова, ІІ, 70. Достойно замізчанія или же по крайней мізріз должно быть просто отмізченнымъ, что въ настоящее время вовсе неизвізстно рукописей домонгольскаго періода, писанныхъ монахами).

очень не велико; выборъ книгъ, который служилъ для него, по своему составу былъ весьма ограниченъ; однимъ словомъ,—просвъщение у насъ въ періодъ до-монгольскій находилось на самой послъдней степени невысоты, какая только возможна.

Читали и имели возможность читать книги и такимъ образомъ, до нѣкоторой степени, самопросвѣщались и имѣли возможность самопросвъщаться въ христіанствъ весьма немногіе. Но какъ же просвъщалась въ немъ не читавшая и не имъвшая возможности читать безграмотная и безкнижная масса? Просвёщалась такь же, какъ просвёщается у насъ масса и теперь, ибо и до настоящаго времени она у насъ безграмотна и безкнижна, хотя и по другимъ чёмъ въ древнее время причинамъ. Просвъщалась такъ же, какъ и у всъхъ другихъ, ибе въ древнія времена она была одинаково безграмотна вездѣ. Единственное училище безграмотной массы или ръшительнаго безграмотнаго большинства у насъ, какъ и вездъ, составляль храмъ съ соверпавшимися въ немъ церковными службами. Наша масса имъла то ръшительное преимущество предъ массою христіанъ западныхъ, что слушала богослужение не на чужомъ и непонятномъ языкъ, а на своемъ собственномъ (При чемъ должна быть впрочемъ сдълана нъкоторая п даже значительная оговорка. Нашимъ богослужебнымъ языкомъ быль не нашъ собственный русскій языкъ, а языкъ болгарскій. Правда, что онъ былъ весьма близокъ къ русскому, но полагать и утверждать, чтобы онъ могь быть понятень столько же, какъ самый русскій, значить то же, что полагать и утверждать, будто въ настоящее время простой народъ столько же разумбеть языкь богослуженія, сколько свой собственный разговорный. Обстоятельные-въ отдыль о богослужении. А относительно христіанъ западныхъ по крайней мірів для точности не мъщаеть помнить, что латинскій языкь быль совстви чужимь собственно для німецкой половины ихъ; для половины же романской онъ быль своего рода языкомь славянскимь, ибо всякій знаеть, что языки итальянскій, испанскій и французскій произошли изъ латинскаго). Помимо храма народныя массы искали себъ научения въ въръ и препмущественно правственности христіанской у техъ книжныхъ людей, которымъ Богъ открывалъ даръ и давалъ охоту учительства и боторые имъли въ этому удобство и свободное время. По послъднему сейчасъ указанному признаку понятно, что такіе люди могли быть преимущественно между монахами. И въ настоящее время мы видимъ прпмёры, что проявится въ монастыре учительный, истинный или миимый, подвижникъ, много или мало способный къ учительству, и на-

родъ повалить въ нему густыми толпами и безконечными вереницами 1). Но въ настоящее время если не даръ, то охота учительства подавлена полиціей, т. е. мы хотимъ сказать-подозрительностью, большею частію впрочемъ справедливою, съ которою относятся правительства гражданское и духовное къ являющимся въ настоящее время этимъ учителямъ по призванію и произволенію; что же касается до древняго времени, то несомивнию, что учительныхъ монаховъ, болве или менте и даже совствить спеціально посвящавших себя учительнымъ бесъдамъ съ народными массами, было сравнительно довольно много. Такъ какъ они создавали славу монастырямъ и содъйствовали ихъ матеріальному благосостоянію, то последніе заинтересованы были въ томъ, чтобы нарочито создавать и имъть ихъ. Народъ, посъщая монастыри, послё молитвы въ храме спешиль въ кельи этихъ учителей. изъ которыхъ и выносиль и разносиль наставленія жить похристіански. Такое учительство, конечно, было крайне недостаточно; но болѣе достаточнаго не могло быть...

## 111.

## Наша собственная (оригинальная) письменность.

Обращаемся къ нашей собственной письменности до-монгольскаго періода.

Мы не имъли въ періодъ до-монгольскій настоящаго просвъщенія. Тъмъ не менье мы могли имъть собственную письменность, —письменность не людей просвъщенныхъ, а людей только грамотныхъ, письменность, такъ сказать, первичную или тоть ея родъ, которымъ она обыкновенно начиналась.

Другіе, начавъ съ этой письменности первичной, шли все далѣе и далѣе впередъ, достигали большаго или меньшаго совершенства. Отличительная черта нашей письменности есть та, что она неподвижно оставалась все на одной и той же степени, съ которой началась, что она не имѣетъ исторіи въ смыслѣ постепеннаго движенія впередъ или развитія и усовершенствованія. Наши писатели слѣдують одинъ за

<sup>1)</sup> Изъ учительных в подвижниковъ новъйшаго времени можемъ указать на извъстнаго архимандрита Макарія Глухарева (біографія котораго напечатана Д. Д. -Фил(имо)новымъ въ Правосл. Обозрънія 1888-го года).

другимъ въ преемствъ времени или хронологическомъ порядкъ, но не составляютъ между собою ни малъйшаго преемства внутренняго и на малъйшаго порядка прогрессивно-историческаго. Какъ неподвижно было состояне состояне нашей умственной жизни, такъ неподвижно было состояне и нашей письменности. Исторія нашей письменности до-монгольскаго періода, какъ и послъдующаго долгаго времени, есть не столько настоящая исторія, въ которой бы нельзя было измънять и нарушить внутренней связи, сколько механическая библіографія, въ которой по произволу можно начинать откуда угодно — съ начала, середины и конца. Наша письменность имъла до нъкоторой степени только внъшнюю исторію, именно — исторію внъшней формы и внъшнихъ пріемовъ (Не всъ народы заимствовали просвъщеніе отъ другихъ ужеготовымъ, нъкоторые создавали его сами; мы не заимствовали ни создавали…).

Наличность нашей письменности до-монгольскаго періода представляеть сл'ядующіе отд'ялы: 1) историческій, который составляють л'ятописи и житія святыхъ, 2) нравоучительный, къ которому принадлежать слова и поученія церковныя, или говоренныя въ церкви или написанныя для назидательнаго чтенія, 3) каноническій, 4) описанія путешествій ко святымъ м'ястамъ, 5) богослужебный и 6) отчасти догматическій.

## 1) Отдълз историческій.

Всякому народу врождено помнить свою исторію и дорожить ею. Народы, не умѣющіе писать, помнять ее наизусть, храня ее въ сво-ихъ эпическихъ пѣсняхъ. Народы, пріобрѣтающіе умѣнье писать, одно изъ самыхъ первыхъ употребленій этого умѣнья дѣлають то, чтобы записывать свою исторію. Какъ это было у другихъ, такъ было и у насъ, и такимъ образомъ явилась у насъ исторіографія государственная въ видѣ лѣтописей. Наша церковь въ лицѣ водворителей у насъ христіанства—Ольги и Владимира—имѣла своихъ равноапостоловъ п затѣмъ украсилась своими святыми. Какъ въ церкви греческой писались житія святыхъ, такъ по подобію ея явились онѣ и у насъ, составивъ собственно церковную часть исторіографіи.

Мы начнемъ съ послъдней исторіографіи частной или собственно церковной.

Первымъ нашимъ писателемъ по отдѣлу частной и священеой исторіографіи или начинателемъ и основателемъ ея у насъбылъ мнихъ Іаковъ, который до позднѣйшаго времени оставался совершенно невз-

въстнымъ, который открытъ 50 лъть тому назадъ и который положиль начало нашей помянутой исторіографіи тімь, что написаль два сказанія о первоначальникахъ славы Русской церкви-о Владимир'й съ Ольгой, ея равноапостольныхъ, и о Борисв и Глебе, ея мученикахъ 1). Кто такой быль этоть мнихь Іаковь, біографическихь сведеній пока вовсе неизвъстно. Преп. Өеодосій Печерскій, умирая въ 1074-мъ году, предлагаль своей братін на місто себя въ нгумены пресвитера Іакова, который, по словамъ летописца, не бывъ постриженникомъ Печерскаго монастыря, пришель въ него съ Альты, т. е. въроятно изъ Переяславскаго монастыря Бориса и Глеба, построеннаго на месте убіенія перваго <sup>2</sup>). Предположеніе, что этогь пресвитерь Іаковъ есть одно и то же лицо съ нашимъ мнихомъ Іаковомъ, совершенно въроятно. Равнымъ образомъ совершенно въроятно и то предположение, что последній есть одно и то же лицо съ темъ черноризцемъ Іаковомъ, на вопросы котораго написаль отвъты — «Правило церковное вкратцъ» митрополить Іоаннъ 2-й. Въ рукописяхъ нашихъ читается нравоучительное посланіе отъ многограшнаго чернца Іакова къ Божію слузъ Димитрію, надъ которымъ сделано надписаніе, что оно есть посланіе «нъкоего отца къ духовному сыну» и котораго Божій слуга Димитрій въ нъкоторыхъ спискахъ называется великимъ княземъ. Если принять, какъ нъкоторые принимають, что подъ великимъ княземъ Димитріемъ должно разумъть Изяслава Ярославича (носившаго христіанское имя Димитрія), то въ его духовникъ, чернцъ Іаковъ, въроятно будетъ видъть ни кого иного, какъ нашего мниха Іакова.

Какъ бы то ни было, несомивно только то, что сказаніе о Борисв и Глебе Іаковъ написаль, какъ самъ прямо свидетельствуеть, мало леть спустя после ихъ мученическихъ кончинъ, или въ конце правленія Ярослава или въ начале правленія Изяслава, а во всякомъ случать до 1072-го года, ибо не говорить еще о церкви, построенной въ Вышгороде Изяславомъ въ честь мучениковъ въ семъ последнемъ году,

<sup>1)</sup> Оба свазанія, открытыя преосв. Макаріемъ, напечатаны имъ въ Христіанскомъ Чтеніи за 1849 г., въ кн. II; сказаніе о Владимир'є съ Ольгой потомъ перепечатано имъ въ Исторіи—въ I том'є.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ дътописи говорится, что Іаковъ пришелъ съ Летьца, варр. Ітьца, Лтца. Но это не притовъ Альты съ ея именемъ въ уменьшительной формъ, а она сама кавъ уменьшительно она и называется въ настоящее время (Льтыця, Ильтыця, — въ Ипатск. дът. подъ 1149 годомъ, 2 изд. стр. 265, Лтиця), ибо не существуетъ притова Альты съ ея именемъ въ уменьшительной формъ, см. въ XI т. Записовъ Географическаго Общества статью Н. Маркевича: Ръки Полтавской губерніи, стр. 426, № 214.

и что другое сказаніе, задуманное одновременно съ первымъ, нашксалъ болъе или менъе вскоръ вслъдъ за нимъ.

По хронологическому порядку Іакову следовало бы писать сначала о Владимире съ Ольгой, потомъ о Борисе и Глебе. Но онъ какъ мы сейчасъ сказали, поступилъ наоборотъ, хотя писавъ одно сказаніе, какъ самъ даетъ знатъ, имелъ въ то же время намереніе написать и другое. Причина не совсемъ ясна; но вероятно она естъ та, что Борисъ и Глебъ были прославленные и канонизованные святые, каковыми не были еще тогда Владимиръ съ Ольгой.

Сказаніе о посліднихь, съ котораго мы начнемь, иміветь пространное надписаніе, служащее вмісті какъ бы и краткимъ оглавленіемъ: «Память и похвала князю рускому Володимеру, како крестися Володимерь и діти своя крести и всю землю рускую отъ коньца и доконьца, и како крестися баба Володимерова Олга преже Володимера». Къ величайшему сожалінію, авторъ поставляеть свою задачу главнымъ образомъ не въ томъ, чтобы написать историческую повість, а въ томъ, чтобы написать историческую повість, а въ томъ, чтобы написать историческое похвальное слово. Вслідствіе этого исторія большею частію является у него безъ всякихъ подробностей, только въ саміхъ общихъ чертахъ, уступая главнійшую часть міста его похвалів или его собственному ораторству; что касается до расположенія, то авторъ не говорить отдільно объ Ольгів и отдівльно о Владимирів, но весьма краткую сравнительно річь о первой помінщаеть какъ вводный эпизодъ въ срединів похвалы второму.

Въ приступъ къ своему сказанію Іаковъ говорить, что онъ ръшился написать о Владимиръ и о сыновьяхъ его, мученикахъ Борисъ и Глъбъ, во-первыхъ, побуждаемый наставленіемъ ап. Павла къ Тимоею: чадо, еже слыша отт мене многи послужи, тоже предажь и впрнымъ человъкомъ, — во-вторыхъ—имъя предъ собою примъръ христіанской исторіографіи, начатый евангелистомъ Лукою и продолженный списателями житій и мученій святыхъ. Въ словахъ этихъ Іаковъ ясно даетъ знать, что онъ есть первый, ръшившійся написать о Владимиръ и о Борисъ съ Глъбомъ, и вообще первый въ Русской землъ историческій писатель.

Содержаніе сказанія, которое далеко не можеть похвалиться совершенной посл'єдовательностію и разд'єльностію изложенія, составляють: рібчь о намітреніи Владимира креститься; рібчь о самомъ крещеніи; похвала Владимиру какъ крестителю Руси; вставочная похвала Ольгіт; похвала христіанскимъ добродітелямъ Владимира съ прибавочной рібчью объ его поб'єдахъ и походії на Корсунь; наконець, рібчь объ его кончинъ съ краткимъ обозръніемъ его дълъ послъ крещенія и съ хронологіей его правленія.

О намітреніи Владимира креститься Іаковъ говорить, что, во-первыхъ, онъ самъ вжада святаго крещенія, якоже жадаеть елень на источники водныя, во-вторыхъ, что онъ разжегся примітромъ бабки своей Ольги. Какихъ нибудь намековъ на то, чтобы къ Владимиру приходили послы отъ разныхъ народовъ съ предложеніемъ вітрь, какъ уже мы говорили выше, у Іакова ніть ни малітишихъ.

О самомъ крещеніи Іаковъ говорить кратко и въ общихъ словахъ, что сначала Владимиръ крестился самъ и крестилъ весь свой домъ, что потомъ онъ крестилъ всю землю Русскую отъ конца и до конца, сокрушивъ идоловъ и поставивъ церкви.

Похваляя Владимира какъ крестителя Руси, Іаковъ называеть его апостоломъ въ князьяхъ и сравниваеть съ Константиномъ Великимъ.

Следующая за симъ похвала Ольге, переходомъ къ которой служитъ речь о матери Константина—Елене, будучи весьма непространною по объему и не представляя собой въ собственномъ смысле похвалы, содержитъ краткую речь: о путешестви Ольги въ Царьградъ для крещенія, объ ея возвращеніи оттуда и о сокрушеніи требищъ бесовскихъ, объ ея добродетеляхъ (особенно милостыне) и объ ея кончине. Мы уже говорили выше, что свидетельство Іакова, будто Ольга крестилась въ Константинополе, не можетъ иметь историческаго авторитета.

Похвалия христіанскія добродітели Владимира, Іаковъ говорить о світломъ празднованіи имъ господскихъ праздниковъ, на которыхъ онъ поставляль по три трапезы: одну митрополиту и епископамъ со священниками и монахами, другую нищимъ и третью себі съ боярами и всіми мужами,—вообще, объ его добродітельномъ житіи и нарочито и особо о милостыні. Добавочный разсказъ о поході на Корсунь я уже передаль много выше.

Ръчь о кончинъ Владимира краткая и общая.

Несмотря на свою въ отношении историческомъ необстоятельность, память и похвала Владимиру монаха Іакова есть все-таки драгодънный для насъ историческій памятникъ. Вмёстё съ словомъ о законъ и благодати митр. Иларіона и съ сказаніемъ о Борисё и Глёбе преп. Нестора она служить къ совершенному перерёшенію вопроса о крещеніи Владимира противъ повёсти, помёщенной въ летописи. Она сообщаеть намъ новое, величайшей важности, извёстіе, что Владимиръ ходилъ на Корсунь не передъ крещеніемъ и не для него, а на

четвертый годъ послѣ него и слѣдовательно для другихъ причинъ. Наконець, ея хронологическія указанія и показанія имѣють свое очень важное значеніе.

Какъ произведение ораторское, настоящее сочинение Іакова далеко не можеть быть отнесено къ числу совершенныхъ. Его красноръчие весьма неизобильно и, какъ замътно, есть плодъ немалыхъ усилий; ничего не представляющая замъчательнаго въ отношении ораторскомъ, ръчь по мъстамъ довольно складна и связна, по мъстамъ къей недостаетъ и этого качества и она переходитъ просто совсъмъ въ безпорядочный наборъ фразъ 1).

Сказаніе о Борисв и Глюбь, надписанное: «Сказаніе страстей я похвала объ убьеніи святую мученику Бориса и Глюба», содержить въ себь подробный разсказъ о помянутомъ убіеніи, совершонномъ Святополкомъ, предшествуемый краткимъ введеніемъ о сыновьяхъ Владимира и его смерти и сопровождаемый подробною дополнительною повъстью о последующихъ политическихъ событіяхъ, завязкой для которыхъ послужило помянутое убійство, именно — повъстью о борьбъ Ярослава съ Святополкомъ до самаго окончательнаго занятія первымъ великокняжескаго престола. Этотъ длинный конецъ авторъ, безъ сомивнія, приставляетъ, во-первыхъ для того, чтобы сказаніе получню видъ совершеннаго цёлаго, тёмъ болье, что последующія событія еще не были никъмъ описаны, такъ какъ лётопись явилась позднъе; вовторыхъ за тъмъ, что исторія Бориса и Гльба собственно кончается только съ окончательнымъ восшествіемъ Ярослава на великокняже-

<sup>1)</sup> Память и похвала Владимиру монаха Гакова въ настоящее время извъства по сиискамъ въ трехъ редакціяхъ: общирной, какъ мы передали ея содержаніе, средней, въ которой не достаеть вставочной похвалы Ольгь, и краткой, которах представляеть собою одну последнюю часть общирной, начинаясь съ похвалы христіанскимъ добродътелямъ Владимира (преосв. Макарій, Истор. т. II, изд. 2 стр. 151). Необходимо считать подлиннымъ сочиненіемъ Іакова редакцію общирную, ибо всего того, что она содержить, требуется надписаніемъ сказанія, которое болбе, чемъ вероятно, принадлежить самому автору. Похвала Ольге могла быть после выпускаема потому, что она представляеть собою нарушающую связность рычи какъ бы случайную и совсымъ механическую вставку; послыдняя часть сказанія могла писаться въ видь отдыльнаго сказанія потому, что она, имыя свое начало, дъйствительно можетъ быть отделена въ таковое сказаніе: не отличалсь. какъ мы замъчали, особою связанностію, сказаніе Іакова какъ бы само развальвается, а отъ этого и позднъйшія нъсколькія редакціи.—Мы съ своей стороны считаемъ или наклонны считать за позднейшую вставку или интерполяцію въ похвать Ольгь рычь объ ея гробь въ Десятинной церкви, на что указывали много выше.

скій престоль, ибо только тогда было найдено тіло Глівбово и перенесено къ тілу Бориса въ Вышегородъ.

Страннымъ и не совсемъ понятнымъ представляется, что сказаніе о Борись и Гльбы имветь ту, а не другую форму. Оно есть только сказаніе объ ихъ убіеніи Святополкомъ. Но въ то время, какъ писаль Іаковъ, Борисъ и Глебъ были уже признанными и канонизованными святыми Русской церкви. Рёшаясь написать сказаніе о святыхъ, онъ, повидимому, долженъ былъ взять за образецъ для себя сказанія сего рода греческія. У Грековъ было принято и установлено, чтобы о святыхъ писаны были такія сказанія, которыя бы представляли изъ себя ихъ житія. Могло не доставать свёдёній для того, чтобы написать полную біографію святаго, могли быть свёдёнія самыя неполныя и отрывочныя: но установившійся обычай требоваль, чтобы были писаны настоящія житія, которыя, начиная річь отъ самыя юныя версты и отъ самаго рожденія и идя по ряду, если не были, то казались бы цъльными біографіями и въ которыхъ недостатокъ свъденій, въ случав таковаго, принято было возмещать общими местами и реторикой. Подобнымъ-то настоящимъ житіемъ и не хочеть быть сказаніе монаха Іакова. Трудно сказать, почему онъ, выступая какъ первый составитель сказаній о святыхъ, не искаль чести быть и первымъ настоящимъ жизнеописателемъ. Въроятно, онъ еще не отважился совсёмъ подражать образцамъ греческимъ, не чувствуя въ себе силъ состязаться съ ними. Если бы онъ ръшился писать житіе, то сообразпо съ симъ громкимъ названіемь онъ обязывался выполнить и свою задачу. Онъ чувствоваль, что на подобное цъльное произведение его не хватить и решился писать такъ, чтобы къ нему не прилагалась пословица: «взялся за гужъ, не говори, что не дюжъ», т. е. избралъ для своего сказанія такую болье скромную форму, чтобы къ нему не могло быть предъявляемо требованій, которых онь не чувствоваль себя въ состояніи выполнить.

Какъ произведеніе литературное, сказаніе о Борисѣ и Глѣбѣ имѣеть отличительной чертой усиленное стремленіе автора къ драматизму, которое выражается въ томъ, что онъ влагаеть въ уста Борису и Глѣбу многія и длинныя рѣчи, состоящія, въ виду ожидающихъ ихъ горькихъ смертей, въ жалобныхъ сѣтованіяхъ и въ молитвенныхъ обращеніяхъ къ Богу. Рѣчи не безъ достоинства въ отношеніи къ складности, но въ нихъ какъ-то замѣтна искусственная сочиненность, т. е. имъ какъ-то недостаетъ настоящей естественности, онѣ смотрятъ не столько рѣчами, которыя непосредственно выливаются изъ души у говорящихъ, сколько рѣчами, еоторыя сочинены ими и произносятся.

За монахомъ Іаковомъ въ ряду представителей частной исторіографіи или писателей отдёльныхъ сказаній о святыхъ слёдуеть преп. Несторъ Печерскій.

Преп. Несторъ, несправедливо считаемый за нашего перваго лътописца, о чемъ мы скажемъ ниже, когда будемъ говорить о семъ послъднемъ, пришелъ въ Печерскій монастырь вскоръ послъ смерти Оеодосія, при его недолговременномъ преемникъ—игуменъ Стефанъ, слъдовательно вскоръ послъ 1074-го года. Поставленный тъмъ же Стефаномъ, слъдовательно вскоръ послъ своего постриженія монашескаго, въ діаконы или іеродіаконы і), Несторъ, состоя въ этомъ санъ, написалъ прежде 1091-го г. і), также какъ и Іаковъ, два сказанія—одно о тъхъ же Борисъ и Глъбъ и другое—житіе преподобнаго Оеодосія Печерскаго.

Первымъ по порядку времени было сказаніе о Борисв и Глебе. которое надписывается: «Чтеніе о житін и о погубленін блаженую страстотерицу Бориса и Глёба» 3). Прежде всего, конечно, рождается вопросъ: съ какой стати Несторь после написаннаго уже Іаковомъ сказанія о Борист и Глебт решился писать вновь таковое же? Сравнивая одно сказаніе ст. другимъ, мы находимъ у Нестора нъкоторыя частныя фактическія разности противъ Іакова, и такимъ образомъ можно было бы подумать, что онъ желаль поправить Іакова, желаль представить дело более достовернымь и точнымь, по его мнению, образомъ, нежели какъ это у его предшественника. Думать это однако вовсе не представляется въроятнымъ: древнее время вовсе не было временемъ такого скрупулёзнаго и доточнаго изследованія, чтобы изъ-за неважныхъ и несущественныхъ разностей могли быть писаны новыя сказанія. Кром'в сейчась указанной разности между сказаніями Іакова и Нестора, мы находимъ между ними еще другую разность: первое есть именно только повъсть объ ихъ убіеніи, второе же хочеть быть

<sup>1)</sup> Эти свёдёнія самъ Несторъ сообщаеть о себё въ житін преп. Өеодосія (па концё, въ заключительномъ послёсловіи).

<sup>2)</sup> Въ житіи Өеодосія Несторъ не говорить объ открытіи его мощей, что было въ 1091 г.; следовательно написаль его до сего года. А житіе Бориса и Глеба онъ написаль прежде житія Өеодосіева, какъ прямо говорить въ приступь въ последнему.

<sup>3)</sup> Напечатано нѣсколько разъ—въ Православи. Собесѣдникѣ 1858 г., кн. І. Бодинскимъ въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древи. 1859 г., кн. І, и Срезневскимъ въ изданіи: "Сказанія о святыхъ Борисѣ и Глѣбѣ. Сильвестровскій списокъ XIV вѣка", Спб. 1860.

настоящимъ ихъ житіемъ. Необходимо думать, что это последнее обстоятельство и состаиляетъ истинную причину, по которой Несторь на мёсто сказанія Іакова решился написать свое новое сказаніе. По примеру греческому, святые нашей церкви Борисъ и Глебъ долженствовали имёть свое житіе; сказаніе, написанное Іаковомъ, не было таковымъ житіемъ, и воть по этой-то причине Несторъ и пишеть свое новое сказаніе.

Такимъ образомъ, Несторово сказаніе о Борисв и Глівов представляеть собою совершенно первый у насъ опыть настоящаго житія. Человівь, різшившійся перенести къ намъ изъ Грепіи эту форму письменности, естественно, долженъ быль поставить свою задачу вътомъ, чтобы какъ можно боліве подражать своимъ образцамъ. Сліздовательно житія, начиная съ самаго перваго изъ нихъ, должны были явиться у насъ какъ можно боліве похожими на житія греческія.

О житіяхъ, которыя суть родъ историческихъ монографій и которыя составляють главную массу нашей старой письменности, можно было бы думать, и многіе думають, что они представляють собой весьма важный историческій матеріаль. Къ сожальнію, на самомь дыль это далеко не такъ. Собственная цель житій была не исторія, а христіанское назиданіе, а поэтому и историческое утратило въ нихъ всякую собственную и непосредственную цену и является въ нихъ только въ видъ возможно безцвътной оболочки, насколько невозможно обойтись безъ нея, говоря о томъ, что было въ пространствв и времени. Для исторіи чрезвычайно важно было бы, еслибы все, о чемъ ни говорять житія, называли онъ собственнымъ именемъ, ибо гда они сообщали бы намъ весьма много историческихъ фактовъ, которые иначе остались для насъ неизвъстными. Но собственныя имена не прибавляють назиданія; случилось ли что нибудь съ челов' вкомъ, п называвшимся такъ-то или съ человъкомъ нъкимъ, случилось-ли что нибудь въ мъсть, называвшемся такъ-то или въ мъсть нъкоемъ, для пълей назиданія все равно и безразлично. И у писателей житій святыхъ составлялся обычай облекать по возможности въ это «некій» всю живую действительность: человекь некій, боляринь некій, градъ нъкій-въ этихъ постоянныхъ «нъкій» они несомнънно скрыли отъ насъ чрезвычайно много драгоценныхъ историческихъ фактовъ. Кажлый святой жиль и обращался въ извъстной средъ и болье или менъе соприкасался съ нею. Изображение среди всякаго даннаго времени, еслибы оно по возможности живо и дъйствительно воспроизводилоее, было бы для насъ весьма важно, ибо тогда житія доставляли бъ.

намъ матеріалъ для возможно върнаго и живаго и болье или менье индивидуальнаго представленія о разныхъ данныхъ временахъ. Но высокій предметь—изображеніе подвиговъ святыхъ и высокая цъль—христіанское назиданіе не дозволяли изображать дъйствительную тривіальную жизнь въ ея обыденной тривіальности, и она обыкновенно изображается въ житіяхъ до того не собственно, до того высокимъ слогомъ посредствомъ общихъ фразъ, что исчезаетъ всякій колорить живой и современной дъйствительности и что описаніе изъ одного времени становится приложимымъ ръшительно ко всякому другому.

Забота объ исторической достовърности въ подробностяхъ также не составляла одной изъ главныхъ заботь писателей житій. Достовърности требуетъ исторія; но назиданіе ни мальйше не могло терпьть оть того, что та или другая подробность будеть представлена недостовърно; а поэтому и подробности неръдко являются у нихъ не такъ, какъ бы требовала того достовърность, а какъ требують цъли назиданія.

Мы сказали выше, что у Грековъ существовала для житій особенная, принятая и установленная, форма. Людская наклонность все преувеличивать привела въ сферъ агіографіи къ тому, что поставлено было какъ общее положеніе и какъ общее непремънное требованіе, чтобы каждый святой быль человъкомъ избраннымъ и освященнымъ отъ чрева матери. На этомъ основаніи было принято не прямо описывать подвиги святыхъ, но всегда писать ихъ цълыя біографіи, начиная отъ дня рожденія и ведя черезъ дътство и юность до возраста мужескаго или вообще до времени дъйствительныхъ подвиговъ. На самомъ дълъ, не всякій святой подходилъ подъ помянутое общее положеніе, а, главное, далеко не каждаго святаго дъйствительно были извъстны дътство и юность. Но такъ было принято писать, и эта часть житій, въ случаъ отсутствія дъйствительныхъ свъдъній, наполнялась общими принятыми мъстами и реторикой, представляя писателямъ житій крайній соблазнъ давать волю своему воображенію.

Что касается до стороны внёшне-писательской или той, что называется художественною, то житія святыхъ ни малейше не представляють собой безъискусственныхъ историческихъ разсказовъ, а напротивъ имеютъ решительную наклонность къ искусственности, къ холодной сочиненности, къ витійству и реторике. У всёхъ риторовъ считается важнымъ дёломъ приступъ; въ особенности онъ считался таковымъ у писателей житій, которыхъ большинство было изъ риторовъ нелучшихъ: начинать по возможности ав очо составляло почти

общій обычай; что бы ни говорить, только наговорить какъ можно болье и хитросплетенные и сдылать приступь какъ можно длинные, было совершенно обязательно.

Въ таковомъ видъ находилось писаніе житій святыхъ у Грековъ. Само собою разумъется, что мы не могли усмотръть его недостатковъ н создать какой нибудь новый, лучшій типъ. Мы могли только рабски подражать. Это уже и дълаетъ, какъ мы сказали, самый первый нашъ писатель житій—преп. Несторъ. Оба его житія, представляя собой подражаніе житіямъ греческимъ, носять ихъ характеръ и страдаютъ чхъ недостатками 1).

Приступъ къ житію Бориса и Глѣба авторъ начинаетъ краткой молнтвой къ Богу о поданіи разума и довольно обычнымъ у писателей житій смиреннымъ, искрениимъ или притворнымъ, исповѣданіемъ своихъ грубости и неразумія. Затѣмъ его содержаніе составляеть та, на сей разъ довольно идущая къ дѣлу, рѣчь ав очо, о которой говорили мы выше, именно—изображеніе всего божественнаго домостроительства о спасеніи людей, которому начало: искони согвори и Богъ небо и землю и въ которомъ о часѣ единонадесятомъ дошла очередь озариться свѣтомъ христіанства и до насъ Русскихъ.

Краткая рѣчь о Владимирѣ и о крещеніи имъ Руси составляеть переходъ отъ приступа къ самому повъствованію.

Въ этомъ последнемъ авторъ выполняеть указанный нами выше принятый планъ только на половину. Пропуская говорить о рожденіи

<sup>1)</sup> Не всегда житія святыхъ были у Грековъ тёмъ, чёмъ находимъ мы ихъ въ позднайшее время. Изъ древнайшаго времени мы знаемъ примары житій, которыя, представляя изъ себя безъискусственные, подробные и отъ того наглядные и живые разсказы о подвигахъ святыхъ, по справедливости должны быть названы истинно хорошими житіями. Если бы житія, для которыхъ существоваль соотв'ьтствующій матеріаль, постоянно были писаны такъ (и писаны современниками и очевидцами, по собственнымъ впечатавніямъ): то Четь-Минея была бы книгою для христіанскаго чтенія, безспорно, назидательнайшею, способною производить свое дъйствіе и на сердца людей самыхъ матеріально зачерствълыхъ, ибо наглядныя и живыя повъствованія о проявленіи вспомоществуемымь оть благодати Божіей человъческимъ духомъ высокой правственной мощи въ дъль евангельскаго отреченія отъ суеты міра и въ дёлё исванія единаго на потребу неотразимо дёйствуеть и на людей, наиболю погружонных въ житейскую сусту (А такъ какъ многіе святые представляли изъ себя людей привлекательнъйшихъ по своему характеру, что выражалось во всемъ ихъ поведеніи и во всехъ ихъ делахъ; то Четь-Минея была бы книгою для чтенія и занимательнъйшею). Къ сожальнію, указаннаго нами не случилось: изъ безъискусственныхъ, воспроизводящихъ дъйствительность, житія превратились въ "творенія" реторическія.

Бориса и Глеба, онъ прямо начинаеть съ ихъ детства. Что воспрепятствовало ему начать рёчь съ самаго начала, какъ того требовала полная форма житія, ясно не видно. Но по всей в'вроятности то, что по рожденію Борись и Глібов еще принадлежали язычеству и что такимъ образомъ оно, не представляя никакихъ данныхъ для ръчей, исполненных в назиданія, было еще, такъ сказать, вив и по ту сторону сферы житійной. Писавъ слишкомъ много спустя времени, Несторъ, конечно, не могь имъть совершенно никакихъ дъйствительныхъ свъдъній о дътствъ Бориса и Гльба; но, принявъ на себя написать ихъ житіе, онъ долженъ быль писать о немъ, ибо этого требовала форма житія, по которой сказаніе должно было нивть видъ возможно полной біографіи. Не им'я д'яйствительных в св'яд'яній, Несторъ ничего не могъ сдълать, какъ создать необходимую для него 1. часть житія посредствомъ общихъ мість. Это онъ и дівлаеть. Онъ говорить вообще о благочестіи Бориса и Глеба, о томъ, что они были «яко двъ звъздъ свътлъ свътящеся по средъ темныхъ», объ vсердномъ почитаніи ими божественныхъ книгь-житій и мученій святыхъ, разжигавшихъ ихъ сердца къ подражанію симъ последнимъ и къ уклоненію отъ суеты міра, объ ихъ прилежномъ по вся часы упражненіи въ молитвъ, объ ихъ, по подобію отца, щедрой милостынъ нищимъ, вдовицамъ и сиротамъ, и наконецъ о чертахъ сходства между ними и теми святыми, христіанскія имена которыхъ они носили,--св. Романомъ сладкопъвцемъ и царемъ Давидомъ.

Дальнъйшее повъствованіе содержить разсказъ объ убіеніи Бориса и Гльба Святополкомъ, безъ того дополненія изъ гражданской исторіи, которое читается у Іакова, и съ значительными противъ него, какъ замъчали мы выше, разностями въ частностяхъ.

Мы сказали, что для писателей житій исторія вовсе не составляєть серьёзной заботы, что они не только не относять къ числу своихъ обязанностей точной передачи историческихъ фактовъ, когда это имъ приходится дёлать, а напротивъ намёренно передають ихъ такъ общо, что въ ихъ передачё факты теряютъ свое историческое значеніе. Воть примёры этого у Нестора, который, какъ настоящій присяжный писатель житій, старается во всемъ, а между прочимъ в въ сейчасъ указанномъ отношеніи, подражать образцамъ греческимъ, въ сравненіи съ Іаковомъ, который въ своемъ сказаніи ведеть себя по отношеніи къ исторіи еще не какъ жизнеописатель, а какъ лётописецъ.

Іаковъ разсказываеть, что, когда Владимиръ заболъть предсмертной бользнію, на Русь пришли ратью Печенъги, и что онъ, не бу-

дучи въ состояніи самъ пойти противъ нихъ, призвалъ изъ Ростова Бориса, котораго и послалъ съ войскомъ вивсто себя. Этотъ фактъ похода противъ враговъ можетъ имёть историческій смыслъ въ томъ только случав, если мы знаемъ, кто именно были враги (что именно и сообщаетъ намъ Іаковъ). Несторъ, разсказывая то же, выражается объ этихъ врагахъ, которыхъ прямо называетъ Іаковъ: «въ страну его (т. е. Владимира) придоша ратніи». Отъ этого общаго, для собственныхъ цвлей житія достаточнаго и если угодно къ собственнымъ прямъ житія болве идущаго «пріидоша ратніи», фактъ теряетъ для насъ всякій историческій смыслъ. Для списателя житія нітъ нужды называть враговъ по имени, ибо ті или другіе они были, для него безразлично, но для насъ въ этомъ названіи или неназываніи все дівло.

Іаковъ разсказываеть, что Святополкъ, замысливъ послѣ смерти Владимира избить братьевъ, нашолъ себѣ совѣтниковъ и помощниковъ въ Вышегородскихъ мужахъ, съ нѣкіимъ Путшею во главѣ, и что имъ и поручилъ убійство Бориса. Разсказывая о томъ же, Несторъ называеть этихъ совѣтниковъ и помощниковъ Святополка просто его слугами: «и вложи зло врагъ въ сердце его (Святополка), да пославъ на пути погубитъ (Бориса), и онъ же посла слуги своя погубитв, избра мужи неистовыя, посла на блаженнаго Бориса, рекъ имъъ... У Іакова сообщается намъ историческій фактъ, у Нестора же не сообщается намъ ничего.

Мы сказали выше, что историческая достовърность въ подробностяхъ, нисколько не важная для цълей назиданія, не только не составляеть нарочитой заботы писателей житій, но и неръдко приносится ими въ жертву назиданію. Воть примъръ этого у Нестора по сравненію съ Іаковомъ. Послъдній говорить, что Борисъ, посланный Владимиромъ противъ Печенъговъ, не нашоль ихъ и поэтому воротился («отшедшу же ему и не обрътшу супостать своихъ и возвратившуся ему вспять»). У Нестора это является уже совершенно иначе: онь говорить, что непріятели, услышавъ о приближеніи Бориса съ войскомъ, не дерзнули стать противъ него и бъжали («ратніи же, яко услышаша блаженаго Бориса, идуща съ вои, бъжаща, не дерзнуша стати противу блаженому»).

Мы сказали выше, что довольно во многихъ частностяхъ Несторъ расходится съ Іаковомъ. Изъ многихъ укажемъ на одну. Іаковъ говорить, что въ минуту смерти Владимира младшій изъ братьевъ Глёбъ находился на своемъ удёльномъ княженіи въ Муромѣ, что коварно призываемый въ Кіевъ Святополкомъ, онъ отправился было въ путь,

но на дорогѣ быль убить близъ Смоленска. По Нестору, святый Глѣбъ, никогда не посыланный на удѣлъ, въ минуту смерти Владимира находился въ Кіевѣ; узнавъ о замыслѣ Святополка убить св. Бориса, онь бѣжалъ было изъ Кіева, но на пути быль догнанъ посланными Святополкомъ убійцами. Это разногласіе съ Іаковомъ есть очевидная несообразность. Въ минуту смерти Владимира Глѣбъ находился въ Кіевѣ, но Святополкъ начинаетъ убійства не съ него, который быль на лицо, а съ Бориса, который былъ въ походѣ; не принимая никакихъ мѣръ задержать Глѣба, пока онъ былъ въ Кіевѣ, Святополкъ даетъ ему возможность бѣжать, но когда онъ бѣжитъ, онъ тотчасъ же посылаетъ за нимъ убійцъ. Не знаемъ, кому принадлежитъ эта поправка противъ Іакова,—самому ли Нестору или преданію, на основаніи котораго онъ, можетъ быть, поправлялъ Іакова; во всякомъ случаѣ она доказываетъ ту общеизвѣстную и грустную истину, что исторія и пишется и соченяется въ одно и то же время ¹).

Обращаемся въ житію преп. Өеодосія 2).

Несторъ, какъ мы сказали, не зналъ лично преп. Өеодосія, ибо пришоль въ Печерскій монастырь уже послѣ его смерти. Тѣмъ не менѣе онъ имѣлъ возможность собрать о немъ самыя подробныя и самыя обстоятельныя свѣдѣнія, ибо пришоль въ монастырь почти тотчасъ послѣ его смерти, кегда послѣдній еще весь состояль изъ людей, лично его знавшихъ и когда между братіей были еще люди не только сами своими глазами видѣвшіе всю его монашескую жизнь, но знавшіе о немъ и все, что предшествовало монашеству до самаго дня его

<sup>1)</sup> О причинъ, по которой Владимиръ передъ смертью призналъ Бориса изъ его области къ себъ въ Кіевъ, Несторъ пишеть: "увъдъвъ убо благовърный отець ихъ (о братоубійственныхъ злоумышленіяхъ Святополка), пославъ приведе къ себъ блаженаго Бориса, да не како проліеть кровь праведнаго". Но, сочиняя эту умиленную рѣчь, онъ не замѣчаеть, что говорить несообразность: если Владимиръ зналъ о злоумышленіяхъ Святополка, то почему не принялъ противъ него мѣръ?

<sup>2)</sup> Напечатано Бодянским въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. 1858 г., кн. 3 (по сводному, составленному имъ, списку), Яковлевымъ въ изданіи: Памятники русской литературы XII и XIII въковъ, Спб. 1872 (по списку половины XVI въка съ варіантами изъ Бодянскаго), А. Н. Поповымъ въ Чтен. Общ. Ист. и Древн. 1872 г. кн. 1 (по точной копіи со списка Московскаго Успенскаго собора XII въка, приготовленной Бодянскимъ) и гг. Шахматовымъ и Лавровымъ въ тъхъ же Чтенн. 1899 г. кн. 2 (по таковой же копіи со списка Успенскаго собора, приготовленной Поповымъ); русскій переводъ преосв. Филарета въ Ученыхъ Запискахъ Втораго Огдълепія Академіи Наукъ, кн. II, выпускъ 2-й.

рожденія і). Такимъ образомъ, Несторъ имёль возможность писать житіе Өеодосія съ полнымъ знаніемъ его жизни. Дъйствительно, оно представляеть собою жизнеописание преп. Осодосія весьма подробное, начатое съ самаго дня рожденія, веденное черезъ детство и юность, обстоятельно сообщающее внёшнія событія его монашеской жизни, много говорящее объ его монашескихъ подвигахъ и по порядку излагающее всв его труды относительно постепеннаго устроенія Печерскаго монастыря, — однимъ словомъ, дающее его полную и подробную біографію. Что должно сказать о внутреннихъ достоинствахъ житія? Сравнивая его съ предшествующимъ житіемъ Бориса и Глеба, находять, что оно далеко его лучше и выше, вообще же находять, что оно писано «съ особенною любовію къ угоднику Божію», и что «слово писателя лилось прямо изъ сердца и отъ полноты убъжденія». Последнимъ хотятъ сказать, что житіе, не будучи холоднымъ реторическимъ произведеніемь, написано съ душой и съ теплотой сердечной. Мы съ своей стороны не находимъ, чтобы это мивніе могло быть признано совсёмъ справедливимъ. Въ распоряжении Нестора било такъ много дъйствительныхъ свъдъній о Өеодосіи, что онъ не имъль нужды приовгать къ усиленной помощи реторики и долженъ быль только разсказывать; вследствіе этого последняя не до такой степени сильна въ житін, чтобы била въ глаза и непріятнымъ образомъ отталкивала. Исключительная личность преп. Өеодосія такъ интересна, что повъствованіе о ней, тепло или неособенно тепло составленное, не могло не стать занимательнымъ и поучительнымъ, не по винъ повъствователя, а по самому предмету пов'вствованія. Эти вн'віпнія условія, нисколько не зависъвшія отъ автора и нисколько не составляющія его заслуги, создають однако его повъствованію уже положительныя достоинства. Но если не будемъ вмёнять автору достоинствъ, которыя не составляють его собственной заслуги, то о житіи нужно будеть сказать, что оно есть житіе, какъ житіе, т. е. что оно не есть какойнибудь перлъ непосредственной художественности, въ которомъ бы герой изображался такимъ образомъ, чтобы возставалъ передъ нами

<sup>1)</sup> Свидътельствуя, что вообще собираль свъдънія, разспрашивая остававшихся въ монастыръ современниковъ Өеодосія (см. конець житія), Несторъ въ частности указываетъ какъ на человъка, разсказами котораго по пренмуществу пользовался, на монаха Өеодора, бывшаго при Өеодосіи келаремъ въ монастыръ, по изд. Еодянск. л. 6 об., стр. 25, и 14, стр. 20; также называетъ Иларіона, который или быль келейникомъ преп. Өеодосія или по крайней мъръ занимался писаніемъ книгъ въ его кельъ, ibid. л. 15 об., стр. 15.

какъ живой человъкъ, а что оно есть болье или менье искусственное произведеніе, составленное по общему шаблону житій. Написать то истинно художественное повъствованіе, тоть истинно живой и задушевный разсказъ, которые хотять видеть въ житіи, Несторъ не могь уже потому, что не видъль и не зналь лично преп. Өеодосія и что доджень быль передавать не собственныя непосредственныя впечатльнія, а только пересказы другихъ. Несомивнио только то, что, не выдаваясь изъ ряда другихъ житій какими-нибудь особенными достоинствами внутренними — художественными, житіе не страдаеть особенными недостатками внишими — просто литературными; по этому послъднему качеству въ ряду нашихъ житій ему безспорно должно быть отдано одно изъ первыхъ мёсть 1). Нашимъ писателямъ житій не рёдко не достаеть способности толково разсказывать; при этомь страсть къ ораторству иногда увлекаеть ихъ въ ораторствование совершенно несообразное, въ такой наборъ фразъ, въ которомъ не складу ни ладу и который выходить ужаснымъ «Богъ знаеть чёмъ». Преп. Несторъ, насколько можно требовать отъ человъка только грамотнаго и знающаго другую кром' сего грамотикію только по слуху, есть разскащикь совершенно удовлетворительный, и сейчась указанное нами ораторство вовсе не можеть считать его своимъ родоначальникомъ. Сказанное одинаково относится какъ къ житію преп. Оеодосія, такъ и къ житію Бориса и Глеба. Последнее ниже перваго по интересу своего содержанія, но не ниже его, а совершенно одинаково и равно съ нимъ по литературнымъ достоинствамъ 2).

<sup>1)</sup> Преп. Өеодосій несомнінно быль человікь неключительный и вь своемь родів боліве или меніве великій. Необходимо думать, что, какі вей люди исключительные, онь быль человікь боліве или меніве своеобразный. Но этого-то своеобразнаго человіка вь его индивидуальности мы вовсе и не находимь у преп. Нестора, который поставляеть свою задачу не столько вь томь, чтобы изобразны естественнаго человіка, сколько вь томь, чтобы изобразнть сверхъестественнаго чудотворца (Единственное изъ желаемаго намъ у Нестора есть разсказь о возвращеніи преп. Өеодосія оть вел. кн. Изяслава на данной ему оть князи подволі, причемь по приказанію повозника онь уступиль посліднему місто въ телігі, з самъ вмісто него сіль верхомъ на лошадь).

<sup>2)</sup> Читая о житіи преп. Өеодосія, конечно, всякій вспомнить и хватится о житіи преп. Антонія. Древняго житія преподобнаго Антонія до насъ не дошло, з его существованіе составляєть довольно темную загадку. Симонъ и Поликарпъ въ Патерикъ нѣсколько разъ ссылаются на это житіе (первый—въ первой части и въ разсказахъ объ Аеанасіи затворникъ и о зодчихъ, второй — въ разсказахъ объ Агапитъ, безмездномъ врачъ, о Прохоръ лебедникъ и о Өеодоръ и Василіи). Но

Послѣ житій преп. Нестора мы не имѣемъ никакихъ сказаній о святыхъ за цѣлое столѣтіе; всѣ другія извѣстныя въ настоящее время сего рода сказанія относятся къ концу періода до-монгольскаго, къ XIII вѣку.

По хронологическому порядку первое мъсто послъ Нестора принадлежить неизвъстному составителю сказанія о св. Леонтіи Ростовскомъ и объ обрътеніи его мощей і). Я говориль сейчась выше, что наши писатели сказаній о святыхъ, подражая Грекамъ, должны были стараться писать такія сказанія, которыя бы имъли видъ и форму полныхъ житій, и что по этой причинъ преп. Несторь вслъдъ за сказаніемъ о Борисъ и Глъбъ монаха Іакова нашоль нужнымъ написать свое новое о нихъ сказаніе. Но между желаніемъ и его осуществленіемъ большая разница. Чтобы написать сказаніе, имъющее форму по возможности полнаго житія, о такомъ святомъ, о которомъ не существовало достаточныхъ біографическихъ свъдъній, требовалось значительное писательское искусство. Не у всъхъ составителей сказаній о

въ то же время у последняго читаемъ: "дивлюся како премолчана быша великая исправленія пресвятаго отца нашего Антонія, да аще толико св'єтило угасе нашимъ небреженіемъ, то како отъ него луча возсіяють"... и пр. (въ разсказѣ объ Аганить, а нізсколько строкъ ниже ссылка на житіе Антонія). Залізмъ, нізкоторыя изъ ссылокъ невольно поражають своею странностію. Симонъ пишетъ Поливарпу (въ первой части): "Иларіона митрополита и самъ чель еси въ житіи Антонія, яко оть того постриженъ бысть и тако священства сподобленъ бысть". Чтобы Иларіонъ быль пострижень преп. Антоніемь, это вовсе и різшительно невівроятно. Во-первыхъ, лътопись совершенно ясно говорить, что Антоній пришель съ Асона не до постреженія Иларіона, а не по мнозікть днекть послів; во-вторыкть, если допустить, что относительно немногихъ дней или небольшаго промежутка времени у гатописца могло произойти смъщение и что Антоній пришоль до постриженія Иларіона, -- то во всякомъ случат несомитино, что въ минуту последняго онъ быль еще не прославденнымъ подвижникомъ, а совершенно безвъстнымъ монахомъ, который переходилъ изъ монастыря въ монастырь, ища себъ мъста: съ какой же бы стати и какимъ образомъ онъ могь постригать Иларіона? (Не говоримъ о томъ, что, не будучи пресвитеромъ, онъ и послъ у себя самъ никого не постригалъ.—Житіе преп. Антонія, читаемое въ печатномъ Патерикъ, принадзежить редакторамъ или составитедямъ этого Патерика, т. е. относится въ XVII въку, а проложное житіе составлено до начала XV въка, — см. преосв. Макарія Исторіи т. VIII, стр. 30, прим. 35, на Москвъ, нбо не было извъстно въ Кіевъ въ XVI въкъ, см. Бычкова Описаніе сборниковъ Публичной Библіотеки, І, 143, № 38, отд. 17).

<sup>1)</sup> Въ первоначальной редавціи или въ своемъ собственномъ и первоначальномъ видъ сказаніе напечатано въ Православи. Собесъдникъ 1858 г., ч. І. О позднайшихъ многихъ редакціяхъ см. *Ключевскаго* Древне - русскія житія святыхъ, стр. 3 sqq.

святыхъ оно могло быть, и тъ изъ нихъ, которые не сознавали себя обладающими этимъ искусствомъ, ниша о святыхъ, о которыхъ имълись недостаточныя біографическія свёдёнія, и должны были ограничиваться только простой передачей этихъ сведеній, не пытаясь создавать настоящихъ житій. Такимъ образомъ, рядомъ съ настоящими, по содержанію или по крайней мірів по формів, житіями, должны были явиться сказанія о святыхъ, представляющія собой только нівкоторыя о нихъ записи. Къ этому роду не настоящихъ житій, а только записей, относится сказаніе о св. Леонтіи Ростовскомъ. Его содержаніе составляють: изв'ястіе о м'яст'я рожденія святаго, краткое упоминаніе о двухъ его предшественникахъ на каеедръ Ростовской и затъмъ разсказъ о чудъ, посредствомъ которато онъ обратилъ жителей Ростова въ христіанство. Приложенія къ сказанію составляють-изв'ястіе объ открытіи мощей Леонтія и объ установленіи празднованія его памяти и разсказъ о совершившихся вскоръ послъ сего единовременно двухъ чудесахъ. Заключается оно краткимъ похвальнымъ словомъ святому, изъявляющимъ нъкоторую претензію на ораторство, безъ котораго въ похвальныхъ словахъ уже совсёмъ нельзя было обходиться, но показывающимъ въ авторъ оратора именно лишь подневольнаго. О томъ, насколько можно придавать вёры историческимъ извёстіямъ сказанія, мы говорили много выше.

За сказаніемъ о св. Леонтіи по хронологическому порядку слідуєть Патерикъ Печерскій 1).

Патериками—патеріхо́, подразум. Віβλίο, по-русски— отечникь, отечная книга, т. е. книга отцовъ или объ отцахъ, у Грековъ назывались въ области аскетической литературы собранія— или краткихъ, отличающихся особенною чудесностію, пов'єстей о подвижникахъ какой-нибудь знаменитой иночествомъ м'єстности, или краткихъ аскетически - нравоучительныхъ словъ этихъ отцовъ или же того и другаго вм'єсть. Такъ, изв'єстны Патерики Египетскіе (Азбучный и Скитскій), Іерусалимскій, Синайскій и другіе. Нашъ Патерикъ Печерскій, представляя собой подражаніе Патерикамъ греческимъ, явился собраніемъ перваго рода, именно — собраніемъ краткихъ, отличающихся чудесностію, пов'єстей о подвижникахъ Печерскаго монастыря и о самомъ монастыръ. Первое начало Патерику Печерскому положилъ нашъ пер-

<sup>1)</sup> Напечатанъ В. Яковлевымо подъ названіемъ: Памятники Русской литературы XII и XIII въковъ, Спб. 1872. Русскій переводъ: Кіево-печерскій Патерикъ по древнимъ рукописямъ, въ переложеніи на современный Русскій языкъ, Маріи Викторовой. Кіевъ, 1870.

вый летописець, о которомъ мы будемъ говорить немного ниже. Будучи монахомъ Печерскаго монастыря, онъ не могъ оставить, чтобы, передавая потомству деянія, такъ сказать, чужихъ, не увековечить славы своего роднаго мъста. Разсказавъ подробно, во-первыхъ, подъ 1051 г. объ основаніи монастыря преподобными Антоніємъ и Осодосіемъ, и во-вторыхъ — подъ 1074 годомъ о смерти Өеодосія, лѣтописецъ присоединяеть къ носледнему изъ разсказовъ, на похвалу и на прославленіе монастыря, пов'єсть о святомъ въ немъ жительств'є при Өеодосін и послів его смерти. Сказавъ, что совокупленные Өеодосіемъ и оставшіеся после него чернцы яко светила въ Руси сіяли, что одни изъ нихъ упраживлись въ однихъ подвигахъ, другіе въ другихъ и что всъ они представляли союзъ связуемаго кръпкою и высокою любовію братства, летописецъ за темъ, какъ онъ говоритъ, наменяеть неколико мужъ чудныхъ, т. е. разсказываетъ какъ бы къ примъру о нъсколькихъ подвижникахъ Печерскихъ, еще при своей жизни прославившихся тымь или другимь даромь чудотворенія.

Послѣ небольпаго начала, положеннаго лѣтописцемъ, дальнѣйшихъ повѣствованій о подвижникахъ и чудотворцахъ Печерскихъ не являлось въ продолженіе около ста съ четвертью лѣтъ. Наконецъ, въ первой половинѣ XIII вѣка почти заразъ написаны были два собранія повѣстей о нихъ, которыя и составили собственный Патерикъ Печерскій. Авторами этихъ собраній были—епископъ Владимирскій и Суздальскій Симонъ и монахъ Печерскаго монастыря Поликариъ.

Симонъ, постриженникъ Печерскаго монастыря, взятый изъ него вел. кн. Всеволодомъ Юрьевичемъ въ игумены основаннаго имъ во Владимиръ Рождественскаго монастыря, въроятно, при самомъ основаніи сего последняго въ 1197-мъ г., а во всякомъ случав являющійся какъ таковой въ 1206-мъ г., быль поставленъ первымъ епископомъ новооткрытой епархіи Владимирской, отдёленной отъ Ростовской, по избранію сына и преемника Всеволодова Юрія, въ 1214-мъ году. Послъ 12-ти лътняго правленія онъ скончался въ 1226-мъ году. Сказанія о подвижникахъ и о чудесахъ Печерскихъ, написанныя Симономъ, имъють форму приложенія къ частному письму, именно-адресованному къ помянутому нами выше монаху Печерскому Поликарпу. Этотъ Поликариъ, бывъ или любимымъ ученикомъ Симона по монашеству или, что гораздо вероятные, его близкими родственникоми, принадлежаль къ числу твхъ людей, которые никакъ не могуть устроить себя и которымъ вездъ не хорошо и не по себъ. Прівхавъ изъ Печерскаго монастыря въ Симону во Владимиръ, Поликарпъ пожилъ у него нъкоторое время и снова возвратился назадъ. Сознавая себя не худшимъ другихъ людей, онъ стремился къ власти, чтобы, будучи начальникомъ, приносить болье пользы, но получая власть онъ раскаивался и находиль, что лучше быть подчиненнымь: дважды ему было доставляемо нгуменское мъсто и дважды онъ возвращался съ него въ Печерскій монастырь. Возвратившись въ последній разъ, онъ все-таки не успокоился, — началъ представлять изъ себя критикующую власти и всёмъ основательно или неосновательно недовольную оппозицію и вибств воображать себя человекомъ не ценимымъ, преследуемымъ и обижаемымъ. Свои претензіи, свое недовольство и свои обиды Поликарпъ высказаль въ письмъ къ Симону. Это письмо Поликарпа въ совокупности со всёмъ его поведеніемъ заставило Симона написать ему строго обличительное и наставительное посланіе. И къ этому-то посланію, чтобы показать Поликариу, какое избранно и исключительно святое мъсто-Печерскій монастырь и чтобы убъдить его къ неисходному пребыванію въ немъ, Симонъ и приложиль рядь сказаній о чудотворцахъ Печерскихъ и о чудесахъ, бывшихъ въ самомъ монастыръ при построеніи его главной или великой церкви. Такова литературная форма, въ которой Симонъ обнародоваль свое собраніе сказаній. Не можеть не представляться она несколько странною и не совсемь понятною. Несомивнно, что собраніе сказаній назначалось не для Поликарпа только въ видахъ его личнаго назиданія, а вообще для всёхъ Русскихъ людей или имъло назначение публичнаго сочинения, и однако ему дается видъ приложенія къ частному письму. Что заставило Симона поступить такъ, положительно сказать не беремся. Можно съ в роятностію предполагать, что онъ ствснялся обнародовать свое собраніе сказаній въ вид'в настоящаго или обыкновеннаго публичнаго сочиненія, опасаясь сомніній и невірія; придавая собранію сказаній форму произведенія, им'вющаго частное назначеніе, Симонъ даваль невърующимъ тотъ отвътъ, что это писано не для нихъ. Какъ бы то ни было, но дело въ его теперешнемъ виде иметь себя далеко не естественно. Ръчь идеть о знаменитыхъ подвижникахъ и чудотворцахъ Печерскаго монастыря. И Симонъ и Поликариъ оба монахи этого монастыря. Если зналь о подвижникахъ и чудотворцахъ одинъ, то, очевидно, долженъ быль знать о нихъ и другой. А между твиъ одинъ представляется разсказывающимъ другому какъ невъдомое то, что долженствовало быть для него въдомымъ и притомъ отсутствующій изъ монастыря разсказываеть находящемуся въ немъ 1).

<sup>1)</sup> Сказавъ вратко о священномученикъ Кукшъ и Пименъ постинкъ, Симонъ прибавляетъ: "Оставлю убо много глаголати, еже о святыхъ; аще ли не довлъетъ

Есть и еще нѣчто не совсѣмъ естественное въ трудѣ Симона въ его настоящемъ видѣ, что также бросается въ глаза, хотя и не особенно рѣзко. Между пясьмомъ къ Поликарпу и приложеніемъ къ нему, состоящимъ изъ повѣстей или составляющимъ Патерикъ, нѣтъ полнаго соотвѣтствія. Въ письмѣ Симонъ обличаетъ Поликарпа за то-то и за то-то; повѣсти приложены, конечно, для того, чтобы подтвердить примѣрами все сказанное имъ самимъ. На самомъ же дѣлѣ онѣ служатъ не къ сему, а къ подтвержденію того, что вовсе не составляетъ главнаго предмета письма, такъ что въ приложеніи находимъ не то, чего слѣдовало бы ожидать по письму, и оно является не дѣйствительнымъ приложеніемъ, а вещью особою и самостоятельною, только облеченною въ несоотвѣтствующую форму.

Собраніе сказаній, написанных Симономъ, состоить изъ девяти отдёльных разсказовъ о чудотворцахъ Печерскихъ и изъ пяти, составляющих одно цёлое, частныхъ разсказовъ о чудесахъ, сопровождавшихъ построеніе главной Печерской церкви. Что касается до времени жизни лицъ и времени событій, о которыхъ разсказываетъ Симонъ, то въ двухъ случаяхъ онъ говоритъ какъ очевидецъ, въ двухъ передаетъ со словъ очевидцевъ, во всёхъ же остальныхъ источникомъ его свёдёній должны быть считаемы сохранявшіяся въ Печерскомъ монастырё преданія 1).

Собраніе Симона дополниль новымъ собраніемъ тоть самый Поликарпъ, къ которому писаль онъ, и который адресуеть свой трудъ, какъ бы посланіе, тогдашнему архимандриту Печерскому Акиндину. Сначала читается краткое вступленіе или введеніе, въ которомъ Поликарпъ говорить Акиндину, во-первыхъ,—объ источникѣ своихъ свѣдѣній, во-вторыхъ, о томъ, почему пишеть ему вмѣсто того, чтобы раз-

ти моя бесёда, иже (юже или еже) слыша отъ устъ моихъ, то ни самое писаніе на увёреніе тя приведеть, аще ли и симъ не вёруещи, то аще кто и отъ мертвыхъ воскреснеть, не имёши вёры". Писано Поликарпу, но назначено, очевидно, не для него, ибо если бы въ немъ подозрёвалось невёріе, то оно было бы обличено выше—въ самомъ письмі и не мимоходомъ. Говоря объ Аванасіи затворникъ, Симонъ уже прямо обращается ко всёмъ невірующимъ и въ конці вонцовъ даеть имъ тоть отвіть, который мы предположили, именно—что это писано не для нихъ. Приступая къ описанію чудесь, бывшихъ при построеніи Печерской церкви, Симонъ уже совсёмъ забываеть, что пишеть для Поликарпа, а не для всёхъ, и озаглавливаеть сказаніе: "Слово о създаніи церкви, (да) разуміноть вси, яко самого Господа промысломъ" и пр.

<sup>1)</sup> См. ниже.

сказывать устно, за тъмъ слъдують самыя повъсти, которыхъ у Поликарпачисломъ 11-ть.

Какъ Симонъ писалъ собственно не для Поликарпа, а для публики, и только нашолъ удобнейшимъ обнародовать свой трудт, въ форме собранія, назначеннаго для частнаго лица, такъ и Поликариъ, конечно, писаль собственно не для Акиндина, а для той же публики. Литературная форма, имъ избранная, должна быть признана еще болве неловкою, чёмъ это у Симона. Если тамъ представляется дёло такимъ образомъ, что изъ двухъ монаховъ одного и того же монастыря одинъ знаеть о чудотворцахъ, въ немъ бывшихъ, а другой нёть, то тамъ по крайней мёрё старшій разсказываеть младшему. Здёсь напротивъ дёло представляется такимъ образомъ, что младшій разсказываеть старшему то, что последній должень быль знать безь него и лучше его. Какъ на источникъ своихъ свъдъній Поликарпъ ссылается во введеніи, віроятно, для приданія большаго авторитета своимъ словамъ въ глазахъ читателей, на епископа Симона; но на эту ссылку нельзя иначе смотръть, какъ на новую и также большую литературную неловкость. Еслибы это действительно было такъ, то, во-первыхъ, спрашивалось бы: почему самъ Симонъ не досказаль того, что разсказываеть Поликариъ; во-вторыхъ и главное, тогда рождался бы вопросъ: какимъ образомъ о чудотворцахъ и чудесахъ Печерскихъ зналъ только Симонъ и никто болъе? Наконецъ, Поликариъ, придавая своему сочиненію странную форму посланія архимандриту собственнаго монастыря, сознаваль необходимымъ ответить на вопросъ: съ какой стати онъ пишеть, а не повъствуеть устно, человъку находящемуся съ нимъ въ одномъ мъсть. На этотъ вопросъ онъ находится дать следующій далеко не совсвиъ естественный ответь, обращенный къ Акиндину: «ты спращиваль меня и велёль разсказывать о деяніяхь техь черноризцевъ. Но ты знаешь мою грубость и дурной обычай, что о чемъ бы ни была ръчь, я всегда со страхомъ бесъдую съ тобою. Какъ же могь я ясно разсказывать сотворенныя ими чудеса? Кое-что изъ тъхъ преславныхъ чудесъ я разсказаль тебъ, но гораздо больше забыль оть страха и разсказываль неразумно, стыдясь твоего благочестія». Поликарпъ придаетъ своему сочиненію форму частнаго письма, конечно, по той же причинъ, что и Симонъ; но странно, что онъ даеть ему форму письма, адресованнаго жь собственному архимандриту, а не къ кому нибудь стороннему. Лица и событія всёхъ 11-ти разсказовь Поликариа относятся къ такому отдаленному отъ него времени, что источникомъ всъхъ должны быть считаемы устныя преданія Печерскаго монастыря.

Содержаніе всёхъ разсказовъ и Симона и Поликарпа, какъ мы сказали выше, составляють чудеса, совершившіяся въ Печерскомъмонастырів. Отличительная черта наибольшей части чудесь есть ихъмсключительность и великость или особенная необычайность. Самъ Симонъ, указывая на эту черту ихъ Поликарпу, спрашиваеть его: «поистинів, брать Поликарпъ, гдів слышаль ты о такихъ дивныхъ чудесахъ, какія творились во святомъ Печерскомъ монастырів?» Разсказавъ о чудесахъ, бывшихъ при построеніи главной церкви Печерской, Симонъ пишеть: «прошли мы книги Ветхаго и Новаго Завіта и нигуть не находили о святыхъ церквахъ такихъ чудесь, какъ объ этой».

Въ литературномъ отношеніи оба сочиненія и Симоново и Поликарпово сравнительно очень удовлетворительны. Симонъ въ своей вступительной части къ разсказамъ или въ своемъ собственномъ обличительномъ письмѣ къ Поликарпу даеть видѣть въ себѣ не просто толковаго разскащика, но вообще писателя и оратора очень замѣчательнаго.

Величайшее сравнительно множество дошедшихъ до насъ списковъ Патерика Печерскаго несомненно свидетельствуеть, что онъ быль самою любимою четьею книгою нашихъ предковъ. На этомъ, кажется, основаніи многіе думають, что онъ представляеть собою книгу самую назидательную для ищущихъ назиданія людей. Но это последнее требуеть по крайней мере некоторыхъ пояснительныхъ рѣчей. Собственною цълію составителей Патерика, какъ они прямо и ясно дають знать, было то, чтобы увъковъчить въ потомствъ память о великихъ чудесахъ, совершившихся въ Печерскомъ монастыръ, и чтобы вмёстё съ симъ показать, что Печерскій монастырь есть богоизбранное и святое мъсто. Независимое отъ сей цъли составителей и прямое, по отношенію къ читателямъ, назиданіе Патерика есть то, что руками великихъ подвижниковъ Богъ творитъ великія чудеса. Но если разумъть назидание въ обыкновенномъ смыслъ наставления п руководства къ благочестивой христіанской жизни, то въ семъ смыслъ и не для монаховъ только, которымъ естественно имъть передъ глазами примъръ подвижниковъ, а и для мірянъ, которые подвижниками быть не могуть, Патерикъ не составляетъ книги ни исключительно, ни нарочито назидательной. Онъ во всё времена усердно читаемъ быль, во-первыхь-по причинь его высокаго духовнаго интереса, ибо если представляють интересь чудеса сказочныя, то тымь болые должны представлять его великія чудеса истинныя; во-вторыхъ потому, что великими чудесами Богъ благоволилъ ознаменовать святое мёсто у насъ на Руси и что такимъ образомъ онъ—Патерикъ, повъствуя о сихъ чудесахъ, даетъ доказательства особеннаго Божія благоволенія именно къ нашей Руси.

Собственный Патерикъ Печерскій, по наміренію писавшихъ, составляють собранія сказаній Симоново и Поликарпово. Но до насъ не сохранилось ни одной рукописи, въ которой Патерикъ являлся бы состоящимъ только изъ этихъ двухъ собраній; напротивъ, во всёхъ дошедшихъ до насъ рукописяхъ онъ являются съ большимъ или меньшимъ количествомъ статей дополнительныхъ, начиная съ близкихъ къ нимъ по содержанію и относящихся къ исторіи того же Печерскаго монастыря и его основателей (изъ летописи объ основаніи монастыря, смерти Өеодосіевой и о первыхъ подвижникахъ, объ открытіи мощей Өеодосія, Несторово житіе Өеодосія и пр.) и кончая весьма не близкими къ нимъ и относящимися къ первоначальной и вообще древней исторіи нашей церкви и нашего государства. По этимъ добавочнымъ статьямъ, которыя въ однихъ спискахъ находятся въ одномъ, въ другихъ — другомъ количествъ, послъдніе раздъляются на группы или на редакціи. Кромъ того и самыя собранія Симона и Поликарпа не во всъхъ спискахъ читаются въ одномъ и томъ же видь: состоя каждое изъ многихъ отдъльныхъ повъстей и кромъ того первое-изъ трехъ отдъльныхъ частей (самое посланіе къ Поликарпу, сказанія о чудотворцахъ Печерскихъ и сказанія о чудесахъ при построеніи Печерской церкви) онъ представляли возможность перестановки и выпуска-то и другое отдъльныхъ сказаній, а первое кромѣ того и частей, что и дъйствительно было дълано. Всъхъ редакцій, извъстныхъ въ настоящее время, насчитывается довольно много, особенно если брать во вниманіе и частныя отличія. Древивищія и важивищія редакціи, получившія названія отъ древнійших каждой списковъ суть: 1) Арсеньевская — оть имени Тверскаго епископа Арсенія (святаго, почивающаго въ Жолтиковомъ монастырћ), для котораго написанъ былъ Патерикъ въ Печерскомъ монастырѣ (мѣсть его постриженія и монашества) въ 1406-мъ году (древнъйшій списокъ древнъйшей редакціи, конечно, есть самый древній и изъ всёхъ дошедшихъ до насъ; въ настоящее время онъ въ Публичной Библіотекъ, въ которую поступилъ отъ купца Берсенева, почему иначе называется Берсеневскимъ); 2) двъ Касьяновскія — первая и вторая — оть имени крылошанина и уставщика Печерскаго монастыря Кассіана, по приказанію или по рядъ котораго были написаны въ Печерскомъ монастыръ въ 1460-мъ и 1462-мъ гг. два списка Патерика, представляющие двъ особыя редакціи (такъ какъ первый списокъ 1460-го г. писанъ по приказанію Кассіана, но не для него самого, а для бывшаго нам'єстника митрополичьяго въ Кіевъ священномнока Акакія, то редакція называется иначе Акакіевской). Въ первой редакціи или Арсеньевской половина труда,

принадлежащая Симону, читается безъ своей первой части или безъ собственнаго обличительнаго посланія къ Поликарпу, такъ что собраніе сказаній имѣетъ видъ не приложенія къ письму, а самостоятельнаго цѣлаго; въ обѣихъ вторыхъ редакціяхъ трудъ Симона читается въ полномъ видѣ, но съ отдѣленіемъ въ особое цѣлое третьей части, которая поставлена первою и раздѣлена съ остальными двумя частями значительнымъ промежуткомъ вставочныхъ статей. Объ остальныхъ редакціяхъ желающій можетъ читать въ статьѣ преосв. Макарія: Обзоръ редакцій Кіевопечерскаго Патерика, помѣщенной въ Историческихъ чтеніяхъ о языкѣ и словесности П Отд. Акад. Наукъ 1856—57 г.; а для обстоятельнаго знакомства вообще съ редакціями долженъ еще присоединить статью Кубарева: О Патерикѣ Печерскомъ, съ добавочною къ ней: Описаніе харатейнаго списка-Патерика Печерскаго, въ Чтен. Общ. Ист. и Древ. 1847-го г. № 9, и другую—О редакціяхъ Патерика Печерскаго вообще, ibid. 1858 г. кн. 3.

Представляемъ краткій обзоръ собраній Симона и Поликарпа.

Первое, какъ мы сказали, состоить изъ трехъ частей: обличительнаго письма къ Поликарпу, сказаній о подвижникахъ Печерскихъ и сказаній о чудесахъ, бывшихъ при построеніи главной Печерской церкви. Оставляя первую часть, содержаніе которой мы передали, начнемъ прямо со второй. Она состоить изъ сказаній:

- 1) Объ Онисифоръ пресвитеръ и недостойномъ мнихъ. У Онисифора былъ одинъ духовный сынъ и другъ изъ числа монаховъ, который по наружности являлся подражателемъ святаго, казался цъломудреннымъ и постникомъ, но втайнъ влъ и пилъ и жилъ скверно, что утаилось отъ его духовнаго отца. Въ одинъ день онъ внезапно умеръ и отъ тъла его помелъ такой смрадъ, что никто не могъ терпъть. Хотъли было выбросить его вонъ изъ пещеры, гдъ онъ былъ съ трудомъ погребенъ, но по молитвъ святаго, которому было открыто въ видъини о причинъ смрада, послъдній пропалъ и явившійся преп. Антоній сказалъ Онисифору: "смиловался я надъ душой этого брата, потому что не могу нарушить объта моего: я объщался вамъ, что всякій, положенный здъсь, будетъ помилованъ, хотя бы и гръшенъ быль,.. никто изъ монастыря этого не будетъ осужденъ на муку"...
- 2) Объ Евстратіи постникъ. Взятый въ плънъ Половцами (при одномъ изъ нападеній ихъ на Кіевъ и Печерскій монастырь), онъ проданъ былъ одному Корсунскому жиду. Послъ многихъ истязаній и мученій, жидъ распяль его для поруганія на кресть, на которомъ онъ оставался живымъ въ продолженіе 15-ти дней. Смерть его, послъдовавшая отъ пронзенія копьемъ, сопровождалась чудесами, а его мучителя и всъхъ жидовъ Корсунскихъ постигь тяжкій небесный гитьвъ 1).

<sup>· 1)</sup> Симонъ говорить, что Евстратій зовется въ поминаніи или сунодикѣ Печерскомъ протостраторомъ; но что сіе значить, остается для насъ неяснымъ (Слова прштостратир въ греческомъ языкѣ нѣтъ; можетъ быть, нужно: протостаторъ—

- 3) О Никонт многотерптивомъ и сухомъ. Бывъ взять въ плънъ вытьств съ Евстратіемъ, онъ не хотьлъ, чтобы его выкупили, какъ то готовы были сдълать родственники и сторонніе, а желалъ терпть для Господа. За это Половцы мучили его безъ всякой милости. Наконецъ послъ трехлътнихъ страданій онъ невидимо былъ освобожденъ изъ плъна и невидимо перенесенъ въ Печерскій монастырь, въ которомъ послъ того долго оставался въ живыхъ, весь изсохшій и сгнившій отъ ранъ, полученныхъ въ плъну.
- 4) О священномученикъ Кукшъ и Пименъ постникъ. Первый, крестивъ Вятичей, много перенесъ мученій отъ невърныхъ и наконецъ былъ убитъ ими съ своимъ ученикомъ. Второй, прозръвшій свою смерть за два года, возвъстиль въ монастыръ объ убіеніи Кукши въ часъ сего послъдняго и умеръ въ одинъ съ нимъ день.
- 5) Объ Аванасіи затворникъ. Скончавшись послѣ продолжительной болѣзни, по небрежію онъ не быль погребень въ самый день смерти (какъ это дѣлалось въ то время); когда на другой день пришли хоронить его, онъ оказался живымъ, ибо воскресъ изъ мертвыхъ. Преподавъ братіи, по ея усиленной просьбѣ, нѣсколько наставленій и между ними главное—молиться, чтобы окончить жизнь въ монастырѣ и сподобиться погребенія въ пещерѣ со святыми отцами, онъ заключился въ безвыходный и безмолвный затворъ, въ которомъ пробылъ послѣ того 12 лѣтъ. Когда онъ умеръ во второй разъ, то при тѣлѣ его совершилось чудо исцѣленія отъ болѣзни (О послѣднемъ чудѣ слышано отъ самого исцѣленнаго).
- 6) О преподобномъ Святошъ, князъ Черниговскомъ. Святоша, что есть уменьшительное отъ Святославъ, былъ сынъ Давида и внукъ Святослава Черниговскихъ и правнукъ Ярослава Великаго; онъ былъ между князьями первый добровольно постригшійся въ монахи и единственный постригшійся не передъ смертію, а еще задолго до нея съ цѣлію быть настоящимъ монахомъ. Принявъ монашество, съ именемъ Николая, въ Печерскомъ монастырѣ въ 1107-мъ г., онъ неисходно прожилъ въ немъ 36 лѣтъ, прошолъ должности повара и вратаря и все время монашества провёлъ въ вольной убогой нищетъ и въ подвигахъ поста, за что удостоился дара прозрѣнія и чудотвореній.
- 7) О черноризцѣ Еразмѣ. Пришедъ въ монастырь съ большимъ богатствомъ, онъ все употребилъ его на окованіе иконъ монастырской великой церкви. Истративъ все и дошедъ до нищеты, онъ вмѣсто ожидасмыхъ почестей, какъ ничего не имущій, началъ быть пребрегаемъ отъ братій; по внушенію діавола сталъ онъ отчаяваться, что не получитъ и вѣчной награды за истраченное богатство, потому что употребилъ его на

прштостатир вивсто прштостату, что значить первостоящій, верховенствующій, предводительствующій, а въ приложеніи къ Евстратію могло быть употреблено въсмыслів первоподвижника).

церковь, а не на милостыню роздаль; вслёдствіе сего началь нерадёть о житіи своемь и приводить дни свои во всякомь небреженіи и безчинстве. Но постигнутый тяжкою бользнію онь удостоился видёнія преподобныхь Антонія и Оеодосія съ Божіею Матерью, изъ которыхь двое первыхь сказали ему, что по ихъ молитве Госполь даеть ему время покаяться, а вторая сказала: за то, что ты украсиль церковь Мою и иконами возвеличиль ее, и Я тебя прославлю въ царстве Сына Моего. Послё сего онъ исповъдаль предъ всёми грёхи свои, приняль схиму и на 3-й день скончался съ миромъ (Слышанное оть очевидцевь).

- 8) О черноризцѣ Арееѣ. Имѣвъ большое богатство, онъ былъ чрезвычайно скупъ, такъ что и самого себя морилъ голодомъ. Въ одну ночь воры покрали все его богатство, отъ чего онъ впалъ въ великое отчанніе, не хотѣвъ слышать никакихъ увѣщаній и утѣшеній братіи. Но Господь, который хочетъ всѣхъ спасти, вразумилъ его посредствомъ видѣнія пришедшихъ къ нему ангеловъ и дьяволовъ. Послѣ этого онъ покаялся, а пропавшее серебро было вписано ангелами въ милостыню (разсказываетъ какъ очевидецъ).
- 9) О Тить священникь и Евагріи діаконь. Тить и Евагрій сначала были великими друзьями, а потомь, по враждь діавола, стали ожесточенными врагами. Когда первый однажды разбольлся и, бывь при смерти, захотьль примириться со вторымь, то братія никакь не могли заставить сдылать это Евагрія, который сказаль: никогда не хочу примириться съ нимь ни въ этомъ выкь, ни въ будущемь. За это невидимо поражень быль оть ангела внезапною и страшною смертію (разсказываеть какъ очевидець).

Третья часть, о чудесахъ, бывшихъ при построеніи главной Печерской церкви:

1) О Шимонъ князъ Варяжскомъ. Якунъ слъпой, князь Варяжскій, помогавшій Ярославу противъ Святополка, послѣ смерти брата своего Африкана, изгналъ двухъ его сыновей изъ ихъ областей. Одинъ изъ двоихъ изгнанныхъ, по имени Шимонъ, пришолъ служить къ Ярославу, который имъть его въ чести и сдълаль старшимъ бояриномъ у сына своего Всеволода. Этотъ Шимонъ началъ имъть особую любовь къ монастырю Печерскому по тому случаю, что когда въ 1066-мъ г. сыновья Ярославовы Изяславъ, Святославъ и Всеволодъ, отправляясь въ походъ на Половцевъ, пришли къ Антонію для молитвы и благословенія, то старецъ предрекъ имъ пораженіе, а Шимону, который быль вмёсть съ князьями, предрекъ язвы, но и спасеніе и погребеніе послѣ мирной смерти въ своемъ монастыръ, и что согласно съ симъ пророчествомъ Шимонъ, бывъ раненъ, чудесно быль избавлень оть опасности плена и вмёсте исцелень оть рань. Послъ этого случая Шимонъ, пришедъ къ Өеодосію, разсказалъ ему, что отецъ его Африканъ устроилъ крестъ, на который возложилъ золотой вънецъ и золотой поясъ, что, когда онъ---Шимонъ, сбираясь бъжать, взялъ вънецъ и поясъ, то къ нему былъ небесный гласъ: никогда не возлагай

вънца на свою голову, а неси его на уготованное ему мъсто, гдъ строится церковь Матери Моея преподобными и отдай имъ въ руки, чтобы повъсили надъ моимъ жертвенникомъ,--что, плывя по морю во время великой бури, онъ видель съ спутниками на небе церковь и слышаль о ней, что эта есть та церковь, которая имбеть быть построена преподобными, и что ему дана была мера той церкви, измеренная поясомъ со креста, который онъ несъ съ собой. До сихъ поръ, заключилъ Шимонъ свой разсказъ, я не зналъ, гдъ будеть построена видънная мною церковь. а теперь изъ твоихъ словъ, что буду положенъ здёсь, въ именощей быть созданною церкви, я сіе узналъ. Съ этими словами Шимонъ, переименованный отъ преподобнаго въ Симона, вручилъ ему вънецъ и поясъ. Далве разсказывается, какъ этотъ Симонъ, пришедъ къ преп. Осодосію. испросиль у него, во увъреніе того, что онъ молится за него и за родъ его такъ же, какъ о своихъ чернцахъ, писанную молитву, о чемъ говорили мы выше. А затёмъ прибавочная повъсть, какъ сынъ этого Симона, Георгій въ правленіе Юрія Долгорукаго оковаль гробъ преп. Өеодосія, каковое дело ознаменовалось чудомъ надъ невернымъ подручникомъ Георгія, на котораго онъ возложиль его исполненіе 1).

- 2) О зодчихъ 3) и
- 3) о живописцахъ. И тѣ и другіе чудесно были присланы изъ Константинополя,—первые при жизни Антонія и Өеодосія Божіей Матерію, приславшею и намѣстную икону для церкви, вторые самими, уже преставившимися, Антоніемъ и Өеодосіемъ.
- 5) Объ Іоаннъ и Сергіи. Въ Кіевъ были два человька отъ великихъ града Іоаннъ и Сергій, которые вступили въ духовное братство предъ чудной иконой Божіей Матери, присланной въ монастырь ею самой. Спустя много лѣтъ Іоаннъ, разбольвшись и готовясь умереть, призвалъ Сергія и вручилъ ему на храненіе деньги, которыя оставлялъ пятильтнему сыну въ наслъдство. Достигнувъ 15-ти лътняго возраста, этотъ сынъ Іоанна по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ этой последней повести у Симона хромаеть хронологія, сfr Ипатскую летопись подъ 1130 г.

<sup>2)</sup> Пришедшими зодчими церковь была основана въ 1073 г. при вед. кв. Святославъ, который согналъ со престола старшаго брата Изяслава въ томъ же году 22 Марта. Въ разсказъ о зодчихъ у Симона странное противоръче: сначала онъ говоритъ, что они пришли при жизни Антонія и Өеодосія, а потомъ (въ разсказъ о живописцахъ), что они пришли, когда изгнанъ былъ изъ монастыря Стефанъ, т. е. много послъ. Не совсъмъ объяснимо и то, что по лътописи церковь, заложенная въ 1073 г., окончена 11 Іюня 1075 г., а по Симону зодчіе оставались въ монастыръ въ продолженіе 10 лъть послъ смерти Өеодосія (1074 г.), когда пришли живописцы (въ разсказъ о послъднихъ Симонъ не говоритъ, чтобы тотчасъ по окончаніи работы они постриглись въ монахи и оставались въ монастыръ въ качествъ таковыхъ). Въ повъствованіи о заложеніи церкви Симонъ ссылается на житіе Антонія, говоря, что въ немъ найдешь это пространнъе.

желаль получить отъ Сергія свое имініе, но тоть заперся и не хотіль отдавать. Тогда призванная во свидітельницы икона Божіей Матери, предъкоторою заключено было духовное братство, обличила и жестоко наказала Сергія и вийсті удвоила находившіяся у него на храненіи деньги.

6) О святой трапезв. Когда церковь была совсвив готова, долго искали мастера, который бы сдвлаль каменную доску для св. престола, и, не нашедши, решили приготовить доску деревянную. Но митрополить тогдашній Іоаннь не хотель, чтобы въ такой великой церкви была на престоле деревянная доска. Игумень быль въ великой печали. Но когда накануне назначеннаго дня освященія пришли въ церковь петь ветерию, то у алтарной преграды нашли каменную доску. На освященіе церкви собралось несколько епископовъ, которые никемъ не были званы, а явились по чудесному званію.

Въ собраніи Поликарпа, посл'в краткаго вступленія, которое мы передали выше, содержатся пов'всти:

- 1) О Никить затворникь, посль епископь Новгородскомь. Этоть Никита, желая пріобрысти славу у людей, несмотря на запрещенія и увыщанія игумена, удалился вы затворь. Но скоро, какъ предрекаль игумень, оны прельщень быль бысомь, который являлся ему вы образы ангела и при помощи котораго оны дыйствительно прославился у людей. Наконець, изъ его отвращенія кы книгамы Новаго Завыта, которыхы оны не хотыль ни видыть, ни слышать, ни читать, было познано, что оны прельщень оты врага. Святые отцы, собравшись кы прельщенному и помолившись нады нимы, прогнали оты него быса. Послы этого, вышеды изы затвора, Никита предалы себя на воздержаніе, послушаніе и смиренное житіе.
- 2) О Лаврентіи затворникъ Желая пойти въ затворъ и не получивъ на это дозволенія въ Печерскомъ монастырь, удалился въ монастырь Димитрієвскій. За кръпкое житіе удостоился дара испъленій. Однажды онъ не могъ выгнать бъса изъ приведеннаго бъсноватаго и послаль послъдняго въ Печерскій монастырь. При этомъ бъсъ засвидътельствоваль, что въ Печерскомъ монастыръ есть 30 иноковъ, которые могутъ изгнать его однимъ словомъ.
- 3) О св. Агапитъ, безмездномъ врачъ. Исцълялъ больныхъ молитвою и зеліемъ, которое вкушалъ. Между другими исцълилъ Владимира Всеволодовича Мономаха. Посрамилъ бывшаго въ то время въ Кіевъ врача, родомъ изъ Армянъ, и наконецъ расположилъ его перейти въ православіе и принятъ монашество въ Печерскомъ монастыръ.
- 4) О св. Григоріи чудотворцѣ. Прилежа къ молитвѣ, получилъ побѣду на бѣсовъ. По наученію бѣсовъ обокраденный ворами, чудеснымъ образомъ наказалъ послѣднихъ. Смерть принялъ отъ руки одного разгнѣваннаго князя, который приказалъ бросить его въ Днѣпръ, при чемъ мерт-

вый съ камнемъ на шев, съ которымъ былъ брошенъ, очутился въ своей кельв.

- 5) Объ Іоаннѣ затворникѣ. Тридцать лѣтъ провелъ въ тѣсномъ затворѣ въ пещерѣ, подвизаясь главнымъ образомъ противъ страсти плотской. Наконецъ получилъ даръ утолять ее и у другихъ.
- 6) О Мочсев Угринъ. Былъ родной брать того Георгія Угрина, который паль защищая св. Бориса. Уведенный въ плънъ Болеславомъ Польскимъ, уязвилъ тамъ своей красотой сердце одной богатой вдовы, которая, долго и напрасно пытавшись склонить его на свою похоть, предала его жестокимъ мученіямъ. Наконецъ, избавившись отъ вдовы, потерпъвшей Божію казнь, пришелъ въ Печерскій монастырь, въ которомъ силою Божіей врачевалъ недугь плотской страсти 1).
- 7) О Прохоръ Лебедникъ. Питался одной лебедой, не вкушая ничего болъе. Во время голода питалъ неимущихъ хлъбами изъ этой лебеды которые казались получавшимъ ихъ отъ Прохора настоящими и вкусными хлъбами. Одинъ разъ, когда по случаю войны не было подвоза соли, для раздачи бъднымъ превращалъ въ соль пепелъ. Обратилъ на путь покаянія вел. кн. Святополка Изяславича.
- 8) О преп. Марк'в Печерник'в. Жилъ въ пещер'в и занимался тъмъ, что копалъ могилы въ пещер'в для умирающихъ и на своихъ плечахъ выносилъ землю. За свою богоугодную жизнь сподобился такого дара чудотвореній, что его голоса слушались мертвые.
- 9) О Өеодорѣ и Василіи. Өеодоръ передъ поступленіемъ въ монашество раздаль все свое богатство нищимъ, но въ монастырѣ началъ раскаиваться и подвергся искушенію оть демона сребролюбія. Василій быль орудіемъ его исцѣленія отъ болѣзни душевной. Оба они пострадали отъ одного, не совсѣмъ ясно — какимъ образомъ имѣвшаго въ Кіевѣ власть, князя, бывъ оклеветаны къ послѣднему демономъ.
- 10) О Спиридон'в просфорник'в и Алимпіи иконописців. Тотъ и другой обладали даромъ чудотвореній.
- 11) О многострадательномъ Пиминъ. Родившись и выросши въ бользни, онъ желалъ постричься въ монахи; но родители, надъясь на его выздоровленіе, не дозволяли ему этого. Принесенный для исцъленія въ Печерскій монастырь, онъ постриженъ былъ въ одну ночь ангелами. Пролежавъ много льтъ въ бользни, сотворилъ многія и великія чудеса.

Существующій съ давняго времени печатный Патерикъ Печерскій не представляеть собою напечатаннаго собранія древнихъ сказаній въ ихъ

<sup>1)</sup> Этоть разсказь о Мочсей Угрина приводить нась вы весьма большое недоумание. Мочсей могь быть взять вы плань Болеславомы вы 1018 г. и возвратиться изы плана молодымы челованомы вы продолжение лать десяти-пятнаддати сладующихы. Между тамы Печерскій монастыры основаны посла 1051 г., такы что Мочсей могь бы придти вы него только уже вы старости, отдаляемый оты случившагося сы намы искущения вы плану цалыми десятками лать.

подлинномъ видъ, но есть позднъйшая изъ нихъ и на основани ихъ комниляція или обработка, по достоинству своему далеко неудовлетворительная. Собственнымъ ея составителемъ былъ Сильвестръ Коссовъ, епископъ Мстиславскій и Могилевскій (1635—1647), потомъ митрополить Кіевскій († 1657), который напечаталь свой трудь на Польскомъ языкъ въ 1635 г. лодъ заглавіемъ: Paterikon abo Żywoty s.s. oyców Pieczarskich (w Kioiwie, w drucarni Lawry Pieczarskiey). Но монахи Печерскіе, ръшивъ издать этоть Патериконъ на Русскомъ языкв, подвергли его своей собственной передълкъ, причемъ не только нъсколько измънили его, но и нъсколько ухудшили 1). Въ первый разъ они напечатали свою новую редакцію въ 1661 г., въ архимандритство Иннокентія Гизіеля или Гизеля, подъ заглавіемъ: Патерикъ или отечникъ Печерскій, содержащъ житія святыхъ преподобныхъ и богоносныхъ отецъ нашихъ, просіявшихъ въ пещерахъ и пр. и пр. Послъ предисловія къ читателю православному, содержащаго отвъты противу хуленіямь на святыхъ Печерскихъ, Патерикъ раздъляется на три части: въ первой житія Антонія и Өеодосія (второе-Несторово), сказанія о построеніи церкви (изъ Симона), житія игуменовъ Стефана, Никона и Варлаама, житія препп. Ефрема евнуха епископа Переяславскаго и Исаін епископа Ростовскаго и изъ летописи житія препп. Ламіана, Іеремін, Матеея и Исакія; во второй сказанія Поликариовы съ присоединеніемъ на концъ — ихъ начала или вступительнаго обращенія Поликариа къ Акиндину; въ третьей сказанія Симоновы съ присоединеніемъ на концъ житія Нифонта епископа Новгородскаго, первой или обличительной части посланія Симона къ Поликарпу и житій писателей Патерика — Нестора летописца, епископа Симона и монаха Поликарпа, котораго составители принимають за одно лицо съ архимандритомъ Поликариомъ, умершимъ въ 1182 г.

Со всею вфроятностію должно быть относимо къ періоду домонгольскому житіе преп. Евфросиніи Полоцкой, которая подвизалась подвигомъ монашества, съ построеніемъ близъ Полоцка двухъ монастырей — женскаго и мужскаго, во второй и третьей четвертяхъ XII въка и скончалась въ 1173 г. Литературная обработка житія въ томъ его видъ, какъ оно извъстно теперь, принадлежить позднъйшему времени, но содержаніе житія своей фактической стороной, т. е. сообщаемыми имъ свъдъніями, даеть видъть въ его авторъ непосредственнаго или по крайней мъръ весьма близкаго современника. О литературномъ достоинствъ житія мы ничего не можемъ сказать по сейчасъ указанной нами причинъ (т. е. что теперешняя литературная обработка есть позднъйшая); что касается до содержанія, то въ отношеніи къ этому послъднему житіе достаточно полно.

<sup>1)</sup> Объ отношенія Русскаго Патерика въ Польскому Патерикону Коссова см. въ стать в Пекарскаго: Представители Кіевской учености, въ Отеч. Зап. т. СХІІ стр. 373 (также въ Описаніи Кіевопечерской Лавры митр. Евгсия гл. XVII).

излагая жизнь Евфросиніи въ непрерывной последовательности отъ начала до конца и какъ будто не имёя важныхъ пропусковъ 1).

Последнее сочинение изъ періода до-монгольскаго, относящееся къ настоящему отдълу частной нравоучительной исторіографіи, есть житіе преп. Авраамія Смоленскаго 2), который подвизался въ концѣ XII—началь XIII выка. Бывъ написано личнымъ ученикомъ преподобнаго монахомъ Ефремомъ, житіе представляеть собой не краткую запись, подобную сказанію о св. Леонтіи Ростовскомъ, а настоящее полное и подробное житіе, подобное Несторову житію преп. Өеодосія и анонимову житію прец. Евфросиніи, такъ что послѣ двухъ настоящихъ житій Нестора и одного анонимова оно есть за періодъ домонгольскій таковое же четвертое. Преп. Авраамій не принадлежаль къ числу отповъ нашего монашества подобно Өеодосію и вообще не быль въ его исторіи изъ числа, такъ сказать, светиль и представителей ръшительно выдающихся, но тъмъ не менъе онъ представляльсобою человъка замъчательнаго и очень интереснаго по отношению къ исторіи не монашества, а церкви вообще и именно церковной жизни. Онъ началъ съ своеобразнаго подвежничества — юродства, а потомъ посвятиль себя той деятельности народнаго учителя въ качестве учительнаго монаха, готоваго къ услугамъ всёхъ, желающихъ духовныхъ бесёдь, о которой мы говорели нёсколько выше. Къ величайшему сожальнію, нашт, авторъ вовсе не изображаеть преп. Авраамія ни въ нодвигахъ юродства, ни въ дъятельности учителя съ такою достаточностію, чтобы могли мы остаться изображеніемь болье или менье довольными. Что Авраамій началь сь юродства, объ этомъ безъ всякихъ распространеній онъ только сообщаеть; о діятельности какъ учителя онъ, правда, нарочито говорить и даже не только нарочито говорить, но какъ будто именно ей по преимуществу посвящаеть всъ свои ръчи: однако въ концъ концовъ выходить то, что послъ многихъ словъ совсемъ неть изображения этой деятельности. Впрочемъ, мы

<sup>1)</sup> До митр. Макарія житія Евфросиніи не встрічается въ рукописяхь, въроятно, потому, что для Московской Руси, рукописями которой мы обладаемъ, Евфросинія была, такъ сказать, чужая. Митр. Макарій помістиль житіе въ своихъ Четь-Минеяхъ (подъ 23 Мая), и можно думать, что при этомъ оно и получило свою нынішнюю литературную обработку. Кромії Четь-Миней Макарія житіе поміщено еще въ его Степенной Книгі,—І, 269. Въ новійшее время напечатано въ Памятникахъ Кушелева - Безбородко, — ІV, 172 (по Тронцкой даврской рукопися XVII, а не XVI віка).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напечатано въ Православи. Собесъдникъ 1858 г., въ ч. 3-й.

должны быть весьма благодарны нашему автору и за то, что онь по своей силъ сдълаль; если онъ не описаль намъ замъчательнаго въ жизни Авраамія, то по крайней мъръ указаль, а и это уже важно.

Какъ писатель, Ефремъ значительно ниже Нестора, котораго онъ имъть предъ глазами, которому очевидно силился подражать и котораго отчасти списываеть. Такъ какъ жизнь преп. Авраамія была не богата внъшними событіями, о которыхъ можно было бы разсказывать, а изображеніе его въ неподвижной вившней двятельности учителя было для автора не по силамъ, то онъ подвергался опасности быть слишкомъ краткимъ. Чтобы достигнуть относительно объема житія приличныхъ размівровъ, онъ прибъгаеть къ отступленіямъ, вдаваться въ которыя онъ пользуется всякимъ случаемъ и которыя, долженствуя быть ораторскими по его намъренію, не совсъмъ могуть быть признаны таковыми на самомь двлв. Оть мучительнаго для всёхъ писателей житій труда составлять приступь нашь авторь благоразумно избавляеть себя твиъ, что списываеть его у Нестора, одну половину взявь изъ житія Бориса и Глеба, а другую изъ житія Өеодосіева, причемъ однако у него случилась та бъда, что одна половина приступа (первая, взятая изъ житія Бориса и Глеба) вышла совсёмъ не идущею къ дёлу (Относительно свёдёній, которыя сообщаеть авторь о родителяхь и особенныхъ обстоятельствахъ рожденія преп. Авраамія, ничего не можемъ сказать; но что касается до того, что въ 8-й день по рожденіи онъ принесенъ въ церковь для нареченія имени, а въ 40-й день крещенъ, н потомъ далье о детстве, то туть общія, такь сказать, места изъ формуляра всёхъ святыхъ, которыя авторъ буквально списываетъ у Нестора).

Къ настоящему отдълу должны быть отнесены принадлежащія неизвъстнымъ авторамъ: 1) сказаніе о перенесеніи мощей Николая Чудотворца изъ Миръ Ликійскихъ въ Баръ градъ, 2) повъствованія или записи о нъсколькихъ чудесахъ того же святаго.

Сказаніе о перенесеніи мощей 1), написанное весьма близкимъ со-

<sup>1)</sup> Нач. "Присно убо должин есмы, братіе, праздники Божія творяще въ честь держати"...; по двумь руконисять XVI въка дважды напечатано пресся. Макаріема: въ І томъ Матеріаловъ для исторіи русск. церкви, издававшихся при Харьковскомъ "Духовномъ Въстникъ", и во ІІ томъ Исторіи русской церкви (приложеній № 7, 2 изд. стр. 343), и въ третій разъ по двумъ же рукописямъ,—ХІУ и XVI вв., г. Шляпкинымъ въ Памятникахъ древней письменности, издаваемыхъ Обществомъ любителей древней письменности, № X (XIX), 1881 (съ ученымъ введеніемъ, подъ заглавіемъ: "Русское поученіе XI въка о перенесеніи мощей Николая Чудотворца. н его отношеніе къ западнымъ источникамъ").

временникомъ событія, имъвшаго мъсто въ 1087 г., представляетъ нъкоторую загадку. Неизвъстный русскій авторъ или составитель его, во-первыхъ, имълъ подъ руками одно изъ латинскихъ, написанныхъ въ самомъ Баръ, сказаній о перенесеніи мощей, — во-вторыхъ, пользовался устными разсказами кого-то неизвёстнаго, который самолично быль въ Барѣ и который дополниль его свёдёнія противь бывшаго у него подь руками латинскаго сказанія 1): какимъ образомъ то и другое могло случиться? Возможны два предположенія. Во-первыхъ, что латинское сказаніе доставиль въ Кіевъ и лишнія противъ него свёдёнія сообщиль кто-либо изъ итальянскихъ купцовъ, которые въ періодъ до-монгольскій несомнѣнно торговали въ Россіи или по крайней мере въ Кіеве; главнымъ образомъ торговали Венеціанцы (Венедицы), но такъ какъ и Баръ градъ или Бари принадлежаль къ числу торговыхъ городовъ, то могли торговать купцы и изъ этого последняго или изъ него самаго. Второе предположение есть то, что сказаніе принесь и лишнія противъ него свідінія сообщиль одинь ходившій тогда въ Италію Кіевскій посоль. Въ Никоновской л'ятописи подъ 1091 г. читаемъ, что "того же лъта приде Өедоръ, Грекъ митрополичъ, отъ папы изъ Рима и принесе много мощей святыхъ". Этотъ Өеодоръ, нътъ сомивнія, быль послань митрополитомъ Іоанномъ 2-мъ къ папъ или антипапъ Клименту III съ его извъстнымъ отвътнымъ посланіемъ ва посланіе сего последняго. Бывъ у Климента въ Риме или въ другомъ мъсть з), Өеодоръ могь пройти отъ него и въ Баръ къ мощамъ Николая Чудотворца, слава о совершавшихся при которыхъ чудотвореніяхъ разнеслась по всей Италіи и желаніе видъть которыя весьма естественно

<sup>1)</sup> Латинскихъ сказаній въ Барѣ тотчась послѣ перенесенія мощей написано было два — архидіакономь Іоанномъ по приказанію архієпископа Барскаго Урсона, — напечатано у Сурія въ De probatis Ss. vitis подъ 9 Мая и у Акмело Майо въ Spicilegium Romanum, IV, 324, и клирикомъ Никифоромъ по просьбѣ Барскихъ гражданскихъ властей, — русскій переводъ въ Трудахъ Кієвской Д. Академіи, 1870 г. т. 2, стр. 401 sqq. Составитель Русскаго сказанія имѣлъ у себя подъ руками сказаніе Никифора (или же, имѣвъ ихъ оба, пользовался послѣднимъ). Лишнее у него противъ Никифора, о чемъ онъ могъ узнать изъ устныхъ чьихъ-либо разсказовъ (или еще изъ третьяго письменнаго сказанія намъ неизвѣстнаго), — о построеніи втой церкви въ честь св. Николая: Никифоръ только упоминаеть о построеніи этой церкви, но не разсказываеть съ подробностями, какъ мы читаемъ у нашего сказателя. Что онъ пользовался устными разсказами, видно и изъ того, что по нему Баръ градъ есть городъ Мурманскій, нѣмечьскія области, чего онъ не читаль въ сказаніи и что значить, что Бари подпаль тогда со всею Апулією подъвласть Норманновъ.

<sup>2)</sup> Владель ли Клименть Римомъ и находился ли въ немъ во время бытности у него Өсодора, не знаемъ; если онъ находился не въ Римѣ, то должень быль находилься въ Равеннѣ, изъ архіепископовъ которой поставленъ быль въ папы.

было ему имътъ 1). Самую исторію перенесенія мощей, о чемъ повъствуется въ сказаніи, мы передадимъ послъ, когда будемъ говорить объ установленіи у насъ праздника въ память сего событія.

Въ собраніяхъ чудесь Николая Чудотворца читаются записи о четырехъ чудесахъ, принадлежащія русскимъ авторамъ періода домонгольскаго. Два чуда имъли мъсто въ Константинополъ, въ правление импер. Константина Мономаха (1042—1054) и патр. Михаила Керуларія (1043— 1058), и записаны какимъ-то Русскимъ, при бытности котораго тамъ онъ совершились. Первое чудо надписывается: "О ковръ, его же купивъ (св. Николай) возврати вспять и паки", и состояло въ томъ, что одинъ ремесленникъ по имени Николай, во всю жизнь усердно чтившій празднества своего патрона, дошедъ въ старости до убожества и не имъя на что купить ко дию св. Николая вина, просфоръ и свъчъ, ръшился продать единственный остававшійся у него пінный предметь-коверь; св. Николай купиль у него коверъ, явившись ему во образъ честнаго старца, но прежде чемъ онъ возвратился домой, принесъ коверъ находившейся дома его женъ будто бы какъ присланный назадъ мужемъ 3). Второе чудо надписывается: "О человъцъ, егоже избави изъ желъза и изъ темници" и состояло въ томъ, что одинъ бояринъ заковалъ въ желъза и посадилъ ръ темницу одного своего раба по несправедливому, отъ своей собственной забывчивости, полозрению въ краже денегь и что св. Николай, явившись боярину въ страшномъ виденіи, привелъ ему на память правду. Два вторыя чуда имъли мъсто въ Россіи. Первое изъ этихъ двухъ вторыхъ чудесь надписывается: "О нокоемъ детищи" и состояло въ томъ, что младенецъ, уроненный матерью въ воду при возвращении на лодкъ по Днъпру изъ Вышгорода въ Кіевъ съ праздника свв. мучениковъ Бориса и Глъба, по молитв'в родителей, имъвшихъ великую в'вру къ Николаю Чудотворцу, обретень быль живымь на полатяхь св. Софін у образа св. Николая. Второе чудо надписывается: "О Половчинь, его же преда на поруку нькій христіанинъ искупа діля святому Николів", и состояло въ томъ, что у одного жителя Кіева быль пленный Половчинь, который не имель чемь выкупиться изъ плена,—что Кіевлянинъ даль ему свободу съ темъ, чтобы онъ доставилъ выкупъ по возвращеніи домой, только чтобы при этомъ взяль въ свои поручители икону Николал Чудотворца, - что Половчинъ,

<sup>1)</sup> Считаемъ въроятнъйшимъ послъднее и имъя нъкоторыя основанія предполагать, что сказаніе составлено Грекомъ (только совсьмъ натурализовавшимся въ Россіи, такъ что она для него—страна наша) подозръваемъ, что авторомъ его быль самъ Өеодоръ.

<sup>2)</sup> Антоній Новгородскій въ своемъ Паломникъ говорить, что въ церкви св. Софіи коверъ святаго Николы висить. Въроятно, что это именно нашъ коверъ, т. е. что по совершеніи съ нимъ чуда онъ приложенъ быль владъльцемъ его св. Софіи.

смѣясь надъ страннымъ поручителемъ, хотѣлъ было обмануть Кіевлянина, но св. Николай своими прещеніями заставилъ его исполнить обязательство <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Три первыя чуда читаются въ собраніи посмертныхъ чудесь Николая Чудотворца, приложенныхъ въ его житію, которое начинается: "Въ дни прежняя благоволи Богь взыскати писаніа, яже оть древних пророжь пропов'вданая"; четвертое чудо встръчается въ рукописяхъ отдёльно. Три первыя чуда напечатаны архим. Леонидом дважды: въ придоженіи къ сейчасъ помянутому житію, которое напечатано имъ въ 1881 г. въ Памятникахъ древней письменности, издаваемыхъ Обществомъ любителей древней письменности, подъ заглавіемъ: "Житіе и чудеса св. Николая Мурликійскаго и похвала ему, изследованіе двухъ памятниковъ древней русской письменности XI въка", стр. 79-93, и въ "Посмертныхъ чудесахъ святителя Никодая", которыя напечатаны имъ въ 1888 г. тамъ же, стрр. 19, 25 и 43, "числа" или ММ чудесъ 33, 34 и 40. Четвертое чудо напечатано архим. Леонидомъ во второмъ изданіи, — стр. 47, число 41, и прежде Леонида въ І выпускъ Памятниковъ старинной литературы Кушелева - Безбородко, стр. 71. Нъкоторые считають за русскія произведенія, относящіяся къ періоду домонгольскому, сейчась указанное нами житіе и еще Похвальное слово Николаю Чудотворцу, начинающееся: "Се наста, братіе, свътлое празденьство предивнаго отца нашего и чудотворца Няколы, иже во всемъ мірѣ, яко солице сіяя и чудесы удивляя весь міръ"... (напечано архим. Леонидомъ витстт съ житіемъ). Но греческій оригиналь житія напечатанъ Фаммоніемъ въ его внигъ: Sancti confessoris et celeberrimi thaumaturgi Nicolai acta primigenia, Neapoli, 1751 (русскій переводъ въ Трудахъ Кіевской Д. Академіи за 1869 г., т. П, стр. 452); слово, им'єющее т'єсную связь съ житіемъ. также не русское, а греческое, только, можеть быть, съ нъсколькими русскими вставками (Мивніе архим. Леонида, что не только наши четыре чуда, но и вст посмертныя чудеса Николая Чудотворца, читаемыя въ нашихъ рукописяхъ, представляють собою въ своемъ пѣломъ русское оригинальное произведение второй половины XI въка, принадлежащее епископу Переяславскому Ефрему, — предисл. ко 2-му указанному изданію, стр. ІІІ, — вовсе не можеть быть признано сколько-нибудь основательнымъ. —Заметимъ здесь истати долженствующее быть замеченнымъ и принятымъ къ свъдънію: по греческому подлиннику наше житіе говорить не о Ниволат Мирликійскомъ, а о другомъ, сонменномъ ему святомъ, ... Николат Пинарскомъ, епископъ города Пинаръ въ Ликійской митрополіи и жившемъ при импер. Юстиніанъ, на каковомъ основаніи хотять принимать двухъ Николаевъ Чудотворцевъ, смѣщанныхъ въ одно, но по славянскому переводу Николай житія есть именю Мирливійскій, ибо тогда какъ греческій подлинникъ говорить, что Николай поставленъ Филиппомъ, архіепископомъ митрополіи Мирской въ епископы города Иннаръ, п. 29, славянскій переводъ говорить о немъ, что онъ поставленъ Филиппомъ архіепископомъ Фелетійской (въ другихъ ркпп.: Осталійской) митрополін \*) въ спископи

<sup>\*)</sup> Далье въ переводъ архіепископъ называется епископомъ Онлитьскаю града,—у Леонида стр. 75. Можетъ быть, нужно Фазилійской, Фазилійскаго: въ Гіерокловомъ Синекдемъ городъ Фаспабс стоитъ первымъ въ епархіи Ликійской, хом митрополія—Мура, а Константинъ Порфирогенитъ въ De Thematibus,—Thema 14, называетъ городъ Фаспабс знаменитымъ: Фаспабс й перікаотос.

Обращаемся къ нашей общей и въ собственномъ смыслѣ исторіографіи или къ нашимъ лѣтописямъ.

Мы говорили много выше, что Русскіе стали грамотными со времени Игоря. Необходимо думать, что отдёльныя лётописныя зашиси и замётки начали быть дёлаемы и что отдёльныя лётописныя повёствованія о важнёйшихъ событіяхъ начали быть составляемы съ самыхъ первыхъ временъ грамотности. Очень можетъ быть, что прежде теперешней нашей первой лётописи, написанной въ началё XII вёка, были уже дёлаемы попытки и настоящихъ лётописей или обработанныхъ лётописныхъ сводовъ изъ существовавшаго матеріала. Какъ бы то ни было, но дёйствительную первую лётопись нашу, которая вошла въ общее употребленіе и которая сохранилась до настоящаго времени, написаль въ началё XII вёка одинъ монахъ Печерскаго монастыря.

Кто такой именно быль этоть знаменитый отець нашей исторіографіи, сіе пока остается не совсёмъ рёшеннымъ вопросомъ.

Случился случай, вовсе не безпримърный впрочемъ въ исторіи, что за перваго лътописца началъ быть считаемъ другой, нисколько не имъющій права на эту честь и нисколько ее себъ и не присвоявшій; это именно преп. Несторъ, о которомъ мы говорили немного выше, какъ объ авторъ житій Бориса и Глъба и преп. Өеодосія. Случилось это въ весьма древнее время и по винъ тъхъ самыхъ монаховъ Печерскихъ, изъ среды которыхъ былъ лътописецъ. Имя его, не назван-

Мурскаго града, — у архим. Леонида стр. 67, и тогда какъ греческій подлинникъ говорить, что Николай скончался мѣсяца Декабря 6, въ среду, индиктіона 13-го, въ царствованіе Юстиніана, въ 18-й годъ, при архіепископѣ и натріархѣ Макаріи (іерусалимскомъ), — п. 33, славянскій переводъ говорить, что онъ скончался мѣсяца Декабря въ 6 день, въ четвертый индикта (sic), при царѣ Константинѣ, въ лѣто 28, при блаженномъ патріархѣ Макаріи \*), — у Леонида стр. 76. Существуетъ русское легендарное сказаніе о Николаѣ Чудотворцѣ, см. Ключевскаго Житія стр. 218; но судя по выпискѣ изъ него, сдѣланной въ Описаніи рукописей Ундольскаго, — № 569, оно составлено во времена уже монгольскія, ибо въ немъ читается: "помолимся, чтобы насъ грѣшныхъ, православныхъ христіанъ, избавилъ (св. Николай) оного поганыхъ насилія и оного закона ...

<sup>\*)</sup> Указаніе на современность событія патр. Макарію не можеть рѣшить спора между двумя показаніями, ибо Макарієвъ ієрусалимскихъ было двое и изъ нихъ одинъ жилъ именно при Константинѣ, занимавъ каеедру съ 313 по 331 или 332 г., а другой жилъ именно при Юстиніанѣ, занимавъ каеедру дважды,—съ 546 по 548 г. и съ 563 по 574 г.

ное имъ въ летописи, не сохранилось между монахами Печерскими посредствомъ устнаго преданія; а между тімъ или въ надписаніи літописи читалось безъ имени, какъ это читается въ большей части дошедшихъ до настоящаго времени списковъ, что она есть повъсть временныхъ лътъ черноризца Өеодосьева монастыря Печерскаго, илиесли въ надписаніи слова: черноризца и пр. суть позднівшее прибавленіе-въ самомъ текств летописи неоднократно и ясно дается знать, что она есть произведение монаха Печерскаго монастыря. Ища этого своего собрата, не назвавшаго себя по имени, монахи Печерскіе естественно напали на Нестора, который жиль въ одно время съ летописцемъ и котораго по его известнымъ историческимъ трудамъ, т. е. по его житіямъ (въ которыхъ обоихъ онъ называеть себя по имени), была вся въроятность принять за лътописца. Такимъ образомъ, въ Печерскомъ монастырв Несторъ и началъ быть считаемъ за льтописца. Это составившееся въ Печерскомъ монастыръ мнъніе о Несторъ, какъ о лътописцъ, было записано въ Патерикъ Печерскомъ, чрезъ который и стало всеобщимъ мненіемъ 1). Въ новейшее время, послъ того какъ началась настоящая ученая разработка исторіи, весьма легко могло бы быть открыто, что мивніе Печерскаго монастыря вовсе неосновательно и несправедливо. Но этому мъщала наклонность смотръть на свидътельство Патерика Печерскаго, какъ на какое-то свидътельство богодухновенное, которое никоимъ образомъ не можетъ быть заподозрѣно въ своей достовърности. Давно или собственно съ самаго начала ученыхъ изследованій были усмотрены серьезныя препятствія считать Нестора за летописца; но передъ изследователями было свидетельство Патерика, и они, не дерзая и помыслить о томъ, чтобы усумниться въ достоверности свидетельства, истощали все силы на то, чтобы такъ или иначе отстранить препятствія. Только въ не особенно давнее наконецъ время у ученыхъ нашлось храбрости признать тоть прибципъ исторической критики, что здравый смыслъ авторитетнъе всякаго авторитета, и такимъ образомъ решительно усумниться въ достовърности показанія Патерика 2). Какъ бы то ни было, не можеть подлежать никакому сомнинію, что преп. Несторъ не есть авторъ нашей первоначальной летописи. Не говоримъ о томъ, что авторъ летописи

<sup>1)</sup> Нестора дважды называеть лётомисцемъ Поликариъ въ разсказахъ: о Никите затворнике и о блаженномъ Агапите (въ последнемъ случае съ яснымъ указаніемъ, что разуметъ подъ его летописью нашу первоначальную летопись).

<sup>2)</sup> Началь сомнѣваться въ принадлежности лѣтописи Нестору покойный Кубаревъ; окончательно усумнился въ этомъ нашъ покойный П. С. Казанскій.

и Несторъ въ своихъ повъствованіяхъ объ однихъ и тъхъ же предметахъ ясно изобличають въ себъ два разныя лица отчасти своими несогласіями, отчасти своими прямыми противорівчіями, -- не говоримъ обо всемъ этомъ потому, что неть нужды говорить, --- потому, что делокоротко решается теми показаніями, которыя дають о себе авторь летописи и Несторъ. Они сами о себе дають такія показанія, изъкоторыхъ такъ же ясно, что они суть разныя лица, какъ ясно то, что дважды два есть четыре. Несторъ совершенно ясно говорить о себъ, что онъ пришелъ въ Печерскій монастырь послів смерти Оеодосія при его преемникъ Стефанъ 1); напротивъ, авторъ лътописи столько же ясно говорить о себь, что онъ пришоль еще при жизни Өеодосія и къ нему самому <sup>2</sup>). Полагаемъ, два разныя лица никакъ не могутъ еще яснье этого свидьтельствовать, что они суть именно два разныя лица. Остается туть, конечно, загадкой, какимъ образомъ изследователи въ виду этихъ свидетельствъ, не составлявшихъ для нихъ тайны, признавали однако Нестора за летописца. Мы разъяснили эту загадку выше: передъ ними было богодухновенное на ихъ взглядъ свидътельство Патерика и въ виду его они не хотъли знать даже показаній о себъ самихъ заинтересованныхъ лицъ 3).

<sup>1)</sup> Въ послѣсловіи къ житію Феодосіеву (гдѣ также прямо говоріїть, что пишеть не какъ самовидець много или отчасти, а только то, что "оспытовая слышаль оть древнихь его отець, бывшихь въ то время",—при жизни Феодосія). Воть подлинныя слова Нестора: "Се бо, елико же выше о блаженнѣмь и велицѣмь отци нашемь Феодосіи оспытовая слышахъ оть древніихъ мене (т. е. оть древнѣйшихъ, старѣйшихъ меня) отець, бывшихь въ то время, таже вписахъ азъ грѣшный Несторъ, мьній всѣхъ въ манастыри блаженаго и отца всѣхъ Феодосія; пріять же быхъ въ нь (въ онь,—въ монастырь) игуменъмь Стефанъмь и яко же отъ того острижень бывь и мнишьскыя одежа сподобленъ, пакы же и на діаконьскый санъ оть него изведенъ сыи"... И въ самомъ житій Несторъ прямо отдѣляеть себя оть личныхъ учениковъ преп. Феодосія: "потщимся,—говорить онъ напр.,—ревнителе быти и подражателе житію преподобнаго Феодосія и ученикомъ его".

<sup>2)</sup> См. сейчасъ ниже въ текств.

в) Противорѣчія и несогласія между лѣтописцемъ и Несторомъ находятся въповѣствованіяхъ, во-первыхъ, о Борисѣ и Глѣбѣ, во-вторыхъ—о преп. Өеодосіи.
Лѣтописецъ разсказываеть о Борисѣ и Глѣбѣ по монаху Іакову, помѣщая у себя
его сказаніе, слѣдовательно его противорѣчіе съ Несторомъ есть то же самое, что
противорѣчіе съ нимъ Іакова, которое мы указали выше (Другимъ противорѣчіемъ
слѣдовало бы считать то, что по древнѣйшему списку житія Несторъ назначаетъ
въ удѣлъ Борису Владимиръ, но чтеніе это двусмысленно и вообще весьма не надежно). Въ повѣствованіяхъ о преп. Өеодосіи находимъ у нихъ: 1) лѣтописецъ говоритъ о пріобрѣтеніи Өеодосіемъ устава Студійскаго монастыря, что онъ нашоль
его въ Кіевѣ у одного монаха этого монастыря, по имени Миханла, прибывшаго-

Несправедливо будучи принимаемъ за Нестора, летописецъ также, какъ и этоть последній, несомненно быль монахъ Печерскаго монастыря. Разсказавъ подъ 1051 г. объ основаніи монастыря преп. Недосіемь, онъ прибавляеть о себ'в въ заключеніе разсказа: «Оеодосьеви же живущю въ манастыри и правящю добродътельное житъе и чернечьское правило и принимающю всякаго приходящаго въ нему, га нему же и азъ придохъ худый и недостойный рабъ, и пріять мя льть ми сущю 17 оть роженья моего». Въ 1091-мъ г. при открытін мещей преп. Осодосія, онъ быль, какъ самь разсказываеть, темъ довіреннымъ лицомъ изъ числа братін, которому было поручено игуменомъ втайнъ откопать мощи; а далье подъ тымь же годомъ называеть себя ученикомъ Өеодосія: «азъ грѣшный твой рабъ и ученикъ», — говорить онъ, обращаясь къ последнему. Подъ 1096-мъ г., разсказывая о внезапномъ нападеніи на Кіевъ и въ частности на Печерскій монастырь Половцевъ, онъ пишетъ: «и придоша на манастырь Печерскій, сущимъ по кельямъ, почивающимъ по заутрени, и кликнуша около манастыря и поставиша стяга два предъ вратами манастырьскими, намъ же бъжащимъ задомъ монастыря, а другимъ взбъгшимъ на полати...

Подъ 1065-мъ г. читается у лѣтописца слѣдующая запись: «бысть дѣтищь вверженъ въ Сѣтомль, сего же дѣтища выволокоша рыболове въ неводѣ, его же позоровахомъ до вечера и паки ввергоша ѝ въ воду; бяшеть бо снць: на лици ему срамніи удове, иного (же) нелзѣ казати срама ради». Рѣчка Сѣтомль или Сѣтомля (Ситомля) текла подъ Кіевомъ съ сѣверной его стороны і). Такъ какъ это совсѣмъ за протввоположнымъ краемъ города отъ Печерскаго монастыря и весьма да-

изъ Константинополя съ митрополитомъ l'eoprieмъ; по Нестору, Феодосій посылать за уставомъ единаго отъ братіи въ Константинополь въ находившемуся тамъ Ефрему скопцу. 2) По лѣтописцу, монастырь надъ пещерой вмѣсто самой пещеры построилъ Варлаамъ до Феодосій; по Нестору, это сдѣлалъ Феодосій послѣ Варлаамъ. 3) По лѣтописцу, пр. Феодосій, умирая, назначилъ было своимъ преемникомъ пресвитера Іакова и согласился на избраніе Стефана только послѣ того, какъ братія не пожелали перваго; Несторъ, ничего не говоря объ Іаковѣ, говоритъ только о Стефанѣ (а почему, это будеть для насъ понятно, если припомнимъ, что онъ быль постриженникомъ послѣдняго).—Для людей, которые и теперь находять неудобнымъ вѣрить, чтобы момахи Печерскіе могли ошибочно смѣшать лѣтописца съ Несторомъ, укажемъ на то, что уже настояще ученые Печерскіе монахи XVII вѣкъ (каковыми вовсе не были монахи конца XII—начала XIII вѣка) приняли архимандрита Печерскаго Поликарпа, умершаго, какъ это ясно говоритъ лѣтопись (Ипатск.), въ 1182 г., за того монаха Поликарпа, который написалъ вторую часть Патерикъ (см. печатный Патерикъ).

<sup>1)</sup> См. Ипатек. льт. подъ 1150 г., 2 изд. стр. 280.

леко оть него; такъ какъ трудно предположить, чтобы монахи позволили себъ такое неприличное занятіе, какъ цёлый день глазъть на дитя урода и притомъ урода какого-то еще весьма срамнаго (по крайней мере тогдашніе монахи и Оеодосіева монастыря): то есть вся вероятность полагать, что указанный случай имель место, когда летописецъ быль еще въ міру дитятей или юношей. Если мы примемъ это, то получимъ два біографическихъ данныхъ о літописців: во-первыхъ, что онъ быль родомъ изъ самаго Кіева, во-вторыхъ-что онъпришель въ Печерскій монастырь и поступиль въ монашество когда-то послъ сего 1065-го года. Къ этому прибавляются тъ данныя, которыя мы указали уже выше, именно-что онъ пришоль въ монастырь 17-летнимъ юношей, что это было довольно задолго до смерти Өеодосія или до 1074-го г. (ибо онъ называеть себя ученикомъ Өеодосія, слёдовательно не только что успъль застать его въ живыхъ, но большее или меньшее время и жиль при немъ), что въ 1091-мъ г. онъ пользовался въ монастыръ или, по крайней мъръ, отъ игумена, особеннымъ, нсключительнымъ уважениемъ и довъриемъ.

На концѣ первоначальной лѣтописи, подъ 1110-мъ годомъ, читается следующая пришись или запись: «игуменъ Силивестръ святаго-Михаила написахъ книги си летописець, надеяся отъ Бога милость пріяти, при князи Володимеръ, княжащю ему Кіевъ, а мнъ въ то время игуменящю у святаго Михаила, въ 6624, индикта 9 лъта (1116-го г.); а иже чтеть книги сія, то буди ми въ молитвахъ». Пока за лѣтописца считаемъ былъ Несторъ, на этого игумена Силивестра: смотръли какъ на переписчика; но устраняя Нестора, мы получаемъ весьма большую вероятность видеть въ немъ самого летописца, понимая при этомъ дёло, конечно, такъ, что на свое игуменство онъ взять быль изъ монаховъ Печерскихъ. Къ великому сожалвнію игуменъ Сильвестръ выражается не съ совершенною опредвленностію, которая бы безспорно давала видёть въ немъ или самого лётописца или только переписчика. Но во всякомъ случай его выражение написахъ, а не преписахъ, скорве въ пользу того, что онъ летописецъ, чъмъ-что онъ только переписчикъ 1).

<sup>1)</sup> Позволимъ себѣ обратить вниманіе ученыхъ изслѣдователей и на то, чтоигумены весьма рѣдко занимались переписываніемъ внигъ, поручая это дѣло другимъ. А также и еще болѣе на слѣдующее: лѣтописъ, какъ показываетъ положенная въ ней подъ 852 г. общая хронологія, окончена послѣ смерти Святополка Изяславича, слѣдовательно послѣ 16 Апрѣля 1114 г., когда умеръ Святополкъ; игуменъ Сильвестръ дѣлаетъ свою приписку въ 1116 г.: если бы овъ былъ только-

Приступая къ писанію своей лётописи, нашъ лётописецть имѣль передъ собой образцомъ лётописи или хронографы греческіе, изъ ко-ихъ два, существовавшіе въ славянскомъ переводів, именно—Іоанна Малалы и Георгія Амартола, не только были ему извістны, но до нівкоторой степени были употреблены имъ и въ діло при его труді. Однако, внішняя форма нашей літописи не есть форма греческихъ хронографовъ, а отличная отъ нихъ и своя собственная, представляющая относительно обработки боліве низшую, боліве первоначальную ступень.

Въ греческихъ хронографахъ еще не настоящая систематическая исторія въ теперешнемъ смыслѣ слова, а еще простое хронологиче--ское летописаніе, но въ то же время хронографисты греческіе не ставять хронологіи и неупустительной хронологической последовательности на первый планъ и не подчиняются ей съ безусловной обязательностію; не связывая себя въ порядкь изложенія неизмынной по--следовательностью годовъ, они наблюдають только порядокъ царствованій. Они описывають въ хронологическомъ порядкі одно за другимъ правленія государей, но въ изложеніи событій каждаго правленія то соблюдають, то нарушають этоть порядокъ, смотря по тому, какъ этого требуетъ удобство изложенія, и вообще не вивняють его себъ въ непремънную обязанность. Напротивъ, наша лътопись представляеть собою еще хронографъ или временникъ, временнописецъ въ самомъ точномъ и въ самомъ буквальномъ смыслѣ этого слова. Нисколько еще не вводя искусственной системы въ свое изложение, -она имъетъ своею безусловною системою естественную систему или -естественный порядокъ годовъ. Поставлены въ своемъ последователь--нове жин сен симбжен стои и поде кажбиме изе нихе запи-

переписчикомъ, онъ должень бы быль получить летопись изъ рукъ автора или по крайней мере хорошо знать его. При такомъ положении дела вероятно ли и естественно ли, чтобы онъ выставляль въ своей приписке только себя переписчика и ни слова не сказаль объ авторе? Наконецъ, если бы считать первоначальнымъ чтеніе приписи не какъ оно въ Лаврентьевскомъ списке, а какъ въ Никоновской летописи (П, 51), то было бы несомивно, что Сильвестръ не есть только переписчикъ, а самъ летописецъ, за каковаго его и считають составители сей последней летописи (ПV, 17), ибо по второму чтенію онъ ясно и очевидно выражнется не какъ переписчикъ, а какъ самъ авторъ: "писа же вся сія—говорить онъ здесь— любве ради Господа Бога и пречистые Богородицы и святыхъ его и своего ради отечества Рускія земли, во спасеніе и пользу всемъ".—Покойные И. И. Срезневскій и К. Н. Бестужевъ - Рюминъ положительно считають Сильвестра за первовачальнаго летописца.

сываются его событія безъ мальйшей систематизаціи даже и ближайшихъ между собой событій. Способъ изложенія греческихъ хронографистовъ есть уже некоторая степень искусственной обработки и некоторое приближение къ настоящей исторіи; напротивъ, форма, которую избраль нашь летописець, есть та первичная форма, съ которой обыкновенно начинается писаніе літописей. Случилось ли это оть того, что нашъ летописецъ сознаваль себя не въ состояніи подражать своимъ образцамъ греческимъ, или онъ по намъренному здравому разсуждению предпочель форму простейшую: какъ бы то ни было, но, во всякомъ случав, обязанные простой ли скромности или сознательному намеренію летописца темь обстоятельствомь, что наша летошись явилась въ формъ менъе совершенной и болъе, такъ сказать, грубой, мы должны смотръть на это не иначе, какъ на обстоятельство весьма для насъ счастливое. Не можеть быть сомнвнія, что форма болве совершенная и болве обработанная, для насъ однако еще вовсе не годившаяся и не своевременная, внесла бы въ наши лътописи хаось и мракъ и причинила бы позднейшимъ настоящимъ изследователямъ исторіи не малые хлопоты (знающій читатель пусть вспомнить лътопись Волынскую, авторъ которой, на наше несчастье, хотъль именно подражать хронографистамъ греческимъ, какъ самъ этимъ похваляется подъ 1254-мъ г.).

Нашъ лѣтописецъ озаглавиль свою лѣтопись: «Повѣсть временныхъ лѣтъ (черноризца Өеодосьева монастыря Печерскаго і), откуду есть пошла Руская земля, кто въ Кіевѣ первѣе нача княжити и откуду Руская земля стала есть». Названіе «Повѣсть временныхъ лѣтъ» лѣтописецъ не заимствоваль у хронографистовъ греческихъ, у которыхъ принятыя названія для ихъ списаній были χρονογραφία или χρονογραφεῖον (—γραφίον) и χρονικόν, что по-русски значитъ временисаніе, временникъ; тотъ списокъ хронографа Амартолова, который быль въ рукахъ у Болгарскаго переводчика, имѣлъ надписанія—надъ предисловіемъ: Βιβλία χρονικά καὶ ίστορικά, что имъ было переведено: «книги временныя и образныя», а при началѣ самаго текста: χρονικόν σύντομον, временникъ сокращенный, что имъ переведено: «Временникъ впростѣ». Слово «временный» по приложенію къ «лѣто» (временныхъ лѣтъ), представляющее изъ себя не имѣющій смысла плеоназмъ, употреблено лѣтописцемъ не въ его обыкновенномъ смыслѣ,

<sup>1)</sup> Поставленное въ скобахъ читается въ большей части списковъ, но не во всъхъ. А имя Нестора: "черноризца—Печерскаго Нестора" стоитъ только въ весьма немногихъ позднъйшихъ спискахъ.

а въ смыслѣ имѣющій хронологію (хрэлхэ́с, хрэчэхоүкхэ́с), поставленный подъ годомъ, такъ что повѣсть временныхъ лѣтъ значитъ повѣсть лѣтъ, снабженныхъ хронологіею (годами), веденныхъ по хронологіи (по годамъ). Этимъ названіемъ своей лѣтописи авторъ хочетъ указать на то ея свойство, что повѣствованіе, какъ мы сказали, ведется въ ней по хронологіи, по годамъ ¹).

Повъсти собственно временныхъ лътъ, которая начинается 852 годомъ, предшествуетъ довольно обширное введеніе. Річь начинается раздёленіемъ земли между тремя сыновьями Ноя и размёшеніемъ языковъ при столпотвореніи 2), потому что отъ первыхъ ведуть свое начало жребін всёхъ обитателей земли и потому что оть втораго ведуть свое начало всё народы. Отъ 70 и дву языку, на которые Богъ размъсилъ людей при столпотвореніи, бысть (и нашъ) языкъ Словенескъ, говорить летописець, и затемь обращается къ Славянамъ. После речи о первоначальномъ мъсть жительства всъхъ Славянъ въ Европъ з) и объ ихъ всёхъ разселенін изъ него по землё или по разнымъ землямъ, авторъ въ частности говорить о Славянахъ Русскихъ, именно — о разселеніи разныхъ племенъ, на которыя они распадались, по разнымъ мъстамъ Руси и отчасти о происхождении племенныхъ названий; потомъ-объ основани у племени Полянъ города Кіева, объ отдъльныхъ родовыхъ княженіяхъ у разныхъ племенъ и обо всёхъ народахъ, кромъ самихъ Русскихъ, населявшихъ территорію Руси. За симъ, послъ нъсколькихъ вставочныхъ изв'естій, относящихся отчасти въ исторіи другихъ Славянъ, отчасти въ предъисторической исторіи самихъ Славянъ Русскихъ и послѣ дополнительныхъ извѣстій о племенахъ сихъ последнихъ Славянъ, летописецъ говорить о предъисторическомъ быте нашихъ предковъ, изображая по племенамъ бывшіе у нихъ обычан и законы отецъ и преданья. Рэчью объ обидахъ Полянамъ послъ смерти Кія, основателя Кіева, отъ Древлянъ и о подпаденіи ихъ власти Козаръ лътописецъ оканчиваеть вступленіе.

<sup>1)</sup> А съ принимаемымъ нѣкоторыми мнѣніемъ, что первоначальная лѣтопись была сначала написана безъ годовъ и что годы выставлены въ ней послѣ (какъ это имѣло мѣсто съ Волынской лѣтописью), мы рѣшительно несогласны. Окончивъ свою общую хронологическую роспись, сдѣланную подъ 852 г., о которой сейчасъ ниже, и обращаясь къ самому повѣствованію (послѣ введенія) составитель лѣтописи прямо и ясно говорить: "а по ряду положимъ числа", т. е. по ряду поставимъ, выставимъ годы и по нимъ будемъ вести повѣствованіе.

<sup>2)</sup> Что взято изъ Георгія Амартола.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "По Дунаеви, гдъ есть нывъ Угорьска земля и Болгарьска".

Свою повъсть настоящихъ временныхъ лътъ, какъ мы сказали, лътописецъ начинаеть 852 годомъ, потому что въ этомъ году, по его хронологіи, началь царствовать императорь греческій Михаиль, при которомъ впервые «нача ся прозывати Руская земля», причемъ летописецъ разумбеть то, что въ правление сего императора онъ впервые находить Русскихъ въ летописце греческомъ (Георгіи Амартоле): «о семъ бо, — прибавляетъ онъ къ предыдущему, — увъдахомъ, яко при семь цари приходиша Русь на Царьгородъ, якоже пишется въ лётописаньи гречьствиь». Положивъ подъ симъ 852 годомъ общую хронологическую роспись или «числа» оть Адама до него и оть него, какъ начальнаго года Русской исторіи, до смерти Святополка Изяславича (1114 г.), авторъ приступаеть затёмъ къ своему погодному или временному повъствованію. Пропустивъ шесть льть, подъ которыми ничего не записано изъ нашей собственной исторіи, а записано только взятое изъ летописца греческаго одно событие изъ истории Болгарской 1), авторъ начинаетъ первую подъ 859 годомъ, открывая ее извъстіемъ, что Варяги изъ заморья имали дань на съверной половинъ Руси, а Козары на южной.

Первый літописець нашь описаль пространство времени въ 260 годовь, съ 850 по 1110 г. Изъ этого общаго количества годовъ посліднія літь сорокь онъ описываеть какъ современникь и многаго непосредственный очевидець. Затімь, для него источниками были: разсказы людей старыхь, изъ числа которыхъ двоихъ онъ прямо называеть по имени и которые могли сообщить ему многое, восходя вверхъ до самаго крещенія Руси 2), частныя историческія сказанія, составленныя прежде него 3), нікоторые оффиціальные документы и записи 4), устная исторія, сохранявшаяся въ народныхъ легендахъ и народныхъ эпическихъ пісняхъ или былинахъ, записи въ церковныхъ сунодикахъ или помянникахъ, надписи въ могильныхъ склепахъ или гробницахъ и въ церквахъ 5), и наконець, какъ мы говорили выше,

<sup>1)</sup> Подъ 858 г. походъ на нихъ Грековъ и ихъ крещеніе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подвижника Печерскаго Іеремію, "иже помняше крещеніе землѣ Русьския" (подъ 1074 г.), и одного изъ знатнѣйшихъ Кіевскихъ бояръ—Яна Вышатича, который умеръ въ 1106 г., будучи 90 лѣть, "отъ негоже — говоритъ лѣтописецъ— и азъ многа словеса слышахъ, еже и вписахъ въ лѣтописаньи семь, отъ негоже слышахъ".

<sup>3)</sup> Каковы: сказанія монаха Іакова, пов'єсть объ осл'ященіи Василька Теребовльскаго, принадлежащая н'якоему Василію, и можеть быть и н'якоторыя другія.

<sup>4)</sup> Договоры князей съ Греками и историческія зашиси, ихъ сопровождавшія.

<sup>5)</sup> Въ сунодики канедральныхъ епископскихъ церквей должны были вноситься

или отрывочныя лѣтописныя замѣтки и большихъ — меньшихъ размѣровъ записи, дѣланныя прежде или даже, можетъ быть, и цѣлые своды этихъ замѣтокъ и записей, представлявшіе собою первыя попытки настоящей лѣтописи.

Къ величайшему сожальнію, наша первоначальная льтопись дошла до насъ не въ своемъ подлинномъ видь, какъ была написана льтописцемъ, а подвергшись большимъ или меньшимъ измѣненіямъ, несомнънно дополненная позднъйшими вставками і) и, какъ необходимо думать,—потерпъвъ нъкоторыя, а, можетъ быть, даже и довольно значительныя, сокращенія. Древнъйшій, извъстный въ настоящее время списокъ льтописнаго сборника, въ которомъ она до насъ сохранилась, относится ко второй половинъ XIV в., именно написанъ въ Суздалъ въ 1377 г. монахомъ Лаврентіемъ, отъ котораго и называется Лаврентьевскимъ і).

имена умершихъ епископовъ съ отмъткою дней ихъ преставленія, чтобы извъстень былъ день годичнаго поминовенія, при чемъ, если не всегда, то иногда, въроятно. отмъчались и годы преставленія: то же дѣлалось съ именами князей въ сунодикахъ тѣхъ церквей, въ которыхъ они погребались, въ которыя они дѣлали вклады для поминовенія или которыя были ихъ ктиторіями. Въ могильныхъ склепахъ, по всей въроятности, дѣлались надписи на ихъ стѣнахъ противъ ракъ или гробовъ князей съ обозначеніемъ ихъ именъ и времени ихъ преставленія. Строители церквей дѣлали въ нихъ надписи или написи съ обозначеніемъ своихъ именъ и времени построенія церквей. Церковная исторія, ограничивающаяся у нашихъ лѣтописцевъ почти исключительно однѣми отмътками о поставленіяхъ и о смертяхъ епископовъ и о построеніи церквей, почти вся могла быть взята ими изъ помянниковъ и изъ надписей въ церквахъ.

<sup>1)</sup> Изъ которыхъ прискорбнѣйшая есть вставка повѣсти о крещеніи Владимира на мѣсто тѣхъ извѣстій, которыя читались о немъ у лѣтописна.

<sup>2)</sup> Такъ какъ сборникъ написанъ Лаврентіемъ для Суздальскаго князя Динтрія Константиновича: то ему отъ имени заказчика, а не писца, гораздо справедливъе было бы называться Дмитріевскимъ (подобно тому, какъ Остромирово евангеліе не называется отъ писца Григорьевымъ или Григорьевскимъ). — О первоначальной лѣтописи (а также и ея продолженіяхъ) читай: Сугомминова О древней Гусской лѣтописи какъ памятникѣ литературномъ, въ III кн. Ученыхъ Записокъ II Отд. Акад. Наукъ и отдѣльно (на концѣ въ дополнительной главѣ "Пособія при изученіи Несторовой лѣтописи" — предшествующая литература); Костомарова Лекціи по Русской Исторіп, ч. І, Спб. 1862; Срезневскаго Чтенія о древнихъ Русскихъ лѣтописяхъ, въ Запискахъ Академіи Наукъ, т. ІІ кн. 2, Спб. 1862; Бестужева - Рюмина О составѣ Русскихъ лѣтописей до конца XIV вѣка, въ 4 выпускѣ Лѣтописи занятій Археограф. Коммиссіи; Шахматова О начальномъ Кіевскомъ лѣтописномъ сводѣ, въ ІІІ кн. Чтен. Общ. Ист. и Древн. 1897 г. Для библіографіи старыхъ печатныхъ изданій: Польнова Библіографическое обозрѣніе Русскихъ лѣтописей, въ Жур. Минист. Нар. Просв., 1849 г. Октябрь—Декабрь.—

Послѣ начала, положеннаго неизвѣстнымъ монахомъ Печерскаго монастыря или игуменомъ Сильвестромъ, лѣтопись была продолжаема заразъ нѣсколькими лицами, такъ что съ того, на чемъ остановился первый лѣтописецъ, (съ 1111 года) мы имѣемъ не одну, а нѣсколько лѣтописей, изъ которыхъ каждая ведена была своимъ рядомъ преемствовавшихъ другъ другу продолжателей.

Обо всёхъ этихъ продолжателяхъ мы имёемъ свёдёній еще менёе, чёмъ о самомъ первомъ лётописцё, или собственно говоря—не имёемъ никакихъ, не зная даже и того, гдё кончаетъ одинъ изъ нихъ и гдё начинаетъ другой.

Что касается до періода до-монгольскаго, то намъ извѣстны въ настоящее время два особыя продолженія первоначальной лѣтописи, веденныя двумя особыми рядами продолжателей, или иначе—два особые ряда продолженій. Одно продолженіе или одинъ рядъ продолженій находимъ въ помянутомъ сейчась выше лѣтописномъ сборникѣ Лаврентьевскомъ, другое продолженіе или другой рядъ продолженій—въ такъ-называемомъ сборникѣ Ипатьевскомъ или Ипатскомъ (который по письму или современникъ Лаврентьевскаго или немного его моложе—конца XIV или начала XV в. и который получилъ свое имя отъ Костромскаго Ипатскаго монастыря, гдѣ былъ найденъ).

Продолженіе Лаврентьевскаго сборника ведено было сначала на югѣ — въ Кіевѣ или Переяславлѣ, а потомъ, и какъ намъ кажется, именно съ 1164 г., въ области Суздальской и частнѣе во Владимирѣ ').

Нѣкоторые изслѣдователи, какъ кажется, склоняются къ тому мнѣню, что наша первоначальная лѣтопись въ своемъ теперешнемъ видѣ есть произведеніе не одного автора, а нѣсколькихъ. Мы съ своей стороны того рѣшительнаго мнѣнія, что она есть произведеніе не нѣсколькихъ, а одного автора (при предполагаемыхъ и указанныхъ выше источникахъ). Во введеніи къ лѣтописи, къ сдѣланной выпискѣ изъ Георгія Амартола о законахъ и обычаяхъ коегождо языка, прибавляется: "якоже се и при насъ нынѣ Половци законъ держатъ отець своихъ"... Такъ какъ Половци стали сосѣдями и врагами Руси съ 1054 г. и такъ какъ они были узнаны въ своихъ обычаяхъ, конечно, не тотчасъ, то сейчасъ приведенное написано около 1060 г. Но что съ 1060 г. и до конца пишеть одинъ человѣкъ, это для насъ не подлежить сомнѣнію.

<sup>1)</sup> Подъ 1159 г. столъ Андрея Боголюбскаго называется Ростовскимъ: ясно, что это пишеть не Суздалецъ и не Владимирецъ, а человъвъ сторонній, знающій и признающій дъйствительный столь области. Но съ 1164 г. какъ самъ Боголюбскій—князь Суздальскій или Владимирскій, тавъ и епископъ Ростовскій—епископъ Суздальскій, изъ чего и слёдуеть заключать, что съ сего года началь писать Суздалецъ или Владимирецъ: вообще мы полагаемъ, нто грань между двумя продолженіями составляють оставленные пустыми годы 1162 и 1163. Авторъ или авторы

Продолженіе Ипатскаго сборника, доведенное до 1200 г. <sup>4</sup>), все принадлежить неизв'єстнымъ літописцамъ Юга <sup>2</sup>).

перваго продолженія обнаруживають одинаковое знаніе діль Кіевскихъ и Переяславскихъ, а поэтому вопросъ о мъсть и не можеть быть ръшонь положительно, хотя, какъ кажется, вероятные полагать Кіевъ. Подъ 1128 г. дается знать, что продолжатель, вероятно-первый после начального летописца, быль не монахъ Печерскаго монастыря. Прододжатели Суздальско-Владимирскіе прямо называють себя таковыми подъ 1169 г. (осада Новгорода), затъмъ подъ годами 1175, 1176 (Вдадимирецъ), 1180, 1207 (2 изд. стр. 411 нач.) и 1227 (какъ будто не Владимирецъ. Пишущій подъ 1231 г. о Кирилл'є епископ'є Ростовскомъ есть Ростовецъ. повъствование котораго, въроятно, послъ вставлено въ лътопись). Такъ какъ въ спискахъ Радзивилловскомъ, Переяславскомъ (Переяславскій лѣтописецъ) и Трояцкомъ или Академическомъ (Троицкій или Академическій літописець) продолженіе оканчивается 1205 г., то изъ этого ясно, что симъ 1205 г. кончается трудъ одного продолжателя, а съ слъдующаго 1206 г. начинается трудъ другаго. — То, что въ Тронцкомъ или Академическомъ списет съ 1206 г. принимается за самостоятельное и особое продолжение, въ дъйствительности есть сокращение Новгородской льтописи (только, какъ показываеть 1216 г., сделанное по другой пространитимей редакцін сей последней, нежели какую мы имбемъ).

- 1) А съ 1201 г. въ немъ лѣтопись Волынская или точеѣе Галичская, написанная послѣ нашествія Монголовъ.
- Первоначальный летописецъ окончиль свою летопись подъ 1110 годомъ разсказомъ о виденіи огненнаго столпа надъ трапезицею и надъ церковью въ Печерскомь монастырь. Первый продолжатель Ипатскаго сборника говорить объ этомъ видени подъ 1111 г. "якоже рекохомъ", т. е. усвояетъ его описание себъ. Изъ этого мы съ увъренностію кочемъ заключать, что первый продолжатель Ипатскаго сборника быль самъ первоначальный лётописець, т. е. хотимъ думать, что сначала онъ написаль летопись до 1110 г., а потомъ продолжиль ее еще несколько. При этомъ предположении объяснится для насъ, какимъ образомъ случилось, что разсказъ о помянутомъ виденіи въ Ипатской літописи значительно пространніве, чёмъ въ Лаврентьевской, и отъ чего въ первой нёть приписки Сильвестра. Кончивъ сначала 1110 годомъ, но потомъ рѣшивъ еще продолжить иѣсколько, онъ распространиль помянутый разсказъ (припиской свидътельствъ); кончивъ подъ 1110 г., но потомъ ръшивъ еще самъ продолжить нъсколько, онъ, естественно, уничтожиль сделанную приписку. Что первый продолжатель съ самаго 1111 г. есть непосредственный современникь, это у него ясно видно (а разсказъ поль 1114 г. принадлежащій кому-то, ходившему въ Ладогу, и дающій вид'єть въ разскащикъ не игумена Кіевскаго и не епископа Переяславскаго, которымъ не зачъмъ было ходить въ Ладогу, а человека, готоваго верить всякому бабьему вранью, должень быть считаемь вставкой, принадлежащей или посыланному въ Ладогу чиновнику или фадившему въ нее торговать купцу; у первоначального летописца подобный сему разсказъ, слышанный отъ Новгородца Гюряти Роговича-не овъ ли новъствуеть и здъсь? — подъ 1096 г.). Дальнъйшія немногія свъдънія, которыя дають о себв продолжатели Ипатского сборника, суть: подъ 1144 г. (начало) говорить житель этой или московской стороны Дибира, а подъ 1151 г. (2 изд. стр. 294 нач.)

Такимъ образомъ, продолженія перваго сборника представляютъ собою лѣтопись Кіево-Суздальскую и преимущественно послѣднюю; а продолженія втораго — лѣтопись Кіевскую. Лѣтопись Суздальская или иначе лѣтопись сѣверныхъ великихъ князей пошла съ этими князьями въ дальнѣйшее время; напротивъ, лѣтопись Кіевская кончилась помянутымъ 1200-мъ годомъ, послѣ чего Кіевъ, потерявшій всякое государственное значеніе, не имѣлъ болѣе своихъ лѣтописцевъ ¹).

Вивств съ летописью общерусскою въ періодъ до-монгольскій была еще ведена летопись частная и метая, именно—Новгородская.

Мъстная льтопись въ Новгородь начала быть ведена около 1120—130 года. При этомъ первый льтописецъ Новгородскій поступиль не такъ, чтобы начать веденіе особой Новгородской льтописи съ самаго начала, а такъ, что до 1116 г. онъ воспользовался льтописію общерусскою, а свою особую льтопись повель только съ сего послъдняго года. Съ льтописью общерусскою, помъщая ее у себя, льтописецъ Новгородскій поступиль особеннымъ образомъ: до 1016 г. включительно онъ помъстиль ее у себя сполна, а съ 1017 г. по 1115 г. только въ весьма большомъ сокращеніи. Сдёлаль онъ это, какъ необходимо думать, потому, что до 1015 г.,—до смерти св. Владимира, льтопись общерусская представляеть интересъ именно общерусскій, а со смерти Владимира представляла, по его льтописца мнънію, частный интересъ южне - русскій. Посль смерти Владимира онъ помъстиль у себя въ полномъ видъ еще одинъ годъ потому, что подъ 1016 г. оканчивается разсказъ, начатый подъ предшествующимъ 1015 г. и

наобороть заднѣпровецъ; подъ 1156 г. Кіевлянивъ и современникъ, передающій непосредственно слышанное (разсказъ Нифонта его собственными словами) и по всей вѣроятности монахъ или священникъ (ибо передаетъ разсказъ ему епископа); подъ 1162 и 1174 гг. не сторонникъ Андрея Боголюбскаго; подъ 1171 г. современникъ, Кіевлянивъ и священникъ или монахъ (сопровождаетъ тѣло покойника); подъ 1187 г. современникъ, не Галичанинъ, а Кіевлянинъ. Читаемое подъ послѣдними 1199 и 1200 гг. принадлежитъ какому-то современному и весьма не худому оратору Кіевскому и едва ли не представляетъ собой весьма замѣчательнаго образца рѣчи, говоренной князю.

<sup>1)</sup> Сравнивая одно съ другимъ Кіево - Суздальское продолженіе начальнаго літописца и Кіевское, мы находимъ весьма многое въ нихъ общаго, именно—что весьма не рідко одно продолженіе говорить буквально словами другаго. Изъ этого слідуеть, что мы имітемъ продолженія не въ первоначальныхъ редакціяхъ, а въ позднійшихъ, въ которыхъ одно продолженіе дополнено изъ другаго и въ которыхъ эти продолженія перемішаны (такъ что, какъ справедливо замітчаетъ С. М. Соловьевъ,—т. III, по 4 изд. прим. 242, мы не имітемъ въ этихъ продолженіяхъ, какъ оніт извітетны намъ теперь, ни Кіевской літописи ни Суздальской).

при томъ разсказъ именно о Новгородцахъ (о побъдъ; доставленной ими Ярославу надъ Святополкомъ). Въ своемъ сокращении съ 1017 по 1115 г. лътописецъ приписалъ нъсколько и своихъ собственныхъ извъстій о событіяхъ мъстныхъ Новгородскихъ і). Съ 1116 г. и до конца періода до-монгольскаго Новгородская лътопись постоянно ведена была, какъ это ясно дается въ ней видъть, непосредственными современниками г).

Кромѣ частной, областной, лѣтописи государственной или общественной въ Новгородѣ была ведена еще частнѣйшая лѣтопись мѣстныхъ епископовъ—архіепископовъ или владыкъ.

<sup>1)</sup> Что съ 1017 по 1115 г. летопись Новгородская составляеть ни что писе. какъ весьма краткое сокращение летописи общерусской съ некоторою прибавком особыхъ, мъстнаго характера, извъстій, а вовсе не "представляєть совстив другой подборъ свёденій, чёмъ Повёсть временныхъ лётъ", какъ утверждають некоторые, хотя и весьма авторитетные ученые, въ этомъ можеть убъдиться всякій. взявъ на себя трудъ собственнаго сличенія літописей. Вводить въ заблужденіе то. что подъ первымъ же 1017 годомъ читается, повидимому, совствиъ новое извъстіе: "Ярославъ иде къ Берестію, и заложена бысть святая Софія Кыевъ". Но "заложена" туть ошибка или неладная позднейшая поправка вместо "зажежена"; а въ этомъ видъ извъстіе вовсе не будеть новымъ извъстіемъ, см. во 2-й половинъ тома по 1 изд. стр. 86 fin. (Можно было бы предположить, что Новгородскій літописець помістиль у себя общерусскую льтопись въ томъ видь, въ какомъ ее имьль, т. е. иначе что общерусская афтопись въ нынфинемъ полномъ ея видф сначала была доведена къмъ-то до 1016 г., а потомъ монахомъ Печерскимъ или игуменомъ Сильвестромъ продолжена до 1110 года. Но намъ такое предположение вовсе не представляется въроятнымъ: во-первыхъ, 1016-й годъ, съ котораго начиналось правленіе Ярослава. не могь быть годомъ, на которомъ бы л'етописецъ покончиль (т. е. захотель, нашоль удобнымь кончить) свою летопись; во-вторыхь, весьма невероятно то, чтобы льтопись, доведенная въ полномъ видь до 1016 г., была сначала продолжена до 1115 г. въ видъ весьма краткихъ записей. Сколько знаемъ, указаннаго предподсженія никто не ділаль вслухь или печатно).

<sup>2)</sup> Подъ 1144 г. первый или второй лѣтописецъ записаль о себѣ: "въ то же лѣто постави мя попомъ архіепископъ святый Нифонтъ". Это, по всей вѣроятности, тотъ іерей церкви св. Іакова Германъ Воята, который послѣ 45-лѣтняго іерейства скончался въ 1188 г. и о смерти котораго записано въ лѣтописи подъ симъ послѣднимъ годомъ. Подъ 1230 г. лѣтописецъ называетъ себя попомъ Іоанномъ (а пономарь Тимовей, имя котораго вмѣсто имени попа Іоанна стоитъ въ нѣкоторыхъ спискахъ, есть переписчикъ,—тотъ, который въ 1262 г. написалъ Лобковскій Прологъ).—Въ полномъ собраніи лѣтописей наша древняя Новгородская лѣтопись напечатана подъ именемъ 1-й Новгородской лѣтописи (въ ІІІ томѣ). "Историкокритическія изслѣдованія о Новгородскихъ лѣтописяхъ" г. Сеншова—въ Чтен. Общ. Ист. и Древн. 1887 г., кн. ІV.

Веденіе этой второй лѣтописи начато было непосредственно послѣ смерти перваго епископа Іоакима Корсунянина, ибо неизвѣстный, сдѣлавшій запись о немъ или положившій начало лѣтописи, называеть себя ученикомъ его—Іоакимова ученика. Къ сожалѣнію, лѣтопись допила до насъ въ позднѣйшихъ спискахъ и позднѣйшихъ относительно древняго времени редакціяхъ ¹).

Относительно лѣтописей до-монгольскаго періода остается перѣпоннымъ одинъ довольно темный вопросъ. Въ позднъйшихъ лътописныхъ сборникахъ, составленныхъ въ XV — XVI въкъ, лътописи эти являются не въ томъ видъ, въ какомъ мы имъемъ ихъ въ помянутыхъ выше сборникахъ Лаврентьевскомъ и Ипатскомъ, а съ довольно значительнымъ противъ последняго количествомъ лишковъ или дополненій 2). Нъкоторыя изъ этихъ дополненій очевидно или по всей въроятности суть позднейшія, на чемъ либо или ни на чемъ не основанныя, сочиненія самихъ составителей сборниковъ; но о другихъ дополненіяхъ ніть никакихъ основаній думать этого, такъ что ихъ остается и должно считать подлинными древними извъстіями. Но составители поздивиших сборниковъ гдв могли найти эти подлинныя древнія извъстія? Имъли они у себя подъ руками другія льтописи, кромъ дошедшихъ до насъ, изъ которыхъ и взяди ихъ, или же они имъли тв же льтописи, что и мы теперь (въ сборникахъ Лаврентьевскомъ и Ипатскомъ), только въ видъ болъе полномъ, такъ что въ нихъ читалось все то, что въ позднъйшихъ сборникахъ можетъ быть принято

<sup>1)</sup> Напечатана въ Полн. собр. лѣтт., т. III, стр. 179; сокращеніе лѣтописи, относящееся къ концу XV въка,—въ Харьковскомъ Духовномъ Въстникъ, 1862 г. Мартъ, стр. 56. Слова автора заниси о себъ кромъ самой лътописи владыкъ читаются вмёсть съ заимствованіемъ изъ ней о смерти Іоакима-въ 2-й и 3-й Новгородскихъ лётописяхъ (въ послёдней впрочемъ съ переиначениемъ) подъ 1030 г. и въ Никоновской летописи подъ темъ же годомъ. — Другихъ частныхъ или областныхъ летописей, кроме Новгородской, изъ періода домонгольского не дошло до насъ и вовсе неизвъстно. Симонъ Владимирскій говорить въ Патерикъ о старой летописи Ростовской. Но что это была не местная летопись Ростовская, а летопись общерусская, видно изъ того, что въ ней читались многія записи объ епископахъ изъ монаховъ Печерскихъ. Симонъ называеть ее Ростовскою по мъсту нахожденія списка (въроятно, въ библіотекъ Ростовскаго канедральнаго собора), а старою, въроятно, потому, что она много не доведена была до его времени. Предполагать, чтобы въ Ростовъ велась своя мъстная лътопись въ первую половину періода домонгольскаго, столько же въроятно, сколько въроятно предполагать, что въ настоящее время ведуть свои летописи деревни.

<sup>2)</sup> Поздивище сборники—Софійскій Временникъ, Воскресенская літопись и особенно Никоновская літопись.

за древнія подлинныя изв'єстія? Мы считаемъ наибол'є в'вроятнымъ последнее мивніе, а не первое. Что другія летописи, кроме дошелшихъ до насъ, могли быть въ періодъ до-монгольскій, — это само по себъ совершенно въроятно и возможно. Но вовсе не представляется намъ въроятнымъ полагать, чтобы составители позднъйшихъ сборниковъ имели у себя подъ руками такія летописи, на основаніи техъ лишковъ въ летописяхъ до-монгольскаго періода, которые находимъ у нихъ. Лишки эти, если исключить изъ нихъ все то, что или несомивнио или по всей въроятности есть позднъйшее сочинение, окажутся не особенно многочисленными небольшими записями, хотя по содержанію своему иногда и весьма важными. Если бы существовали другія лътописи, кром' изв' встных намъ, то въ нихъ лишняго противъ посл' днихъ было бы, конечно, не однъ эти записи, а и многое другое: почему же позднъйшіе составители изъ этого многаго не внесли къ себъ хотя немногато? Такимъ образомъ изъ сказаннаго, по нашему мивнію, ясно или по крайней мъръ слъдуеть, какъ наиболъе въроятное, что составители позднъйшихъ сборниковъ имъли у себя единственно ту же первоначальную летопись и только те же ея продолженія, которыя извъстны въ настоящее время по сборникамъ Лаврентьевскому и Ипатскому, но только имъли ихъ въ болъе полномъ видъ, нежели какъ они читаются въ сейчасъ помянутыхъ сборникахъ 1).

Такъ какъ хронологія есть вспомогательная наука исторіи, то мы должны присоединить сюда одну статью по этой послѣдней, написанную въ періодъ до-монгольскій, которая впрочемь не имѣеть практическаго значенія ни для исторіи ни для чего бы то ни было и написана единственно для безцѣльнаго обнаруженія учености. Статья, весьма краткая, надписывается: "Ученіе, имже вѣдати человѣку числа всѣхъ лѣтъ" и принадлежить извѣстному Кирику Новгородскому, автору извѣстныхъ каноническихъ Вопрошаній. Она состоить изъ 18 краткихъ параграфовъ и содержить: въ первыхъ пяти параграфахъ показаніе, сколько отъ сотворенія міра до года написанія статьи протекло мѣсяцевъ, недѣль, дней и часовъ, въ шестомъ—восьмомъ ученіе о индиктахъ, кругахъ солнечномъ и лунномъ (что называется каждымъ изъ нихъ), въ девятомъ—о видѣхъ міра, именно—сколько протекло отъ сотворенія міра до автора тысяче-

<sup>1)</sup> Составители Никоновской лѣтописи, наиболѣе обильной дополненіями, прямо дають знать, что они имѣли первоначальнаго лѣтописца въ лицѣ одного "оного великаго Селивестра Выдобыжскаго" (т. V, стр. 17, подъ 1409 г.). А если не сами передѣлывають припись Спльвестра, то дѣйствительно имѣли его въ другой редакцій, чѣмъ въ Лаврентьевскомъ и Ипатскомъ сборникахъ.

льтій, въ десятомъ—тринадцатомъ о поновленіи небесь, земли моря и водъ, т. е. во сколько льтъ всь онь паки поновляются или совершенно въ своемъ составь возобновляются, четырнадцатый о высокосныхъ льтьхъ, пятнадцатый о велицьмъ крузь, шестнадцатый—осмынадцатый сколько въ году мъсяцевъ, недъль и дней.

Единственное значеніе статья имѣеть по своей заключительной припискѣ, изъ которой получаемъ біографическія свѣдѣнія объ авторѣ; она читается: "писахъ же въ Велицѣмъ Новѣгородѣ азъ грѣшный и худый калугеръ Антоновскій (Антоньева монастыря) Кирикъ діаконъ, доместикъ церкви святыя Богородицы (главной въ монастырѣ), при царѣ Греческомъ Іоаннѣ, князю Святославу сыну Ольгову въ княженіи живущю въ Новѣгородѣ лѣто 1, а отъ рода (ему) лѣтъ 30... и еще при архіепископѣ (sic) Новгородскомъ боголюбивомъ Нифонтѣ, роженія моего досюда бяше лѣтъ 26<sup>4</sup> (годъ, въ которомъ писана статья, какъ это указывается во многихъ мѣстахъ выше, есть 6644 отъ сотворенія міра или 1136 отъ Р. Х. ¹).

## 2) Отдълз нравоучительный.

Обращаемся къ отдълу нашей письменности нравоучительному.

Отдёль этоть составляють двухъ родовъ слова и поученія, именно: во-первыхъ, слова и поученія въ собственномъ смыслів, говоренныя въ перкви съ каеедры, во-вторыхъ — имінощія или размівры и форму словъ и поученій или же одно ихъ имя—статьи нравоучительнаго содержанія, написанныя для чтенія.

Писать церковныя слова, которыя были бы настоящими произведеніями церковнаго ораторства и лучшими или худшими его образцами, можеть только челов'якь, получившій настоящее образованіе и изучавшій школьную науку ораторства. У насъ не было настоящаго образованія, а съ нимъ и науки ораторства; изъ этого сл'ядовало бы, что у насъ не могло быть и писателей церковныхъ словъ въ смысл'я настоящихъ произведеній церковнаго ораторства. Но выше мы говорили о возможности исключеній у насъ въ періодъ до-монгольскій, именно—что въ періодъ этотъ, по особымъ его обстоятельствамъ, при общемъ отсутствіи настоящаго образованія, у насъ могли быть въ вид'я исключенія отд'яльные люди, которые бы его пріобр'ятали. Одинъ изъ такихъ исключительныхъ людей над'яленъ быль талантомъ ораторскимъ, чувствовалъ призваніе къ монашеской жизни и въ мона-

<sup>1)</sup> Статья напечатана митр. Евгенісмь изъ одной Новгородской рукописи въ Трудахъ и льтописяхъ Общества Исторіи и Древностей Россійскихъ 1828 г., части IV кн. I, стр. 122; перепечатана Хавскимъ съ примъчаніями въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. 1847 г., № 6, Смъси стр. 25.

шествъ и явился нашимъ церковнымъ ораторомъ въ собственномъ смыслъ. Это былъ св. Кириллъ, епископъ Туровскій, жившій во второй половинъ XII въка.

Обстоятельных в сведений о Кирилле Туровском, къ сожалению, мы не имбемъ; некоторыя известія о немъчитаются въ краткомъ проложномъ о немъ сказаніи. Онъ родился въ томъ самомъ Туровъ, въ которомъ быль потомъ епископомъ. Бывъ сынъ богатыхъ родителей, онъ не любилъ богатства и тленныя славы міра сего, но исключительно прилежалъ ученію Божінхъ книгь, въ которомъ и достигь того. что добре извыкъ божественныя Писанія. По времени онъ ушолъ въ монастырь и сталь монахомъ 1). Послё неизвёстно сколь продолжительнаго пребыванія въ монастырів, въ которомъ больше всіхъ работалъ Богу, постомъ и бденіемъ удручая свое тело, онъ возжелаль большихъ подвиговъ, почему вошолъ въ столиъ, чтобы въ немъ твориться. Когда после сего слава о немъ пронеслась по всей странь или области Туровской, то князь удёльный и всё граждане Турова умолили его принять санъ епископа. Въ санъ епископа, доброчестне и благочестив поживъ и добре порученное стадо упасъ, и ознаменовавъ свою дъятельность тъмъ, что обличилъ ересь Өедорца Ростовскаго, о чемъ мы говорили выше 2), онъ преставился въ въчный и безконечный покой.

Когда именно Кириллъ поставленъ былъ въ епископы Туровскіе, точнымъ образомъ остается неизвъстнымъ; но по неопредъленнымъ указаніямъ это поставленіе должно быть полагаемо предъ 1169-мъ годомъ, въ которомъ онъ уже былъ епископомъ 3), и неизвъстно сколь продолжительное время спустя послъ 1146-го года, послъ котораго предъ нимъ былъ въ Туровъ еще епископъ 4). Если бы полагатъ, что одно усвояемое Кириллу сочиненіе дъйствительно было адресовано имъ, какъ стоитъ въ надписаніи, Василію игумену Печерскому, и если бы считать принадлежащимъ Кириллу одно посланіе, писанное къ сему

<sup>1)</sup> Въ одной рукописи въ надписаніи молитвъ Кирила Туровскаго дается знать, что онъ быль монахомъ въ монастырѣ св. Николы (находившемся) въ Туровѣ, см. въ изданіи твореній Кирилла, принадлежащемъ прессе. Езгенію, предисл. стр. LXXX.

<sup>2)</sup> Т. е. ересь, какъ необходимо думать, состоявшую въ томъ, что Өеодоръ не хотълъ признавать власти митрополита.

в) Въ семъ году казненъ Өеодоръ Ростовскій, ересь котораго онъ обличиль.

<sup>4)</sup> Георгій, преемникъ Іоакима, удаленнаго въ 1146 г.,—Лаврент. лѣт. польсимъ годомъ и слово о Мартынѣ мнисѣ, иже въ Туровѣ, составляющее одинъ изъразсказовь о чудесахъ Бориса и Глѣба (у преосв. Макарія Ист. т. 3, изд. 2 стр. 300).

игумену, то нужно было бы думать, что передъ 1182-мъ г. онъ удалился или быль удаленъ съ каеедры и что, живъ послѣ сего на покоѣ или въ отставкѣ лѣть около десяти—пятнадцати, онъ скончался въ послѣднемъ десятилѣтіи XII вѣка ¹). Но и то и другое, какъ увидимъ ниже, весьма сомнительно.

Неизвъстно, сколько Кириллъ Туровскій всего написаль церковныхъ словъ или проповъдей. Въ настоящее время считаются несомнънно ему принадлежащими восемь словъ, именно: на недълю Ваій, на Пасху, на 2-ю, 3-ю, 4-ю и 6-ю недъли по Пасхъ, на Вознесеніе и на 7-ю недълю по Пасхъ <sup>2</sup>).

Мы не знаемъ, какимъ образомъ Кириллъ Туровскій успѣлъ получить настоящее образованіе,—нашолъ ли онъ по счастливому случаю способнаго къ преподаванію наукъ Грека въ самомъ Туровѣ, или, что гораздо вѣроятнѣе, онъ отправлялся для сего въ Кіевъ, въ которомъ нашолъ нужнаго ему учителя между Греками, находившимися при митрополитѣ; какъ бы то ни было, несомнѣнно только то, что онъ былъ человѣкъ, получившій настоящее образованіе и что онъ, представляя собой исключеніе между нашими писателями и ораторами своего времени, есть писатель и ораторъ не самоучка, лишонный всякаго школьнаго подготовленія, какъ всѣ другіе наши писатель и ораторъ въ собственномъ смыслѣ образованный и изучавшій науку ораторства,

<sup>1)</sup> Василій поставленъ въ нгумены въ 1182 г., въ которомъ епископомъ Туровскимъ былъ Лаврентій, Ипатск. лът. подъ симъ годомъ. Такъ какъ посланіе къ Василію (напеч. въ Прибавлл. къ Творр. свв. Отцц. Х, 341) написано послѣ того, какъ онъ построилъ вокругъ Печерскаго монастыря каменныя стѣны, и послѣ того, какъ онъ, болѣе или менѣе долго игуменствовавъ, помышлялъ облечься въ великую схиму: то и должно быть отодвигаемо приблизительно время его написанія внизъ отъ 1182 г. лѣтъ на десять—на пятнадцать.

<sup>2)</sup> Слова напечатаны: въ славянскомъ подлинникъ: Камийдовичемъ въ его пзданіи: Памятники россійской словесности XII въка, Москва, 1821, М. И. Сухомминовымо въ изданіи: Рукописи графа А. С. Уварова, томъ второй, Памятники словесности, выпускъ первый, Спб., 1858 (съ обширнымъ, принадлежащимъ издателю, введеніемъ о Кириллъ Туровскомъ), и А. Пономиревымо въ первымъ выпускъ Памятниковъ древне-русской церковно-учительной литературы, издаваемыхъ журналомъ "Странникъ, Спб., 1894 (отрывки словъ—въ Христоматіи Бусмаеви); въ русскомъ переводъ—въ изданіи покойнаго преосвященнаю Астраханскаго, передъ Астраханью бывшаго Минскимъ и Туровскимъ, Евгенія: Творенія святаго отца нашего Кирилла Туровскаго съ предварительнымъ очеркомъ исторіи Турова и Туровской іерархіи до XIII въка, Кіевъ, 1880 (отрывки словъ въ изданіи Я. Горожанскаго: Памятники древней письменности въ русскомъ переводъ, Москва, 1886).

представляющій изъ себя совершенно то же, что современные ему образованные писатели и ораторы греческіе. Въ сейчасъ сказанномъ ясно убъждають самыя слова Кирилла Туровскаго. Достаточно одинъ разъ прочесть ихъ, чтобы тотчасъ же увидеть, что между ними и слевами и поученіями другихъ современныхъ ему и позднійшихъ нашихъ писателей есть какая-то существенная разница, что они что-то такое совствить не то, что эти другія слова и поученія. Немного внимательнъе присматриваясь къ нимъ, не трудно съ полною отчетливостію увидъть, въ чемъ именно состоить эта разница. Слова и поученія другихъ писателей представляють собой работу самоччекъ, не знающихъ науки ораторства и поэтому пишущихъ съ первобытной простотой, безъ всякаго приложенія внішнихъ пріемовъ ораторства; напротивъ, слова Кирилла Туровскаго яснымъ образомъ дають видеть въ себъ работу ученаго мастера: авторъ совершенно очевиднымъ образомъ является въ нихъ какъ ученый проповъдникъ, изучавний и знающій науку пропов'єдничества и пишущій свои пропов'єди именно по этой наукв, со всвиъ ея знаніемъ и со всвиъ ея приложеніемъ. Слова Кирилла Туровскаго, не имъя ничего общаго съ другими современными ему словами и поученіями, представляють собой совершенно такія же ораторскія произведенія, какъ слова современныхъ намъ ученыхъ пропов'ядниковъ. Если перевести ихъ на русскій языкъ и сказать, что онъ принадлежать такому-то современному проповъзнику, что едва ли кто нибудь не будеть введень въ обманъ.

Что слова Кирилла Туровскаго рёзко выдёляются изъ ряда современныхъ ему словъ и поученій, не им'єм ничего общаго съ ними и представляя нічто отъ нихъ особенное, это мы сейчасъ сказали. Но сказать только это, вовсе не значить опредёлить собственное достоинство словъ Кирилла. Ставить ученаго мастера на одну и ту же доску съ самоучкой и смотріть, насколько онъ выше послідняго, нисколько не значить сділать ему надлежащую оцінку. Говорить о Кириллі Туровскомъ, что онъ неизміримо выше всіль своихъ современниковъ, что по сравненію съ сими послідними онъ есть русскій Златоусть XII віжа, значить говорить, съ одной стороны, совершенную правду, а съ другой стороны—не говорить собственно ничего. Семинаристь, учившійся въ реторикі и умінощій написать хрію, неизміримо выше просто грамотнаго крестьянина и есть передъ нимъ въ нівкоторомъ смыслів великій ораторъ; однако это, конечно, не значить, чтобы онъ быль таковымъ на самомъ діблів.

Кириллъ Туровскій долженъ быть разсматриваемъ, цѣнимъ и судимъ не по сравненію съ своими русскими современниками, съ ко-

торыми онъ не имѣеть ничего общаго, а какъ настоящій, получившій настоящее ораторское образованіе, проповѣдникъ. Онъ есть исключительный и случайный представитель въ нашей средѣ настоящаго греческаго ораторства: съ этой точки зрѣнія ему и должна быть производима оцѣнка.

Кириллъ Туровскій им'яль несомн'янный и очень хорошій ораторскій таланть. Но, къ великому сожальнію, его учителемъ въ искусствъ церковнаго проповъдничества быль одинь изъ тъхъ, преобладавшихъ въ его время, греческихъ учителей реторики, которые полагали задачу этого проповъдничества не въ томъ, чтобы учить людей истинамъ христіанской вёры и возбуждать ихъ къ добродётельной христіанской жизни, съ возможнымъ и потребнымъ употребленіемъ при семъ ораторства, а въ томъ, чтобы это последнее, имеющее быть только средствомъ къ лучшему достиженію цёли, поставить самою цёлію, чтобы блистать передъ слушателями самымъ краснорвчиемъ, не помышляя объ учительности и назидательности словъ, а лишь заботясь о томъ, чтобы вызывать ихъ удивленіе къ своему ораторскому таланту и искусству '). Отличительную черту пропов'вдей Кирилла Туровскаго составляеть почти совершенное отсутствіе ученія и нравственнаго назиданія. Пропов'єдникь есть такъ или иначе блистающій своимь краснор'вчіемъ и своимъ остроуміемъ панегиристь или историкъ праздниковъ и болъе-

<sup>1)</sup> Уже въ золотой въкъ проповъдничества, каковъ въкъ Григорія Богослова. и Іоанна Златоустаго, были у Грековъ, по свидетельству сейчасъ названныхъ отцовъ, многіе пропов'єдники, которые, не заботясь объ ученіи и назиданіи слушателей, старались беседовать из нимъ съ такимъ ухищреннымъ и преухищреннымъ краснорвчіемъ, которое бы приводило ихъ въ восторгь и которое бы побуждалоихъ награждать проповедниковь составлявшими предметь усиленнейшаго исканія со стороны последнихъ рукоплесканіями и другими знаками одобренія, употреблявшимися въ театрахъ (см. слово Григорія Богослова о самомъ себѣ и въ говоривпимъ, что онъ-Григорій желаєть Константинопольскаго престола и 30-е слово-Златоустаго на Деянія апостольскія). Но чёмъ далее отъ временъ Григорія Богослова и Іоанна Златоустаго, темъ более усиливалась и брала возобладание эта наклонность блистать самымъ врасноречиемъ, не заботясь объ учении и назидании. Въ 1-мъ изданіи книги мы говоримъ о наклонности какъ объ общей болезни греческихъ проповъдниковъ позднъйшаго времени, и мы должны взять назадъ наши слова, ибо и между поздивишими греческими проповедниками указывають такихъ, которые поставляли цель своихъ проповедей именно въ томъ, въ чемъ она и должна состоять, и которые въ полной мере являются въ своихъ проповедяхъ учащими и назидающими, таковы: Сумеонъ, новый богословъ († ок. 1050), Өеофанъ. Керамей, епископъ Тавроменійскій въ Сицилін († ок. 1150), Никифоръ Влеммидъ († послѣ 1255).

ничего; въ словахъ своихъ онъ или прославляеть торжество праздника съ его плодами, или аллегорически толкуетъ его подробности въ смыслъ духовномъ, или ораторски и драматически изображаетъ его исторію-и въ этомъ все содержаніе словъ. Въ панегирическихъ рѣчахъ и въ драматически представленныхъ исторіяхъ предъ слушателями разсыпано чрезвычайно много цвътовъ красноръчія или, если угодно, въ нихъ все есть краснорвчіе, въ аллегорическихъ толкованіяхъ много остроумія. Но все это не есть ни ученіе ни назиданіе слушателей. Конечно, все это есть панегиризмъ, но такой панегиризмъ, котораго вовсе не одобряли древніе лучшіе пропов'ядники, говорившіе, что закона его не знаеть божественное училище — церковь 1). Правда, на концахъ словъ Кириллъ не всегда забываетъ слушателей и иногда обращается къ нимъ съ краткими нравственными увъщаніями. Но эти увъщанія ex abrupto и совершенно общія не им'єють никакого д'єйствительнаго смысла и суть не болье, какъ простая принятая форма заключать слова. Такимъ образомъ, по обычаю большинства греческихъ ораторовъ своего времени Кириллъ Туровскій вовсе не назидаеть своихъ слушателей, а только услаждаеть ихъ; иначе сказать, по обычаю большинства греческихъ ораторовъ его времени его проповъди суть почти что безплодное и по отношенію къ слушателямъ почти что безпрльное краснорвчіе. Краснорвчія весьма много, но весь смысль его по отношенію къ слушателямъ сводится если не совсемъ ни къ чему, то къ крайне немногому.

Воть краткій анализь словъ Кирилла. Въ словъ на Вербное воскресенье (на Вербницю), во-первыхъ, изображаются и аллегорически толкуются обстоятельства вшествія Спасителя въ Герусалимъ: днесь было то-то, это значитъ духовно то-то, и т. д. Во-вторыхъ, восписуется панегирикъ или похвала празднику посредствомъ ораторскаго набора общихъ мѣстъ, изображающихъ ликованіе природы, ангеловъ и человѣковъ и уныніе діавола и старѣйшинъ Гудейскихъ (Днесь тваръ веселится, свобождаема отъ работы вражія... Днесь горы и холмы точатъ сладость, удолія и поля плоды Господеви приносять... Горніи воспіваютъ и преисподніи рыдаютъ... и пр.). Въ заключеніе — краткое нравственное увѣщаніе къ слушателямъ почтить Господа добрыми дѣлами по образу вещественныхъ почестей, оказанныхъ ему при входѣ въ Герусалимъ. Слово на Пасху по намѣренію автора должно было

<sup>1)</sup> См. бестду Василія Великаго на день св. мученика Гордія. О панегирикахъ указаннаго нами характера Василій говоритъ: Ούκ οίδεν έγκωμίων νόμον τὸ Θεῖον διδασκαλεῖον.

представлять изъ себя панегирикъ празднику, въ которомъ имъли быть показаны и прославлены его плоды соответственно тремъ его названіямъ: Пасха, Великій день и третьему недосказанному и остающемуся неизвъстнымъ. Но будучи весьма неудовлетворительно по своему выполненію, слово отчасти есть панегирикъ, отчасти же историческій пересказъ обстоятельствъ воскресенія съ аллегорическими иногда ихъ толкованіями. Слово на недёлю Оомину или на антипаску состоить изъ двухъ частей. Въ первой части панегирикъ празднику, состоящій изъ изображенія вещественной весны, которою природа прив'єтствуєть сей день и изъ изображения весны духовной, которая прообразуется вещественною. Во второй части пропов'ядникъ вводить слушателей въ горницу Сіонскую, въ которой Христосъ явился ученикамъ, и здёсь драматически изображаеть бесёду Христа съ Оомой, именно-влагая пространную ръчь въ уста Спасителю и такой же отвътъ въ уста Оомъ. Слова на недълю третью, четвертую и шестую, будучи сходны между собой, представляють драматически изображенныя исторіи праздниковъ. Въ словъ на недълю третью, женъ Мироносицъ, дъйствіе начинается пространнымъ плачемъ Богородицы при креств Інсуса, послв котораго она обращается съ ръчью къ Іосифу, моля его идти къ Пилату, чтобы испросить тело Іисусово; за симъ пространная речь Іосифа къ Пилату и его плачъ или вопіяніе надъ тёломъ Інсуса, которое отдалъ ему Пилать и которое онъ предалъ погребению вмёстё съ Никодимомъ. Далъе разсказъ о приходъ ко гробу Христову мироносицъ и пространная рѣчь къ нимъ ангела. Въ заключение похвала Іосифу благообразному и досточудному і). Въ словъ на недълю четвертую, о Разслабленномъ, ръчь начинается историческимъ извъстіемъ о купели Винезда и аллегорическимъ толкованіемъ ея какъ прообраза крещенія. За симъ-жалобная річь разслабленнаго къ Інсусу Хрпсту; отвътная ръчь Іисуса Христа къ разслабленному; обличительная ръчь последняго къжидамъ, укорявшимъ его за то, что онъ взяль одръ свой въ субботу. Въ заключение краткое наставление слушателямъ по-

<sup>1)</sup> Извѣстно слово по надписаніямь въ однихъ рукописяхъ—на великій пятокъ, по надписаніямь въ другихъ рукописяхъ—на великую субботу, которое представляеть собою сокращеніе слова на недѣлю Мироносиць, именно выпускаеть разсказъ о приходѣ къ гробу мироносицъ и рѣчь къ нимъ ангела, и которое въ нѣкоторыхъ спискахъ усвояется самому Кириллу Туровскому (Напечатано г. Лопаревымъ въ Памятникахъ древней письменности, № ХСУШ). Но если слово и дѣйствительно принадлежить самому Кириллу: то оно представляеть собой не особое слово, а именно лишь сокращеніе нашего слова.

средствомъ обращенія къ нимъ річи Іисуса Христа, сказанной разслабленному. Въ словъ на недълю шестую, о Слъпомъ, послъ историческаго вступленія, прославляются неизреченныя милость и человіколюбіе Божіе и изображается ослёпленіе Іудеевъ по отношенію къ великому Чудотворцу. За тёмъ размышленіе сонма Іудейскаго: что стілать имъ съ Інсусомъ и обличительныя ръчи къ сему сонму отъ прозръвшаго; въ заключение похвала этому послъднему. Въ словъ на Вознесеніе изображается картина торжественнаго входа Іисуса Христа на небеса. Пропов'єдникъ возводить слушателей на гору Елеонскую, на которую пришолъ Христосъ и съ Нимъ (невидимо?) всёхъ святыхъ чинове; за симъ онъ изображаеть, какъ ангельскія и архангельскія воинства одив готовять Господу путь, другія готовять херувимскій престоль, какъ Богь Отець ждеть, а Духъ Святый отдаеть приказанія къ сретенію, какъ лики святыхъ, вследь за ангелами, начинають торжественныя песни, какъ скорбить уневестившаяся Христу языческая церковь, видя Его оть себя удаляющагося, какъ скорбять апостолы и какъ Онъ утещаеть ту и другихъ, какъ небесные вратари не хотять отворить врать небесныхъ для невходнаго на небеса человъка и какъ по гласу Господа они узнають утаенно отъ нихъ сошедшаго на землю Бога, какъ Духъ Святый исходить во сретение восходящаго и какъ Отецъ посаждаеть Его на престолъ одесную Себя. Въ заключение призывъ къ слушателямъ возрадоваться Господеви, вшедшему на небо небесное и съдшему одесную Отца. Въ словъ на недълю седьмую, Свв. Отецъ, исторія перваго вселенскаго собора, разсказанная отчасти пов'вствовательно, отчасти драматически (пренія Арія съ отцами собора), и похвала какъ отцамъ собора, такъ и всемъ вообще святымъ отцамъ, стоявшимъ и подвизавшимся за въру.

Этотъ краткій обзоръ содержанія словъ Кирилла Туровскаго ясно показываеть, до какой степени отсутствують въ нихъ нравственное назиданіе и въ чемъ состоить ихъ направленіе или ихъ характерь. Какъ сказали мы выше, вовсе не помышляя о нравственномъ назиданіи слушателей, проповъдникъ есть или панегиристь или духовный толкователь или драматизующій живописатель праздниковъ. Преслъдуемая ихъ цъль есть не назиданіе, а заниманіе, вслъдствіе чего и его слова главнымъ образомъ для слуховъ и воображенія слушателей и весьма мало и почти нисколько для ихъ сердецъ.

Итакъ, Кириллъ Туровскій, не идя ни въ какое сравненіе съ современными ему русскими ораторами, между которыми онъ представляетъ исключеніе, будучи, если угодно, русскимъ Златоустомъ XII въка

въ смыслѣ рѣшительнаго отличія отъ нихъ и рѣшительнаго надъ ними превосходства,—самъ по себѣ и какъ настоящій образованный ораторъ, каковымъ онъ былъ, вовсе не есть какой нибудь Злотоустый, т. е. вовсе не есть какой нибудь исключительно замѣчательный ораторъ, а просто рядовой хорошій греческій ораторъ позднѣйшаго времени со всѣми существенными и отличительными недостатками, свойственными большинству этихъ позднѣйшихъ ораторовъ. Кириллъ Туровскій несомнѣнно представляетъ собой весьма замѣчательное явленіе въ томъ отношеніи, что онъ захотѣлъ стать человѣкомъ образованнымъ, но въ ряду ораторовъ образованныхъ онъ не возвышается сколько нибудь рѣшительнымъ образомъ надъ общимъ уровнемъ.

Мы въ настоящее время относительно достоинства и характера проповедей не возвратились ко временамъ Златоустаго. Если читатель представить себъ вынъшнюю хорошую проповъдь съ тъмъ, чтобы ея отличительными чертами были возможно большее стремление ко внъшнему краснорвчію и возможно большее отсутствіе нравственнаго назиданія, то онъ будеть имъть приблизительное и почти совствиь настоящее понятіе о пропов'єдяхъ Кирилла Туровскаго. Свойственныя его времени его отличительныя черты и особенности составляють, вопервыхъ, наклонность къ аллегоріи, къ толкованію видимаго въ смысле духовно - прообразовательномъ, который при нѣкоторомъ напряженіи остроумія онъ находить рішительно во всемь, во-вторыхъ-драмматизмъ, изображеніе действующих лиць говорящими и произносящими болве или менье длинныя рычи, наконець, въ-третьихъ-постоянное стремленіе къ картинности изображенія посредствомъ непрестаннаго употребленія «нынів» и «днесь». Будучи ораторомъ вообще, Кириллъ Туровскій усиленно стремится быть таковымъ и въ частностяхъ, такъ что его ръчь изобилуетъ тропами, фигурами, распространеніями и плеоназмами и вообще всёмъ, что предлагаеть ораторству реторика. Наиболье заметные недостатки проповедей Кирилла Туровскаго въ ораторскомъ или вообще писательскомъ отношении суть: во-первыхъ, то, что онъ не умъеть естественнымъ образомъ переходить отъ одной мысли къ другой и употребляеть для сего не ораторскій и, такъ сказать, аляповатый обороть: нынъ же (а теперь) о томъ-то побесъдуемъ; во-вторыхъ — то, что приступы къ словамъ не всегда идутъ къ ихъ содержанію, представляя собою иногда какъ бы нѣчто сказанное для предваренія совершенно безцільно, и наконець, въ-третьихъ-то, что общее теченіе мыслей не всегда отличается надлежащей логической последовательностію.

При составленіи своихъ пропов'єдей Кириллъ Туровскій им'єль въ своемъ распоряжении проповедную литературу греческую, и какъ кажется, не только въ славянскомъ переводь, но и въ греческомъ подлинникъ, обладавъ знаніемъ греческаго языка 1). До какой степени онъ воспользовался ея готовыми услугами, иначе сказать — до какой степени онъ, какъ ораторъ, позволилъ себъ воспользоваться готовымъ. бывшимъ передъ нимъ, запасомъ ораторства или до какой степени онъ заимствовался у ораторовъ греческихъ рессурсами ораторства и до какой степени ихъ списывалъ? Можно было бы ожидать, что онъ, подобно теперешнимъ сельскимъ священникамъ, имфющимъ передъ собой запасъ печатныхъ проповъдей, будеть больше или меньше выбирать и составлять, т. е. будеть больше или меньше простымъ компиляторомъ. Сколько однако можно судить по произведеннымъ досель сличеніямъ его пропов'єдей съ пропов'єдями греческими, этого не было, — онъ дъйствительно болье или менье пользуется послъдними позволяеть себ'в делать изъ нихъ даже прямыя заимствованія, но вовсе не до такой степени, чтобы снисходить до роли простаго компилятора: при своемъ пользовании и при своихъ заимствованияхъ онъ сохраняеть вполнъ, -- сколько можно по крайней мъръ это утверждать теперь, — право на то, чтобы быть считаемому ораторомъ самостоятельнымъ 2).

Кирилть Туровскій, какъ настоящій, въ собственномъ смыслѣ слова, проповѣдникъ у насъ въ XII вѣкѣ, нѣтъ сомнѣнія, представляетъ собой явленіе весьма замѣчательное. Но въ то же время онъ представляетъ собой и явленіе странное. Его краснорѣчивыя слова были столько же цѣлесообразны по отношенію къ его слушателямъ, какъ были бы напримѣръ цѣлесообразны слова покойнаго митрополита Филарета въ сельской приходской церкви. Если бы цѣль словъ составляло нравственное назиданіе слушателей, то послѣднее, будучи предлагаемо и въ несоотвѣтственной формѣ, все-таки имѣло бы свое значеніе, но

<sup>1)</sup> Въ словъ на недълю Вайй Кириллъ пользуется толковымъ евангеліемъ Өеофилакта Болгарскаго, а въ словъ на недълю мироносицъ—словомъ въ великій пятокъ, на плачъ Богородицы, Сумеона Метафраста (см. Сухомл. стрр. XLII и XLIII). Но, сколько извъстно, евангелія Өеофилактова и указаннаго слова Метафрастова въ періодъ домонгольскій еще не было на славянскомъ языкъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Впрочемъ, имъя въ виду навлонность въ компиляторству позднъйшихъ церковныхъ ораторовъ греческихъ, мы не удивимся, если и относительно Кирилла Туровскаго будетъ найдено и доказано, что онъ болъе компиляторъ, чъмъ самостоятельный ораторъ.

ецъль словъ Кирилла Туровскаго, какъ уже мы много разъ говорили, не правственное назиданіе слушателей, а, такъ сказать, краснорічіе само въ себъ, доставление безотносительной возможности въ продолженіе ніскольких минуть насладиться имь самимь. Вообразите, что взято современное подобнаго рода красноръчивое для самаго красно-. ръчія слово и что оно произносится въ сельской приходской церкви -слушателямъ крестьянамъ: что можеть быть этого несообразнее? Трудно допустить, чтобы Кирилль Туровскій не понималь всей этой несообразности, т. е. всего несоотвътствія своихъ словъ по ихъ характеру съ тъми слушателями, для которыхъ онъ ихъ писалъ и которымъ сказываль. Въроятно, съ одной стороны, его совращаль съ праваго пути примъръ ораторовъ греческихъ; видя, что они поставляютъ главною . цълію краснорічіе, и онъ считаль себя обязаннымь стремиться къ нему же, поставляя въ проповедничестве красноречіе выше пелесообразности; съ другой стороны, не невозможно и то, что удивленіе къ своему краснорвчію со стороны читателей своих слов современных в и будущихъ онъ предпочиталь пользъ своихъ слушателей. Какъ бы то .ни было, но снова повторяемъ, что, читая красноръчивыя слова Кирилла Туровскаго, говоренныя имъ къ совершенно необразованной паствъ XII въка, невольно припоминаещь тъхъ сельскихъ священниковъ, которые решаются сказывать своимъ прихожанамъ слова покой-. наго митр. Филарета 1).

<sup>1)</sup> Не знаемъ, какой быль обычай у современныхъ Кириллу проповъдниковъ греческихъ, но онъ самъ сказываль свои слова по тетрадкѣ (а не наизусть), подобно тому, вакъ это дълають наши нынёшніе проповедники (см. слово на недёлю свв. отецъ).--Преосв. Антоній въ своей, написанной противъ насъ по поводу нашихъ ръчей о Кириллъ Туровскомъ, критической замъткъ, имъющей заглавіе: "Древнерусская проповёдь и проповёдники въ періодъ домонгольскій", поставляеть на видъ противъ всёхъ (подобныхъ нашимъ) соображеній тоть, враснорёчивёе всявихъ словъ говорящій, факть, что пропов'єди Кирилла Туровскаго въ древней Россіи были весьма популярны (во 2-мъ изданіи сборника статей: "Изъ исторіи христіанской проповъди" стр. 304 sub fin). Но, не имъя качества учительности и назидательности, проповъди Кирилла Туровскаго весьма имъють качество занимательности, а этимъ вполнъ и объясилется ихъ популярность. Считаемъ нужнымъ замътить, что наше мећніе о проповъдяхъ Кирилла Туровскаго не есть мећніе одиновое или одиночное, — что въ существъ оно согласно съ митніемъ преосв. Макарія, — Ист. т. Ш, изд. 2-е стр. 128, и что оно есть почти совсёмъ одно и то же съ мижніемъ И. Я. Порфирьева,-Исторіи русской словесности часть І, изд. 4-е стр. 397 sqq. И наиумъренивний въ своихъ отзывахъ А. В. Горскій называеть краснорвчіе Кирилла Туровскаго "цвътистымъ врасноръчіемъ", см. въ его статьъ: "О древнихъ словахъ . на святую четыредесятницу", напечатанной въ XVII части Прибавленій въ Творр. · свв. отдевъ, стр. 49 нач.).

Кром'в церковныхъ словъ въ собственномъ смысле, произнесенныхъ съ каеедры, которыхъ Кириллъ написалъ, можетъ быть, и не восемь, а гораздо или значительно более '), ему усвояется еще до-

<sup>1)</sup> Кром'в восьми увазанныхъ церковныхъ словъ, относительно принадлежности которыхъ Кирилу все согласны, читаются въ рукописяхъ между его творенями и еще два церковныя слова, принадлежность которыхъ Кириллу отрицается. а во всякомъ случав подвергается весьма большому сомньнію; это слова: въ 5-ю неделю по Паска и на Пятьдесятницу (читаются она между твореніями Кирилла Туровскаго въ пергаминной рукописи XIII-XIV въка бывшей Толстовской, -- по опясанію Строева I одд. № 8; напечатаны въ указанныхъ выше изданіяхъ Калайдовича и Сухомлинова). Отрицается принадзежность этихъ словъ Кирилу Туровскому потому, что онъ представляють изъ себя не общирныя слова, подобныя восьми указаннымъ и сходныя съ ними и по своимъ внутреннимъ признакамъ, а краткія поученія, мало представляющія родства или сходства съ ними и по своимъ внутренцимъ признавамъ. Что васвется до слова или поученія на Пятьдесятницу, которое состоить изъ двухъ краткихъ частей-изъ рачи о соществи св. Духа и-такъ какъ "честь сего дне (смыслъ сегодняшнего праздника), яко не хощеть Богъ смерти грешникомъ, но паче обращению и покаянию" общія увещанія къ отступлению отъ зныхъ делъ и въ совершению добрыхъ (въ Рукописяхъ гр. Уварова напечатано въ двухъ видахъ-первоначальномъ и со вставкою нарочитаго обличенія противъ пъянства); то совершенное отсутствие въ немъ всякой попытки ораторски изобразить праздникъ и вообще отсутствіе въ цемъ всяваго ораторства дійствительно очень ръшительнымъ образомъ говорить противъ принадлежности его Киридау Туровскому. Но напротивъ слово въ 5-ю недълю по Пасхъ мы весьма наклонны считать за подлинное произведение Кирилла Туровскаго. Въ немъ, какъ и въ предшествующемъ словъ, нътъ обычнаго панегиристическаго красноръчія Кирилюва; но это объясняется его содержаніемъ, которое есть не воспоминаемое дневное событіе, а обличеніе слушателей за ихъ нехожденіе въ церковь для слушанія его-проповъдникова ученія и ув'єщанія къ хожденію. Между тімь свое, соотвітствующее матерін, красноръчіе въ немъ есть (преосв. напр. Филареть называеть его даже прекраснымъ), и если оно-не слово, а поучене, т. е. сравнительнымъ образомъ кратко, то это можеть быть объясняемо той же матеріей, а именно — что на указанную тему онъ не въ состояни быль написать пространно (какъ и дъйствительно написать было не легко). По сейчась нами указанному нёть препатствій усвоять слово или поученіе Кириллу Туровскому. Воть положительныя основанія усвоять его ему. Проповъдникъ жалуется своимъ слушателямъ на то, что они, вопреки его надеждамъ, очень не усердно ходять въ церковь на послушание предлагаемыхъ имъ божественных словесь; это говорить, очевидно, проповъдникь нарочитый, ибо жадоба проповедника ненарочитаго не имела бы смысла: но какого другаго нарочитаго пропов'ядника за періодъ домонгольскій мы знаемъ кром'я Кирилла Туровскаго? Если мы не будемъ усвоять нашего слова Кириллу, то останется для насъ непонятнымъ, что онъ, писавъ съ недели Ваій до недели свв. Отепъ ва все недели по ряду, пропустиль одну 5-ю неділю. Что касается до особенной матерін наи темы нашего слова, то можно объяснять себъ такимъ образомъ: воспоминание о Самарянынь онъ не находиль соотвытственною темою для обычнаго ему панегирическаго

вольно не малое количество статей нравоучительнаго содержанія, называемых также большею частію словами и обращенных отчасти вообще ко всёмъ, отчасти къ мірянамъ, а отчасти къ монахамъ 1).

Первыхъ принимается шесть: Слово—о премудрости притча, или какъ въ другихъ спискахъ—Поученіе нѣкоего человѣка вѣрна къ духовному брату, Слово о исходѣ души и всходѣ на небо, Слово о небесныхъ силахъ и чесо ради созданъ бысть человѣкъ на земли, Слово о страсѣ Божіи, Слово о первозданнѣмъ, Слово о томъ, яко не забывати учителей своихъ, и Притча о души человѣчестѣй и тѣлеси и о преступленіи Божіи заповѣди и о воскресеніи тѣлесъ человѣческихъ и о будущемъ судѣ и муцѣ ²). Слово—о премудрости притча, судя по

слова, а поэтому и воспользовался случаемъ (свободнымъ, такъ сказать, днемъ), чтобы обличить слушателей за ихъ нерадивое слушаніе его поученій \*).—Въ одномъ Троицкомъ Лаврскомъ пергаминномъ сборникѣ есть "слово святаго Кирилла въ 1-ю недѣлю поста, поученіе на сборъ": но по своему содержанію учительно-обличительному и по отсутствію въ немъ "цвѣтистаго краснорѣчія" оно не можеть быть усвояемо Кириллу Туровскому (См. о немъ въ статьѣ покойнаго А. В. Горскаго: "О древнихъ словахъ на святую четыредесятницу", стр. 45). О словѣ на великій пятокъ или на великую субботу, представляющемъ собою сокращеніе слова на недѣлю муроносицъ, мы сказали выше. О "словѣ въ первую недѣлю поста, поученіи на сборъ", въ надписаніи котораго стоитъ имя Кирилла, но которое не можетъ быть усвояемо и не усвояется Кириллу Туровскому, скажемъ ниже.

<sup>1)</sup> Кавого-нибудь надежнаго списка сочиненій Кирилла Туровскаго мы не имѣемъ, такъ что остается руководиться надписаніями. Но надписанія—вещь весьма ненадежная, ибо онѣ могуть принадлежать позднѣйшимъ переписчикамъ, которые могли усвоять Кириллу тѣ или другія сочиненія по своимъ собственнымъ и совершенно неосновательнымъ домышленіямъ. Въ проложномъ житіи Кирилла читаемъ объ его сочиненіяхъ—по однимъ спискамъ: "Андрею Боголюбскому князю многа посланія написа отъ евангельскихъ и пророческихъ указаній, и яже суть на праздники Господскія слова и ина многа душеполезная словеса и си вся и ина множайшая написа и церкви предаде", по другимъ спискамъ все это и кромѣ того: "яже къ Богу молитвы и похвалы многимъ (sic), канунъ великій о покаяніи сотвори къ Господу по главамъ азбуки".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Всё напечатаны въ изданіи Сухомлинова; въ изданіи Калайдовича: Слово о премудрости притча, Слово о исход'є души и Притча о души челов'єчест'єй; въ изданіи Пономарева только Притча о души челов'єчест'єй (Притча о сл'єпц'є и хромц'є); въ изданіи преосв. Евгенія также одна Притча о душ'є челов'єческой (по двумъ редакціямъ).

<sup>\*) &</sup>quot;Церковь града" въ словъ не значить церкви, а значить городское общественное собраніе, сходка: мѣсто взято съ греческаго, а въ греческомъ слово €ккупота употреблено въ его сейчасъ указанномъ первоначальномъ значеніи.

началу: «Первое, брате, коея мудрости ищеши» 1), есть, кажется, частное въ кому-нибудь письмо. Вивсто мудрости списатель наставляеть искать кротости, которая есть мать первой и съ которою обрящеши и Отца, иже породи насъ святымъ крещеніемъ. Затімъ онъ говорить, чёмъ мы изгоняемъ отъ себя мать (грёхами) и что должны дёлать, чтобы насъ приняль Отець и снова возвратилась къ намъ мать (съ одной стороны отстать отъ грёховъ, съ другой каяться, молиться со слезами и постомъ и творить добрыя дела): статья вообще краткая и кром'в того, что сложена до н'вкоторой степени притчей, ничего замъчательнаго не представляеть. Если принимать ее за частное письмо, то она можеть быть усвояема и Кириллу Туровскому; но какъ нарочитое сочинение усвоять ему такую легкую и довольно безцвътную вещь, мало напоминающую красноръчиваго и любящаго краснорвчіе пропов'ядника, представляется намъ какъ-то сомнительнымъ 2). Слова о исходъ души и о небесныхъ силахъ усвояются Кириллу Туровскому только потому, что въ одномь и томъ же началѣ обоихъ дълается ссылка на какого-то Кирилла философа: «яко же рече Кириллъ философъ», т. е. иначе сказать, совершенно безъ всякаго основанія. Первое слово есть пов'єсть о мытарствахъ, взятая изъ житія преп. Василія Новаго (26 Марта), и о загробной судьб'в душъ праведныхъ и грешныхъ; второе повествуеть-объ ангелахъ и паденіи дьявола, о сотвореніи, паденіи и искупленіи челов'єка 3). Слово о страс'є

<sup>1)</sup> А въ поздивнихъ спискахъ читаются обращения и далбе въ тексть: "друже мой върный, брате".

<sup>2)</sup> Ни въ одномъ изъ извъстныхъ списковъ слово и не надписывается именемъ Кирилла, а усвояется ему только на томъ основаніи, что помъщается въ рукописяхъ между его сочиненіями. Кромъ двухъ приведенныхъ заглавій оно имъетъ еще третье: "Слово святыхъ отецъ о наказаньи".

<sup>3)</sup> Два эти слова суть обращенныя въ особыя слова двѣ части принадлежащаго неизвѣстному одного слова, которое надписывается "Слово о небесныхъ снлахъ и чего ради созданъ бысть человѣвъ и о исходѣ души" и которое мы имѣемъ подъ руками въ рукописахъ Волоколамской библютеки XVI в. № 529, д. 655, № 534, л. 114 и № 576 д. 101 (того самаго, которое въ послѣдней изъ нашихъ рукописей усвояется преп. Авраамію и которое напечатано покойнымъ Шевырсвымъ въ Извѣстіяхъ Академіи Наукъ, т. ІХ, стр. 182. Слово на соборъ архистратига Михаила и прочихъ безплотныхъ силъ, напечатанное въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. 1847 г. кн. VIII и принимаемое преосв. Макаріємъ, Исторіи т. З изд. 2 стр. 177 яqq, за первообразъ нашихъ словъ, на самомъ дѣлѣ есть также сокращеніе изъ помянутаго слова Волоколамскихъ рукописей. Что касается до начала, то въ семъ послѣднемъ словѣ оно также: "Понеже тайна сія не всѣмъ откровева бысть и многими человѣки несвѣдома, но якоже рече Кирилъ философъ" и пр., а

Божін, обращенное къ любимымъ братьямъ и сестрамъ, убъждаеть всегда иметь предъ очами страхъ Божій и часъ смертный, всегда вспоминати и оныя страшныя муки, уготованныя грешникамъ; затемъ увещеваеть — сихъ мукъ боящеся остати злодъяти и потщиться ихъ избыти добрыми дёлы. Судя по началу, слово какъ будто не только написано для чтенія, но и сказано въ церкви. Еслибы оно было не такъ кратко и такъ отрывочно и какъ-то спѣшно, а нѣсколько медленнѣе, пространиве и настоятельные предлагало свои увыщанія, то оно не только могло бы быть усвоено Кириллу Туровскому, но и долженствовало бы быть отнесено въ числу лучшихъ его словъ. Впрочемъ, и въ настоящемъ видъ оно можетъ быть усвояемо ему не какъ нарочитое слово, а какъ нъкая запись, сдъланная въ минуту потребности изліять свои чувства и на воспоминаніе своей душт и всякой душт благочестивой 1). Слово о первозданивмъ, весьма краткое и представляющее собой сокращение Слова о небесныхъ силахъ и чесо ради созданъ бысть человекь на земли, нёть сомнёнія, усвояется Кириллу петому, что ему усвояется это последнее. Слово о томъ, яко не забывати учителей своихъ, есть краткое наставление объ этомъ последнемъ. Притча о душть человъчестей и о телеси и о преступлении Божи заповъди и о воскресеніи тіль человіческих и о будущем суді и о муці состоить въ томъ, что человъкъ нъкто добра рода насадилъ виноградъ и желая, чтобы его не обокрали стражи, приставиль къ нему слъща и хромца, такъ какъ одинъ видълъ, но не могъ ходить, а другой ходиль, но не могь видёть, но что эти послёдніе, соединивь свои способности виденія и хожденія посредствомъ того, что хромецъ съль на слівнца, ухитрились его обокрасть, послів чего были имъ суждены и осуждены. Притча эта, въ которой человъкъ добра рода означаетъ Бога Отца, слепецъ и хромецъ душу и тело человека, обокрадение

въ словъ на соборъ архистратига Михаила оно выпущено. Слѣдовательно, тутъ рѣчь о принадлежности не всего слова Кирилу философу — славянскому или не славянскому, а только того немногаго, что онъ сказаль). Съ покойнымъ Шевыревымъ (Извѣстт. Акад. Н. VIII, 326) мы весьма наклонны усвоять это слово преп. Авраамію Смоденскому, который впрочемъ не долженъ быть считаемъ его настоящимъ сочинителемъ, а только составителемъ.

<sup>1)</sup> Въ словъ между прочимъ читается: "боимся огненнаго родства". Что такое это родство, положительно сказать не можемъ, но предполагаемъ, что оно указываеть на свой источнивъ въ греческомъ, на которомъ могь быть сдъланъ каламбуръ изъ Геууа, что есть одно и то же съ теуос—родъ, родство, и Гееууа—геенна, адъ (можеть быть, и все слово есть переводъ съ греческаго и дъйствительно принадлежить какому-нибудь Кириліу).

винограда — паденіе посл'єдняго и пр., есть собственно переводъ съ греческаго 1), но трудъ ея русскаго автора состояль въ томъ, что вм'єсто краткаго объясненія, которымъ она сопровождается въ подлинникі, онъ написаль къ ней пространное нравоучительное толкованіе. Это посл'єднее по манерів и по характеру и вообще по всему напоминаеть намъ Сказаніе о черноризчестьмъ чину, о которомъ сейчасъ ниже и которое есть вся в'єроятность усвоять Кириллу; а поэтому мы склоняемся къ тому, чтобы видіть его подлинное сочиненіе и въ настоящемъ случать. Толкованіе съ одной стороны заключаеть много очень хорошаго—назидательнаго, умнаго и остроумнаго, а съ другой стороны есть въ немъ перехитренное, натянутое и неудоборазум'єваемое. Впрочемъ, достоинства несомнительно преобладають въ немъ въ значительной степени надъ недостатками 2).

Изъ нравоучительныхъ статей, обращенныхъ къ мірянамъ, Кириллу усвояется одна, которая надписывается «Наказанье» и которая состоить изъ двухъ отдёльныхъ и особыхъ частей з). Въ первой части авторъ увёщеваетъ почитать святыя книги, не извиняясь никакими предлогами и не говоря, что «не наше есть дёло почитанье книжное, но чернечьское»; при этомъ говорящихъ: «аще и чту, но не разумъю», наставляетъ очистить сердце и душу къ пріятію премудрости, о невъдомомъ вопрошать мудръйшихъ себе и съ върою ждать вразумленія отъ Бога. Во второй части преподается наставленіе, не блажить нечестивыхъ живущихъ въ богатствъ, а напротивъ блажить добръ живущихъ и бъды пріемлющихъ въ міръ семъ лестивмъ. Все наказаніе весьма не велико и съ какой стати ръчи о двухъ особыхъ и отдъльныхъ матеріяхъ соединены въ одно, остается непонятнымъ. Считать за дъйствительное произведеніе Кирилла Туровскаго представляется весьма сомнительнымъ.

Изъ нравоучительныхъ статей, обращенныхъ къ монахамъ, Кириллу усвояются три: Сказаніе о черноризчестьмъ чину отъ Ветхаго Закона и Новаго, Слово къ Василію игумену Печерскому о мірскомъ сану и о мнишескомъ чину, составлено притчею, и Посланіе къ тому же игумену Василію <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Cyxo.ms. XLVII sqq.

<sup>2)</sup> По содержанію толкованіе назначено для всёхъ, но оно писано, какъ дается въ немъ знать, къ какимъ-то монахамъ ("аще міра сего властели и въ житейскихъ вещехъ труждающійся человёцы прилежно требують книжнаго почитанія, кольми паче намъ подобаетъ учитися въ нихъ"...).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напечатано у Сухомлинова и у преосв. Евгенія.

<sup>4)</sup> Два первыя напечатаны у Калайдовича и у Сухомлинова; всъ три-у пре-

Сказаніе о черноризчествить чину имветь за свою принадлежность Кирпллу свидетельства совершенно прямыя и весьма авторитетныя 1), такъ что со всею въроятностію должно быть усвояемо именно ему. Общая мысль его есть та, чтобы преподать наставленія монахамъ, указывая поучающіе образы въ Ветхомъ и въ Новомъ Зав'ят'я и чуть ли вообще не представляя—что впрочемъ не ясно—Ветхій и Новый Завъть образами монашества. Оно раздъляется на три части: въ первой части, которая состоить изъ случайно взятыхъ примеровъ и не имеетъ настоящаго единства, преподаются монахамъ наставленія: чистоты отъ ветхозавътной жертвы (какъ эта жертва да не будещи короставъ и хромъ и слепъ), покоренія оть новозаветной жертвы—свечи (свеча ли еси, токмо до церковныхъ дверій въ своей воли буди и о томъ не разсматряй, како и чимъ тя потваряють) и т. д.; къ наставленіямъ присоединяются «приводы», въ которыхъ обличаются монахи, живущіе не по монашески. Эта часть не только не имъющая общаго единства, но не особенно удовлетворительная и въ частномъ изложеніи, несмотря на то есть лучшая въ сказаніи, исполненная действительнаго назиданія. Во второй части со Ароняхъ ризахъ и скимномъ образву говорится о ветхозавътныхъ первосвященническихъ одеждахъ, знаменующих паденіе человіна въ Адамі, и объ одеждах в монашеских ъ, соотвътствующихъ имъ и знаменующихъ искупленіе человъка Христомъ. Эта часть, позволяя говорить себъ не обинуясь, совершенно неудовлетворительна, -- она преисполнена тъхъ недостатковъ, которые мы указали выше въ толкованіи на притчу о душт человіческой, именно-въ ней крайняя темнота, произволъ и натянутость толкованій и ухищренное остроуміе, выходящее изъ всякихъ должныхъ границъ. Въ третъей части объясняется, почему монахи называются носящими ангельскій образъ, и именно-что они представляють собой образъ не небесныхъ безплотныхъ ангеловъ, но ангеловъ земныхъ, «сирвчь преподобныхъ мужъ законодавецъ, иже въ Ветхомъ и Новомъ Законъ въ телеснъй чистотъ благоугодно послужища (пожища?)».

Слово о мірскомъ сану и о монашескомъ чину <sup>2</sup>), по надписанію адресованное Печерскому игумену Василію, на самомъ дёлъ, если

осв. Евгенія (а до преосв. Евгенія и въ славянскомъ подлинникѣ посланіе къ игумену Василію было напечатано въ X части Прибавля. къ творр. свв. отцц.).

<sup>1)</sup> Въ Сунодальной Кормчей XIII в., по которой оно напечатано въ Памятникахъ Калайдовича, въ его надписании читается: "Кюрила епископа Туровскаго".

<sup>2)</sup> Въ другихъ спискахъ оно надписывается "Притча о бълоризцъ человъцъ и о мнишьствъ и о души и о покаяни".

только не интерполированъ извъстный въ настоящее время его тексть, адресовано не сему Василію и не въ Печерскій монастырь, а братству какого-то другаго неизвъстнаго монастыря, ибо въ заключеніе слова авторъ обращается не къ одному лицу, а ко многимъ (ваше отечество, ваши души, вашъ покой) и выше говорить о Печерскомъ монастыръ въ Кіевъ какъ о чужомъ и постороннемъ для этихъ многихъ лицъ. Посредствомъ притчи, не оригинальной впрочемъ, а закиствованной и только приспособленной къ данному случаю 1), въ словъ показывается отношеніе между мірской жизнью и монашествомъ, именно что міръ—суета, а монастырь—прибъжище спасенія и что худая монашеская жизнь безконечно честнъе и блаженнъе свътлой жизни мірской. Ничего нельзя сказать относительно того, принадлежить или не принадлежить это слово Кириллу, но, нъсколько строго суди, едва ш можно признать за нимъ какое нибудь другое достоинство кромъ приточной занимательности.

Посланіе къ Василію игумену Печерскому усвояется Кирилу Туровскому предположительно, но едва ли справедливо. Главное основаніе для предположенія есть то, что къ сему игумену писано Кирилломъ предпествующее слово; но, какъ мы сказали выше, существующія данныя заставляють считать слово писаннымъ не къ нему. Посланіе есть отвёть на Василіево посланіе къ автору, въ которомъ этоть спрашиваль о великомъ и святомъ образѣ схимы, желая въ него облечься. Отвѣчающій наставляють вопрошающаго—во-первыхъ, возложить на себя схиму только послѣ зрѣлаго и неспѣшнаго разсужденія, во-вторыхъ— сдѣлавъ это, вести себя достойно великаго принятаго образа.

Отъ словъ Кирилла Туровскаго, которыя, какъ произведенія настояще ораторскія, представляють собою исключеніе, обращаемся къ тому, что не составляеть въ нашемъ отділів исключенія, т. е. къ словамъ и поученіямъ, которыя принадлежать къ естественному намъ роду письменности первобытной или къ словамъ и поученіямъ, которыя писаны не ораторами и не писателями образованными, а слагателями такими же только грамотными, какъ всв наши писатели періода до-монгольскаго по правилу.

Слагать слова и поученія и нравоучительныя статьи, им'вющія форму тіхь и другихь, для человіна только грамотнаго есть діло весьма трудное. Слово и поученіе не историческій разсказь, гдів и общій плань дается самой исторіей событія и въ частностяхь остается

<sup>1)</sup> Cyxo.u.s. LIV sqq.

только разсказывать бывшее; здёсь въ общемъ и въ частностяхъ нужновъ собственномъ смысле слова сочинять. Для человека только грамотнаго, не учившагося сочинять школьнымъ образомъ, искусство это, какъ извёстно, есть искусство величайшей грудности, ибо и логика и слово совсёмъ ему не повинуются. Весьма естественно поэтому, что періодь до-монгольскій представляеть намъ весьма не много словъ и поученій или им'вющихъ ихъ форму нравоучительныхъ статей, принадлежащихъ писателямъ только грамотнымъ. Собственно говоря, мы весьма мало въ нихъ и нуждались. У насъ была весьма богатая относительнымъ образомъ нравоучительная литература, въ видъ церковныхъ словъ и въ видъ нарочитыхъ сочиненій, въ переводахъ съ греческаго. Единственное, что въ этомъ родъ дъйствительно требовалось, --это обличительныя слова или статьи противъ пороковъ, спеціально бывшихъ свойственными до-монгольскому русскому обществу. Были однако у насъ немногіе люди, которые ознаменовали себя и въ семъ родъ писательства, при чемъ ознаменовали себя главнымъ образомъ не столько какъ писатели въ собственномъ смысле этого слова или оригинальные, сколько какъ компиляторы, составлявшіе слова и поученія посредствомъ выбора изъ существовавшихъ въ славянскомъ переводъ источниковъ греческихъ.

Писатели раздёляются на двё группы: на извёстныхъ по именамъ и неизвёстныхъ (анонимовъ).

Въ весьма недлинномъ ряду писателей извъстныхъ по именамъ первое мъсто по хронологическому порядку занимаетъ епископъ Новгородскій Лука Жидята, замъчательный тьмъ, что онъ есть и вообще или самый первый или, по крайней мъръ, второй (послъ митрополита-Иларіона) нашъ писатель.

Лука быль поставлень въ епископы по избранію Ярослава въ 1036-мъ г. Въ 1055-мъ году онъ быль оклеветанъ своими холопами предъ митрополитомъ, вслёдствіе чего быль вызванъ въ Кіевъ, гдё содержался въ заключеніи три года. Оправдавшись затёмъ, бывъ освобожденъ и возвращенъ на каеедру, онъ умеръ послё 23-лётняго правленія въ 1058-мъ или въ 1059 году.

Епископъ Лука ознаменовалъ свою писательскую деятельность чрезвычайно немногимъ, онъ оставилъ после себя и всего одно нравоучительное сочиненіе, имеющее размеры самаго краткаго поученія 1).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напечатано въ Русскихъ Достопамятностяхъ, ч. І стр. 7; по новому списку, представляющему нѣкоторыя отличія,—преосв. Макаріємъ въ Исторіи, т. І, изд. 2 стр. 278, и въ третій разъ г. Пономаревымъ въ первомъ выпускѣ Памятни-ковъ древне-русской церковно-учительной литературы.

-Сочинение это, въ дошедшихъ до насъ спискахъ имъющее надписание поученія, обыкновенно принимается за дійствительное поученіе, сказанное въ церкви. Но если бы это было такъ, то возникали бы не легко разръшимыя недоумънія, Если епископъ Лука имъль способность и охоту слагать и сказывать поучения, то почему онъ ограничился только однимъ? Если онъ не имъль къ сему ни способности ни охоты, то кто заставляль его писать и это одно? Такія недоуменія располагають думать, что поучение епископа Луки не есть обыкновенное поученіе, а что-то другое. Всего въроятите видъть въ немъ поучительное посланіе къ паств'в или поученіе, адресованное къ ней письменно при случав какого-то разлученія съ нею, —временнаго или ввинаго. Нъть никакого препятствія разумьть и последній случай, т. е. видеть въ поучении Луки его предсмертное завъщание, обращенное къ паствъ. Но намъ представляется болье въроятнымъ разумъть одинъ изъ первыхъ случаевъ. Мы сказали выше, что въ 1055-мъ г. Лука по оклеветаніи своихъ холоповъ быль вызвань въ Кіевъ къ митрополиту: представляется намъ въроятнымъ думать, что именно при семъ случаъ и было адресовано имъ наше поучение къ своей паствъ. Что во всякомъ случав оно не есть обыкновенное поученіе, сказанное въ церкви. а именно поученіе, написанное кь паств'в при какомъ-то особенномъ случав, это подверждается и имъ самимъ. Въ его заключеніи говорится: «Богъ же мира со всеми вами», --эти слова прощанія, нисколько не умъстныя въ обыкновенномъ поучении, могуть идти именно только къ указанному нами письменному поучению по особенному случаю. Мы сказали, что поучение въ дошедшихъ до насъ спискахъ надписывается поученіемъ, но оно надписывается не просто поученіемъ, но поученіемъ къ братін-«поученіе епископа Луки къ братіи». Это прибавленіе «къ братіи» также даеть знать, что его нужно разумъть не какъ обыкновенное поученіе, сказанное въ церкви, а какъ поученіе болье общее, обращенное во всей паствъ.

Если смотрёть на поучение епископа Луки, какъ мы на него смотримъ, то очень можеть быть, что оно сочинено не имъ самимъ, а по его приказанію и отъ его лица къмъ нибудь другимъ. Какъ бы то ни было, поученіе, весьма необщирное, представляеть собою рядъ краткихъ и общихъ наставленій въ въръ и добромъ поведеніи христіанскомъ. «Се братіе,—начинается оно,—первъе всего сію заповъдь извъстно должны есмы вси крестіане держати — въровати въ единъ Богъ, въ Троици славимъ—въ Отца и Сына и Святаго Духа, якоже научили апостоли, святіи отцы утвердища: Върую въ единаго Бога до

конца. Въруйте же ми кръсеню ') и жизни въчной и муць гръшнымъ въчнъй. Не лънитеся къ церкви ходити и на заутреню и на объдню и на вечерню. И въ своей клъти, хотя спати, Богу поклонився, толико лязи... > 2). Далве о надлежащемъ стояніи въ церкви, о любви въ ближнимъ, о несваженін, о несужденін другихъ, о милосердін къ страннымъ и темничнымъ и къ своимъ сиротамъ, т. е. къ рабамъ, оненасмъханіи и ненаруганіяхъ надъ другими и воздержаніи оть гивва, срамословія и бранчивости, о смиреніи и кротости, о почитаніи старыхъ людей и родителей своихъ, о неупотребленіи клятвы и проклятій, о правомъ судів, о почитаній князя, ісрея и всіхъ слугь церковныхъ и рабами о почитаніи господъ. Конецъ поученія: «не убій, не укради, не солжи, лжи послухъ не буди, не ненавиди, не завиди, не клевечи, бляди не твори ни съ рабою ни кимъ же, не пій безъ года 3), но здоволъ, а не до піанства; не буди гивыливъ, ни напрасливъ буди, съ радующимися радуйся, съ печальными печаленъ; не ядите скверна,.. святая дни чтите. Богъ же мира со всеми вами. Аминь > 4).

Второй, изв'ястный по имени, писатель нравоучительнаго отд'яла изъ группы писателей только грамотныхъ или писателей самоучекъ есть преп. Өеодосій Печерскій.

Какъ истинный игуменъ истиннаго монастыря, преп. Оеодосій долженъ быль стараться объ исполненіи своей обязанности непрестанно поучать находившуюся подъ его духовнымъ руководствомъ братію. Эта обязанность непрестаннаго устнаго поученія не налагала на него обязанности стать для своей братіи писателемъ; но онъ является и таковымъ. Мы полагаемъ, что преп. Оеодосій желалъ въ семъ случать вполнть уподобиться своему идеалу—преп. Оеодору Студиту. Этотъ послъдній написаль для монаховъ своего монастыря или для своихъ учениковъ весьма длинный рядъ поученій, который представляеть со-

<sup>1)</sup> Т. е. воскресенію.

<sup>2)</sup> Т. е. и въ своемъ домѣ ложись спать, только помолившись напередъ Богу.

<sup>\*)</sup> Т. е. безъ времени.

<sup>•)</sup> Въ спискъ преосв. Макарія поученіе надписано: "Слово поученіе ерусалимское" можеть быть, потому, что оно, представляя собою краткій завѣть христіанамь, было сближаемо съ тъми апокрифическими епистоліями съ неба, содержавшими въ себъ тъ или другіе завѣты христіанамъ, которыя будто бы ниспосылались въ Герусалимъ и которыя поэтому назывались свитками Герусалимскими
(см. статью Пыпина "Для объясненія ложныхъ книгь и преданій" въ Лѣтописи занятій Археограф. Коммиссіи, вып. 2).—Въ поученіи находятся два непонятныя
слова: москолудство и похритатися. Москолудство значить: зубоскальство, насмъханіе надъ въмъ; похритатися—надруться надъ въмъ.

бою цълую, болье или менье полную и законченную, систему нравоученія и который, какъ одно целое, носить общее имя Катихизиса или оглашенія <sup>1</sup>). Преп. Өеодосій не въ состояніи быль сдёлать чего нибудь подобнаго и, заявляя свою ревность, сдёлаль то, что могь и что было ему по силамъ. Въ настоящее время изъ его поученій къ монахамъ известны — пять, дошедшія до нась въ полномъ и подлинномъ своемъ видь, и два-дошедшія въ отрывкахъ и въ чужой, сльдовательно, можеть быть, болье или менье вольной, передачь 1). Содержаніе поученій, излагать которое подробно не представляется нужды, есть следующее: во-первыхъ, увещание къ добродетелямъ и подвигамъ-къ самоотверженной и дъятельной любви къ Богу, къ терпрнію и мужеству въ подвигахъ монашескихъ, къ возненавиденію міра и всего, что въ немъ, и къ непрестанному поваянію, къ прогнанію злыхъ помысловъ и къ достойному провожденію великаго поста; во-вторыхъ, дисциплинарныя наставленія, именно-наставленіе о хожденін въ церковь и о поведенін во время пребыванія въ ней; въ-третьихъ, обличенія къ братіи и именно, съ одной стороны — за ихъ ропотъ на то, что онъ-Оеодосій часто не хотель постригать въ монахи и удаляль изъ монастиря тёхъ, которие оказивались въ искуст слабыми и нерадивыми, и что онъ принималъ въ монастырь на его содержание странниковъ и бъдныхъ, съ другой стороны-за недостатокъ покоренія и смиренія, за ліность о кожденіи въ церковь на службы и вообще за нерадъніе о своемъ спасеніи и за необращеніе къ нему - игумену для духовныхъ советовъ. Къ двумъ последнимъ отдъламъ им возвратимся, когда будемъ говорить о нашемъ моналие--ствъ въ періодъ до-монгольскій. Есть основанія полагать, что поученій въ братіи преп. Өеодосіемъ написано было болве, нежели сколько извъстно въ настоящее время 3), но во всякомъ случав число ихъ не можеть быть предполагаемо слишкомъ большимъ и во всякомъ случав нужно о нихъ думать, что они не представляли собой по содер-

<sup>1)</sup> Fabricii Bibliotheca Graeca ed. Harles, X, 434 sqq.

<sup>2)</sup> Всё поученія преп. Өеодосія— полныя и въ отрывкахъ напечатаны преосв. Макаріємь въ Ученыхъ Запискахъ 2-го Отд. Акад. Наукъ, кн. ІІ вып. 2, первыя пять—стрр. 203—213, вторыя два стрр. 200—203 (преосв. Макарій принимаеть четыре отрывка, но мы не кладемъ въ счеть двукъ отрывковъ, взятыхъ изъ Несторова житія преп. Өеодосія, слишкомъ незначительныхъ); затёмъ поученія напечатаны въ первомъ выпускъ издаваемыхъ г. Пономаревымъ Памятниковъ древне-русской церковно-учительной литературы.

<sup>3)</sup> См. Востокова въ Описан. Румянц. Музея, стр. 615 col. 1.

жанію какого нибудь полнаго цілаго, подобно поученіямъ Өеодора Студита, а были только, такъ сказать, отрывочнымъ и не конченнымъ нівчто, что ими не достигалась вполнів какая нибудь ціль, а главнымъ образомъ свидітельствовалось усердіе къ посильному исполненію своихъ обязанностей со стороны ихъ автора 1).

Составляють въ настоящее время предметь спора усвоявшіяся прежде преп. Осодосію Печерскому два поученія къ мірянамъ, которыя, не представляя собой его сочиненій въ настоящемъ смыслі этого слова, могуть быть принимаемы за его произведенія какъ составителя 2).

Довольно значительная часть одного поученія, которое надписывается въ спискахъ поученіемъ о казняхъ Божіихъ, посвящена рѣчи о казняхъ, посылаемыхъ свыше на земли и народы. Сказавъ и показавъ, что казни эти, именно—болѣзни, голодъ, бездождіе, нашествіе иноплеменниковъ, междуусобныя войны, посылаются Богомъ за грѣхи людей, авторъ обличаетъ въ послѣднихъ своихъ современниковъ и призываеть ихъ къ показнію. Далѣе въ поученіи слѣдують: обличеніе современникамъ автора за языческія суевѣрія и языческіе обычан, которыхъ они держались, и за всѣ непотребныя дѣла, которыми обольщалъ ихъ діаволъ; обличеніе за худое стояніе въ храмѣ съ увѣщаніемъ стоять благоговѣйно и приходить въ церковь съ очищеннымъ сердцемъ; наставленіе о соблюденіи постовъ не только тѣлесномъ, но и духовномъ; наконецъ, сильное обличеніе пребывающимъ въ пьянствѣ съ показаніемъ, какъ оно противно Богу и какъ угодно діаволу.

Въ другомъ поученіи, которое по своему содержанію также смішанно, сначала преподаются наставленія относительно того, что об'єду и всякой транез'є дв'є молитвы, что кутью уставлено святить въ честь святымъ з) и за упокой, но не во оставленіе гр'єховъ, что об'єда и ужина святить за упокой не установлено з), что въ алтарь не должно вносить ничего сн'єднаго, кром'є просфиры, ладана и св'єчи; за т'ємъ бол'є пространно говорится о л'єпомъ и честномъ сид'єніи за столомъ во время об'єда, безъ пустошныхъ словъ, безъ см'єха и кощуновъ

<sup>1)</sup> Изъ пяти полныхъ поученій преп. Өеодосія въ монахамъ четыре имѣютъ довольно ознообразное надписаніе—два о терпѣніи и о любви, одно о терпѣніи и милостынѣ и одно о терпѣніи и о смиреніи. Не увазываеть-ли это на что-нибудь?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напечатаны *преосв. Макаріем*ь тамъ же, стр. 193—200; одно изъ нихъ съ значительною вставкою еще въ Правосл. Собеседн. 1858 г., ч. 3 стр. 256.

Объясненіе сего посят въ отделе о богослуженіи.

<sup>4)</sup> Т. е. что не положено обязательныхъ и какъ бы священныхъ объдовъ и ужиновъ въ память покойниковъ.

и пр. 1), и наконецъ всего пространнъе о пъянствъ. Пьяницы ухитрялись обращать въ свою пользу благочестие. Существовалъ обычай пить на торжественных и праздничных объдах чаши Спасителя, Божіей Матери и святых празднуемых съ произнесеніемъ передъ ними тропарей <sup>2</sup>): пьяницы, желая пить какъ можно болье этихъ чашъ, утверждали, что чёмъ более говорится тропарей, темъ благочестивее. Авторъ поученія, желая положить предёлы этому благочестивому пьянству, дёлаеть указъ относительно количества чашъ на обёдахъ: «въ пиру говорить чашамъ тропарей только три-передъ началомъ объда славится Христосъ Богъ нашъ, передъ окончаніемъ прославляется Дъва Марія, рождшая Христа Бога, а третья чаша князя, а больше не велимъ; если и поемые въ церкви при трезвомъ умѣ тропари не рождають плача, то тропари, творимыя у питья, не плачь рождають. а гръхъ и муку; говорить въ пиру многіе тропари уставили не Богу, но чреву работники, желая много пить». Большую и главную часть поученія составляеть весьма сильное ув'ящаніе и обличеніе, съ которыми авторъ обращается къ тропарнымъ и безтропарнымъ пъяницамъ: «сами пытайте въ писаніи, что сказала Пресвятая Богородица св. Василію 3): «если хочешь—сказала она ему—быть моимъ любимымъ другомъ и имъть меня заступницей и скоропослушницей во всъхъ бъдахъ, откажись отъ многаго питья, а если будешь приносить молитвы пьяный, то не только не будешь услышань, но и болье разгивваешь Бога». Кто упонть другаго насильно, да постится 7 дней, а если упоенный блюеть, да постится 40 дней 1). Много объ этомъ пишется въ правилахъ, но умнымъ и сказаннаго довольно, а неумные не повърять, хотя бы имъ повъдать сказанія книгь всего міра. Если писанію не върите, имъйте въру дъламъ своимъ: когда напивающіеся до пьяна съ тропарями — одни ползають на коленахъ, не будучи въ состояніи держаться на ногахь, а другіе валяются въ каль и блюють готовые испустить духъ 5), въ ругательство и посмъхъ давъ себя и

<sup>1)</sup> Сіе по списку Правосл. Собесѣдника.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Дюканжа Glossar. Graecit. подъ словами Пачатіа и Преоßеla и Рейскіх Комментарій въ Порфирог. De ceremm. aulae Byzant. lib. II сар. 16, not. 45, у Миня въ Патр. t. 112 p. 1122.

<sup>3)</sup> Василію Новому (26 Марта), тому самому, изъ житія котораго повъсть о мытарствахъ.

<sup>4)</sup> У Кирива "да постится 40 дней упившійся", cfr Іоанна Постинка, — у Рами и П. IV, 445.

<sup>5)</sup> У преосв. Макарія "кочеть ся пересѣсти", въ Правосл. Собесѣдн. "издохнути хощуть".

хранителя души своей ангела отгнавъ отъ себя, то многіе тропари, которые они говорили надъ чашами, избавять ли отъ бѣды той самохотно бѣсящихся? Бѣсноватый страдаеть не по своей волѣ и онъ получить (за свое страданіе) царство небесное, а пьяный, страдая по собственной волѣ, добудеть себѣ вѣчную муку: священникъ, пришедъ къ бѣсноватому и сотворивъ молитву, прогонить бѣса, а къ пьяному если бы и со всей земли собрались священники, то не прогонять самовольнаго бѣса запойства злаго. И поэтому-то святые отцы положили въ уставныхъ книгахъ не каждый день говорить въ церкви тропари, а только въ нарочитые праздники».

Первая половина перваго поученія, т. е. поученія о казняхъ Божінхъ, представляеть собою заимствованіе или изъ слова Златоустаго о ведрв и о казняхъ Божінхъ, которое читается въ сборникв словъ Златоустаго, извёстномъ подъ именемъ Златоструя, или же изъ другаго греческаго, неизвъстно кому принадлежащаго и неизвъстнаго въ своемъ подлинномъ видъ, слова или вообще сочиненія 1). А вторая половина поученія заимствована изъ разныхъ древнихъ, отчасти извъстныхъ, отчасти неизвъстныхъ поученій 2). Изъ сейчасъ сказаннаго слъдуеть, что поучение не можеть быть усвояемо преп. Өеодосію Печерскому, какъ его настоящее или въ точномъ смыслъ слова сочиненіе. Но затімъ вопрось: не можеть ли оно быть усвояемо Осодосію какъ составителю, ибо къмъ нибудь оно во всякомъ случав составлено? Сейчасъ названные нами ученые отвъчають на вопросъ отрипательно, мы же съ своей стороны полагаемъ, что отвъть на вопросъ долженъ быть данъ положительный. Значительная часть нашего поученія читается въ первоначальной літописи подъ 1068-мъ годомъ въ видъ нравоучительной вставки, такъ что слъдуеть предполагать одинъ изъ двухъ случаевъ-или что летописецъ взяль изъ слова, составленнаго неизвестнымъ, или что составитель слова взялъ изъ летописи. И. И. Срезневскій, вполнъ принимаемый преосв. Антоніемъ,

¹) Половива до обличенія современниковъ за языческія суевѣрія, которое начинается словами: "Се бо не погански ли творимъ? Аще кто усрящеть чернца или черницю, то возвращаются"... См. Н. И. Срезневскаго Свѣдѣній и замѣтокъ о малоизвѣстныхъ и неизвѣстныхъ памятникахъ № XXIV, имѣющій заглавіе: "Источникъ поученія, внесеннаго въ Повѣсть временныхъ лѣтъ и приписаннаго препод. Осодосію Печерскому", и преосв. Антонія статью: "Такъ называемыя поученія Осодосія Печерскаго къ народу русскому",—во 2-мъ изданіи сборника статей: "Изъ исторіи христіанской проповѣди" стр. 282 sqq.

<sup>2)</sup> Преосв. Антоній ibid., стр. 291 fin.

находить, что должень быть предполагаемъ первый случай, изъ чего будеть слёдовать, что поученіе не можеть быть усвояемо Оеодосію. Мы со своей стороны находимъ гораздо болье въроятнымъ предполагать второй случай, изъ чего будеть слёдовать, что поученіе можеть быть усвояемо преп. Оеодосію. Что лётописець внесь въ лётопись, въ видъ нравоучительной вставки, часть поученія, это совершенно естественно и въ этомъ нёть ничего недоумъннаго. Но чтобы кто-то взяль изъ лётописи ея нравоучительную вставку и, дополнивъ ее изъ другихъ нъсколькихъ источниковъ, сдълаль изъ нея поученіе или превратиль ее въ поученіе, это представляется намъ вовсе неестественнымъ и невъроятнымъ. Но, считая возможнымъ усвоять слово преп. Оеодосію, мы вовсе не настаиваемъ на томъ, чтобы оно непремънно и было ему усвояемо. Послёднее мы считаемъ лишь не мало въроятнымъ.

Принадлежность преп. Өеодосію Печерскому втораго поученія,— о тропарныхъ чашахъ, положительно отрицается нѣкоторыми на томъ основаніи, что въ наибольшей части списковъ оно усвояется надписаніемъ св. Панкратію, что только въ надписаніи немногихъ списковъ стоитъ имя Өеодосія, который не называется Печерскимъ и отношеніе котораго къ поученію обозначено такъ, что дается видѣть въ немъ простаго переписчика поученія 1).

Въ последнемъ случай разумется то, что въ двухъ известныхъ спискахъ поученіе надписывается: «слово писано святымъ Өеодосіемъ мнихомъ» и что въ третьемъ спискъ надписывается: «поучение святаго Панкратія... списано Өеодосіемъ худымъ мнихомъ». Но чтобы на основаніи сейчась указаннаго видіть въ Осодосіи мнихів писца или переписчика поученія, съ этимъ мы вовсе не можемъ согласиться: ни у насъ, ни у кого бы то ни было писцы или переписчики не выставляли своихъ именъ въ надписаніяхъ сочиненій, которыя они переписывали, и допустить, чтобы въ нашемъ случат это было такъ, значило бы допустить то, примъровъ чего мы вовсе не знаемъ. Такимъ образомъ, несомивнно, что въ надписаніяхъ нівкоторыхъ списковъ поученія намъ называется сочинитель или составитель последняго. Но что же такое значить, что поученіе принадлежить и Осодосію мниху н св. Панкратію, которому оно усвояется наибольшею частію списковъ? Это вероятно понимать такъ, что оно составлено на основания житія св. Панкратія, именно-житія священномученика Панкратія, еш-

<sup>1)</sup> Преосвящ. Антоній, ibid. стр. 294 sqq.

скопа Тавроменійскаго, ученика ап. Петра. Къ сожальнію, мы не имъемъ подъ руками подлиннаго житія св. Панкратія ни въ греческомъ оригиналь ни въ славянскомъ переводь 1, а поэтому и не можемъ сказать: просто ли мнихъ Өеодосій извлекъ поученіе изъ житія или же только воспользовался послъднимъ при составленіи перваго какъ однимъ изъ своихъ источниковъ. Но на основаніи нъкоторыхъ указаній должно предполагать второй случай 2). Кто такой быль мнихъ Өеодосій, составившій поученіе,—преподобный ли Өеодосій Печерскій или Өеодосій Грекъ, жившій въ половинъ XII въка, о которомъ мы говорили выше и о которомъ нъсколько ниже,—въ отдъль нашихъ писателей изъ Грековъ, данныхъ для отвъта на этотъ вопросъ мы не имъемъ никакихъ, и единственное, что мы можемъ сказать здъсь, есть только то, что нътъ никакихъ препятствій усвоять его и преп. Өеодосію Печерскому 3).

Предполагая не невъроятное, что оба поученія составлены преп. Өеодосіемъ Печерскимъ, мы должны будемъ отозваться о нихъ съ большою похвалой: составленныя на основаніи чужихъ источниковъ онъ совершенно идуть къ русскому обществу, такъ что обличеніе чужими словами имъеть въ нихъ полный видъ своего собственнаго обличенія, и оба представляють собой хорошія популярно-обличительныя поученія 4).

На третьемъ мѣстѣ въ числѣ извѣстныхъ по имени писателей правоучительнаго отдѣла, принадлежащихъ къ груштѣ писателей только грамотныхъ или писателей самоучекъ, долженъ быть поставленъ Илія, архіепископъ Новгородскій.

<sup>1)</sup> На греческомъ оно доселѣ не напечатано, а въ славянскихъ рукописяхъ чрезвычайно рѣдко (какъ апокрифически—баснословное и отреченное).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Житіе Панкратія, неизв'єстно когда написанное, во всякомъ случать было въ рукахъ у преп. Өеодора Студита въ началт IX в'єка, см. *Lambec*. VIII, 204, а въ поученіи есть ссылки на житіе Василія Новаго, который жилъ въ первой половинт X в'єка.

<sup>3)</sup> Вопросъ будеть ремонь не въ пользу Осодосія Печерскаго въ томъ случать, если будеть добазано, что въ его время еще не было переведено на славянскій языкъ житіє Василія Новаго и следовательно — что онъ еще не могь читать его.—Въ одномъ спискъ XVI в. поученіе найдено Срезневскимъ съ именемъ Василія Великаго,—Свёденій и заметокъ № 1.VIII.

<sup>4)</sup> Преп. Өеодосію усволется еще рукописями и новыми изслёдователями посланіе въ вел. кн. Изяславу Ярославичу о вёрё варяжской или латинской. Но по нашему рёшительному мнёнію оно принадлежить Өеодосію не Печерскому, а значительно позднёйшему, и писано не къ Изяславу, а къ другому князю, см. ниже въ писателяхъ изъ Грековъ.

Выше мы сказали о не давно найденномъ поучении архіепискова Иліи, которое было предложено имъ священникамъ своей епархіи въ первое сборное воскресеніе посл'я занятія имъ каеедры епископсьой. Поученіе это, съ одной стороны или отчасти, представляетъ изъ себя памятникъ каноническій, какъ бы епископскій административнаго содержанія указъ, такъ какъ архіепископъ преподаеть въ немъ священникамъ наставленія относительно должнаго и желательнаго ихъ поведенія въ разныхъ случаяхъ ихъ священнической практики; а съ другой стороны или отчасти-поучение есть въ собственномъ смысль поучение, долженствующее быть относимо какъ таковое къ отдълу памятниковъ письменности нравоучительному, поелику архіепископъ обращается въ немъ съ увъщаніями къ священникамъ о доброй хрнстіанской и пастырской жизни. Въ качествъ поученія въ собственномъ смыслѣ имѣя быть относимо къ произведеніямъ литературнымъ в будучи оцъниваемо какъ таковое, поучение несомнънно свидътельствуеть о природномъ ораторскомъ талантв автора. Въ своихъ нравственных увъщаніях въ священникам архіепископ очень краток. потому что иначе очень длиннымь вышло бы поучение, и безъ того значительно длинное: но языкъ его краткихъ увъщаній есть складнопростой и живой, любящій драматическо-діалогическую форму, — языкъ. который несомнённо свидётельствуеть объ его способности къ слаганію настоящихъ поученій.

Оканчивая поученіе, архіепископъ просить у священниковъ прощенія въ томъ, что малое слово изрекъ имъ и въ оправданіе свое говорить: «но вы сами въдаете, оже азъ не который книжникъ», т. е. вы сами знаете, что я не Богь въсть какой книжникъ. Если архіепископъ разумъеть не одну книжную начитанность, о которой мы ничего не можемъ сказать, но и свою способность слагать поученія, то онъ такъ отзывается о себъ по скромности.

Архіепископъ Илія занималь канедру Новгородскую въ продолженіе 21-го года; слёдовательно, въ продолженіе его правленія тіже 21 разъ было или повторялось и сборное воскресеніе. Можно в въроятно думать, что при своей способности къ учительству архіепископъ не ограничился однимъ только поученіемъ, сказаннымъ въ первое сборное воскресеніе своего пребыванія на канедрів и что если не слагаль ихъ каждый годъ: то по крайней мітрів и еще сложиль нібсколько. А поэтому можно иміть надежду, что эти другія нібсколькія сборскія или сборно-воскресныя его поученія когда нибудь и будуть въ томъ иль другомъ числів найдены. Равнымъ образомъ, не не-

возможно думать, что, имъя таланть къ слаганію поученів, онъ и вообще до некоторой степени занимался ихъ слаганіемъ, такъ что и здъсь не совершенно неосновательна соотвътственная надежда на будущее.

Въ рукописяхъ нашихъ усвояется одно краткое поучение митр. Иларіону. Поученіе надписывается или словомъ святаго Иларіона, митрополита Кіевскаго, или поученіемъ святаго Иларіона о пользѣ душевной ко всемъ православнымъ христіанамъ и, начинаясь словами: «Потщимся, братіе и сестры, къ въчньй жизни свътльй, юже намъ Господь, по своей милости, туне даеть, а сея временныя и скверныя, аки змінныхъ ядовитыхъ устенъ, бітаемъ и не прикасаемся къ ней», содержить рядь увъщаній ділать сейчась указанное і).

Но мы весьма сомнъваемся, чтобы поучение дъйствительно принадлежало митр. Иларіону. Будучи достаточно складнымъ и вообще въ литературномъ отношении удовлетворительнымъ, оно тъмъ не менъе нисколько и ничъмъ не даеть видъть въ своемъ авторъ того блестящаго оратора, какимъ быль митр. Иларіонъ. Если будемъ смотръть на поученіе, какъ на дъйствительное поученіе, произнесенное въ церкви, то возникнеть совершенно недоуменный вопросъ: что значить, что Иларіонъ, хотевъ писать поученія, ограничиль свою деятельность въ семъ случав и всего однимъ поученіемъ? А что бы поученіе было написано по какому нибудь особенному случаю, которымъ можно было бы объяснять появление на свёть единственного поучения, этого въ немъ вовсе не дается знать. Но совершенно ясно изъ поученія, что оно не дъйствительное поучение, произнесенное въ церкви, а нравоучительная статья, написанная для чтенія. Если же это такъ, то предполагать, чтобы митр. Иларіонъ хотель написать подобныхъ малыхъ разм'вровъ и подобной легкости въ отношеніи къ содержанію нравоучительную статью для чтенія значило бы допускать, что онъ имъль охоту написать ученическое упражнение. В роятно, что поучение принадлежить какому нибудь Иларіону греческому и что митр. Иларіону оно усвоено однимъ изъ нашихъ старыхъ неудачныхъ библіографовъ.

Выше мы сказали, что весьма наклонны вместь съ Шевыревымъ усвоять преп. Аврамію Смоленскому «Слово о небесныхъ силахъ и чего ради созданъ бысть человъкъ и о исходъ души». Въ одной изъ Волоколамскихъ рукописей (№ 576, л. 101) слово усвояется преподобному отцу Авраамію; а основаніемъ видёть въ преп. Аврааміи Аврамія

<sup>1)</sup> Напечатано въ Прибавленіяхъ къ твореніямъ святыхъ отцевъ, ч. П, стр. 293.

Смоленскаго служить для насъ то, что последній, будучи проповыникомъ покаянія, занимался мытарствами, которымъ посвящена полвина нашего слова, и приказалъ написать икону съ ихъ изображеніемъ (житіе).

Неизвъстному Кириллу, въ которомъ не должно видътъ Туровскаго, какъ мы также указывали выше, усвояется «Слово въ 1-ю недълю поста, поученіе на сборъ». Слово, какъ будто очень нехудое или даже и совсъмъ очень хорошее, состоить изъ двухъ частей: въ первой части—о постъ, именно—объ его важности и въ чемъ онь долженъ состоять, чтобы быть истиннымъ постомъ; во второй части передается исторія совершаемаго въ первую недълю празднества православія 1).

Слишкомъ не многочисленны извёстные въ настоящее время по именамъ домонгольскіе писатели словъ и поученій въ собственномъ в несобственномъ смыслъ. Но очень возможно, что были и другіе, подобные Кириллу Туровскому, исключительные ораторы, т. е. ораторы, получившіе такъ же, какъ и онъ, настоящее образованіе; во всяком случав несомненно, что были и еще другіе кроме указанных в неисклочительные слагатели словъ и поученій съ образованіемъ, состоявших изъ одной грамотности <sup>2</sup>). Мы сказали выше, что число этихъ послѣднихъ не должно быть представляемо слишкомъ большимъ, такъ какъ писательство въ настоящемъ родъ, о которомъ говоримъ, есть вещь весьма трудная для человвка только грамотнаго. Полагаемъ однако, что къ сказанному должна быть сделана оговорка. Слагателей словь и поученій сколько-нибудь самостоятельныхъ, сколько-нибудь такихъ, которые бы имъли дъйствительное право и претензію на имя сочинтелей, нъть сомивнія, было немного. Но затьмь оставался еще особый родъ сочинительства — компиляція, нікоторая переділка словь

<sup>1)</sup> Содержаніе слова подробно издагается въ стать А. В. Горскою: .0 древнихъ словахъ на святую четыредесятницу", напеч. въ XVII части Прв-бавда. къ творр. свяв. отщ. стр. 45). Между обличеніями читается весьма замічательное (какъ указалъ А. В.): "Вижу бо многи бьюща дружину свою (ближних своихъ) изъ беззаконьныхъ накладовъ (ростовъ, процентовъ), дондеже продалятся поганымъ. Окаянне! Кого еси вогналъ въ поганьство мала ради прибытка? Такого же человъка, паче же христіанина"...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мы раздѣзяемъ писателей нравоучительнаго отдѣза на двѣ категорін—на получившихъ настоящее образованіе и на неполучившихъ его. Подозрѣваемъ, что при бо́льшей разработкѣ памятниковъ они будутъ еще раздѣлены на писателей изъ свѣтскихъ и что между тѣми и другими окажется значительное различіе.

греческихъ или составление новыхъ словъ посредствомъ выбора изъ нихъ, съ небольшимъ въ томъ и другомъ случав прибавлениемъ собственнаго авторства. Думаемъ, что количество этого особаго рода сочинителей должно быть предполагаемо наоборотъ болве или менве значительнымъ.

Изъ безъименныхъ или принадлежащихъ неизвъстнымъ авторамъ словъ и поученій въ настоящее время извъстны изъ періода до-монгольскаго или съ въроятностію къ нему относятся:

- 1. Слово въ субботу сыропустную, (егда) память творимъ святыхъ отецъ. Послѣ исчисленія прославленныхъ подвижниками мѣстъ Египта, Спріи и Греціи авторъ называеть «и новопросіявшую на Руси Печеру». Послѣ святыхъ греческихъ прославляетъ Антонія, начальника блаженному житію въ Руси, наченшаго великую Лавру, и Өеодосія, по немъ ее создавшаго, и ублажаетъ съ мучениками князя-инока Игоря Олеговича, невинно убитаго Кіевлянами въ 1147-мъ г. Въ заключеніе авторъ обращается съ краткимъ и не особенно хитрымъ нравственнымъ увѣщаніемъ къ князьямъ, княгинямъ и къ убогимъ или вообще ко всѣмъ ¹).
- 2. Слово въ недълю всъхъ святыхъ, въ которомъ Русская земля называется новопросвъщенною и въ которомъ прославляются русскіе святые—мученики Борисъ и Глъбъ и святый игуменъ Печерный Өеодосій, русскихъ черноризецъ старъйшина <sup>2</sup>).
- 3. Слово похвальное св. Клименту Римскому, сказанное по случаю обновленія неизв'єстнымъ княземъ и въ неизв'єстномъ году Кієвской Десятинной церкви, въ которой находились мощи святаго, принесенныя Владимиромъ изъ Корсуни. Сколько можемъ судить по изв'єстному намъ, не особенно большому, отрывку, слово очень хорошее и очень ораторское, дающее подозр'євать въ автор'є настоящаго оратора, въ род'є Кирилла Туровскаго 3).

¹) Румянцевск. Сборникъ № 406 л. 22, у Восток. стр. 611 соl. Слово принадлежить какъ будто епископу, ибо авторъ обращается къ слушателямъ или читателямъ: "молю вы, людіе мои, стадо Христово... сего глаголю вамъ сыномъ свониъ". Но, по всей вѣроятности, оно не принадлежитъ митрополиту Клименту Смолятичу, которому усвояеть его преосв. Филаретъ (Обзора § 30), ибо о Кіевлянахъ говорится какъ о постороннихъ и имъ угрожается за ихъ поступокъ съ Игоремъ вѣчными муками, а этого послѣдняго Климентъ вовсе не желалъ прославлять какъ мученика (хотя по своему сану и возбранялъ убивать его), см. Ипатск. лѣт. подъ 1147 г., 2-го изд. стр. 249 fin..

<sup>2)</sup> Въ томъ же Румянц. Сборн. № 406, л. 245 об., у Восток. стр. 620 col. 2.

<sup>\*)</sup> См. о семъ словъ у преосв. Макарія въ Исторіи, ч. 3, изд. 2 стр. 215 sqq.

- 4. Поученіе на день памяти святых в мучеников в Бориса и Глеба, говоренное, какъ кажется, въ Чернигов в или одномъ изъ городовъ Черниговской области, относящееся ко второй половин XII в. и состоящее изъ довольно краткаго, но резкаго, обличенія князьямъ за ихъ междоусобія и за непокореніе младшихъ между ними старпимъ 1). Произведеніе рядоваго грамотника, не блистающаго краснор в чість, но надёленнаго особою ревностію.
- 5. Съ большою въроятностію относять къ періоду до-монгольскому 12 словъ на Господскіе праздники съ предпразнствами, которыя, представляя изъ себя одно цълое и, по всей въроятности, принадлежа перу одного автора, читаются въ нъкоторыхъ древнихъ Прологахъ. Слова суть весьма краткія и простыя поученія, которыя отчасти говорять о значеніи праздниковъ, отчасти предлагаютъ нравоученіе слушателямъ, заимствованное отъ сего значенія <sup>2</sup>).
- 6. Съ неменьшею въроятностію относять къ тому же періоду 8 словъ на недъли Постной Тріоди, начиная съ недъли мытаря и фарисея и кончая пятой недълей великаго поста. Слова эти, подобно предшествующимъ, представляють собою простыя поученія, но не весьма краткія, а довольно значительныя по объему, отчасти самостоятельно, отчасти на основаніи отцовъ хорошо составленныя и хорошо отдъланныя и вообще въ своемъ родъ принадлежащія къ памятникамъ нашей литературы вовсе не худымъ и вовсе не послъднимъ 3).

<sup>1)</sup> О словъ этомъ и выдержки изъ него въ Москвитянинъ 1843 г. ч. VI стр. 413 и въ Изслъдованіяхъ, замѣчаніяхъ и лекціяхъ о Русской исторіи Погодина, т. VII стр. 406; сполна и по тремъ спискамъ,—по каждому особо, подъ заглавіемъ: "Слово похвальное на перенесеніе мощей свв. Бориса и Глѣба", напечатано г. Лопаревымъ въ Памятникахъ древней письменности, № ХСVIII, 1894. Хотя слово и написано такъ, что какъ будто говорено было въ церкви: "еюже днесь убіеніз празднуемъ", но мы полагаемъ, что на самомъ дѣлѣ оно написано для чтенія, з не было говорено. Слово обращается къ самимъ обличаемымъ князейвъ лицо и съ безперемонной рѣзкостью едва ли бы рѣшился какой проповѣдникъ. Что слово написано въ Черниговѣ или Черниговской области, слѣдуетъ заключать изъ того, что берутся примъры изъ исторіи Черниговскаго княженія.

<sup>2)</sup> О сихъ словахъ см. преосв. *Макарія* Исторіи т. 3, пзд. 2 стр. 211 sqq. На праздники семь словъ, пменно—на Рождество Богородицы, Воздвиженіе Креста, Покровъ Богородицы, Зачатіе Богородицы, Рождество Христово, Крещеніе и Срѣтеніе; на предпразнства пять — двухъ первыхъ и трехъ послѣднихъ праздниковъ. Если будетъ доказано, что праздникъ Покрова установленъ уже послѣ нашествія Монголовъ, то, конечно, вмѣстѣ съ симъ нужно будетъ перемѣнить миѣніе и о времени появленія словъ.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) О сихъ словахъ см. въ Прибавленіяхъ къ Твореніямъ свв. Отцевъ, ч. XVII,

Выше мы сказали, что единственный предметь, который послъ имъвшихся въ славянскомъ переводъ греческихъ нравоучительныхъ словъ и спеціальныхъ нравоучительныхъ сочиненій, дъйствительно тре-

статью повойнаго *А. В. Горскаю*: О древних словах на святую Четыредесятницу. Напечатаны г. *Пономаревым* въ третьемъ выпуск Памятниковъ древне-русской церковно-учительной литературы.

Преосвящ. Макарій усвояеть мниху Іакову, о которомъ мы говорили выше какъ объ авторъ Похвалы Владимиру и сказанія о Борисъ и Гльбъ, читаемое въ двукъ рукописякъ Румянцевскаго Музея (ХХ 233 и 234) посланіе черица Іакова въ Божію слузів Димитрію, который въ одномъ изъ списковъ называется великимъ княземъ и котораго онъ — преосв. Макарій считаеть за Изяслава Ярославича (Исторіи т. 2, изд. 2 стр. 156, самое посланіе напечатано ibid. стр. 339). Что посланіе по языку очень древнее, это ясно, хотя и нельзя рішить, періода домонгольскаго или последующаго времени. Чтобы посланіе писано было въ внязю, признаковъ этого въ немъ нъть и скоръе есть основание думать противное. Что посланіе принадлежить мниху Іакову, хотя писано и не къ Изяславу Ярославичу, полагать это можно, но утверждать положительно пока н'ыть никакихъ основаній. Чернець Іаковъ написаль къ Божію слузь Димитрію свое посланіе въ отвыть на посланіе сего последняго, въ которомъ этоть смиренно и жалостно просиль прощенія за какое-то нанесенное ему-Іакову оскорбленіе. Подавая прощеніе, Іаковъ увъщеваеть Димитрія воздерживаться оть запойства, оть блуда, при чемъ говорить о льсти блудниць и вообще женщинь, и оть граха чрезъестественнаго, учить терпънію, любви въ ближнимъ и ко врагамъ и милости, напоминаеть о неизвъстности часа смертнаго, объ ожидающемъ насъ судъ и огненномъ искушении нашихъ дълъ.-Преосвящ. Филареть относить къ періоду домонгольскому и усвояеть митрополиту Кириллу 1-му (Обзоръ, § 48) нравоучительную статью, надписанную: "На поученіе ко всемъ крестьянамъ" и читаемую въ Златой Чепи XIV в. Троицкой Лавры (напечатана въ Москвитянинъ 1851 г., кн. 2 стрр. 119-134). Но въ другихъ списнахъ статья эта въ несколько сокращенномъ виде, а вменно-безъ своей последней трети, усвояется владык Сарскому Матовю, котораго и считаеть действительнымъ ея авторомъ преосв. Макарій (Исторін т. V, стрр. 161 fin. и 414 sqq). Мы съ своей стороны склониемся къ тому, чтобы относить статью къ періоду домонгольскому. Во-первыхъ, авторъ, говоря о монахахъ, что одного мы видимъ дълающаго то-то, другаго то-то, пишегь: "другаго же (видимъ) работающа акы полонена", т. е. другаго видимъ работающаго (хозяйственныя работы) какъ раба-плънника. Но рабы плънники могли быть въ періодъ домонгольскій, когда Русскіе вели непрестанныя войны съ Половцами и множество ихъ пленили; после же имъ не откуда было браться. Во-вторыхъ, авторъ, имъвъ случаи говорить объ игъ Монгольскомъ (напр. въ главъ о князъхъ), ни единымъ словомъ не намекаетъ на него. Почему преосв. Филареть усвояеть статью митр. Кириллу, мы рашительно не понимаемъ: въ ней нътъ совершенно никакого намека и указанія, чтобы она принадзежала митрополиту или епископу. Что касается до владыки Сарскаго Матебя, то она могла быть усвоена ему или потому, что онъ адресоваль ее въ видъ посланія къ своей паствѣ, или просто по какому-нибудь случайному недоразумѣнію-Статья сравнительно очень общирная и представляеть собой цёлое сочиненіе; она

бовалъ со стороны русскихъ учителей ихъ собственныхъ поученій это — остатки язычества и языческихъ суевърій среди русскихъ христіанъ. Но сихъ-то поученій, дъйствительно и особенно нужныхъ,

есть вакъ бы краткая система всего нравственнаго богословія, со включеніемь отчасти и мудрости житейской и добраго гражданства, --есть какъ бы русскій Соломонъ и Сирахъ и первообразъ Домостроя. После вступленія, въ которомъ говорится о въръ и о любви, статья раздъляется на 17 главъ, названныхъ словами, именио: о пость, о сосыдых (которых не обижать), о епископь (чтить), о князых (покоряться и върно служить), о друзьяхь, о страхъ (Божіемь), о челяди, о женьнъй смерти (о смерти первой жены и о томъ, чтобы второй женъ не давать въ обилу дътей первой), о волхвахъ, о тайнъ (быть съ нею осторожну), о снъхъ (которымъ не върить), о смиреніи, о храборствъ (воиновъ на войнъ), о рабъхъ, о молитвъ. Читаемое въ словь или главь о храборствь: "смну! егда на рать со княземъ идеши, и ты со храбрыми напереди взди, да и роду своему чести добудеши и собъ добро ния" и пр. и нъкоторое другое заставляеть видъть въ авторъ не только не митрополита и не епископа, но и вообще лицо не духовное, а мірянина — новаго Даніила Заточеника, только им'єющаго надъ настоящимъ решительное превосходство въ авторскомъ отношени.--Въ той же Златой Чени читается: "Слово некоего отца къ сыну своему" (напечатано въ Москвитянинъ вслъдъ за предшествующей статьей и Срезневскимъ въ Древнихъ памятникахъ письма и языка), и такъ какъ оно находится въ Святославовомъ Изборникъ (мнимо—) 1076-го года: то должно быть относимо если не къ 1076-му году, который на Сборникъ, по всей въроятности, составляеть поддълку, го во всякомъ случав къ періоду домонгольскому (о Сборникъ см. ниже въ Библіографія). Слово представляеть собою духовное завѣщаніе или душевную грамоту вѣкоего отца своему сыну и содержить рядь наставленій и увъщаній жить благочестиво; въ наставленіяхъ нёть ничего особенно замёчательнаго, но по своимъ литературнымъ достоинствамъ слово принадлежить къ числу произведеній далеко не худыхъ,-написано замѣчательно складно и вмѣсть замѣчательно остроумно (только ве можемъ при этомъ сказать, насколько оно есть произведение самостоятельное, а не простой выборъ, что при оцънкъ произведеній подобнаго рода есть главный вопросъ). - Едва ли не должно быть относимо къ періоду домонгольскому Слово Іоанна Златоустаго (т. е. именемъ Златоустаго надписанное), обращенное къ тъмъ, которые только слытьемъ суть крестьяни и обличающее вообще плохое христіанство, а преимущественно скоморошество и бъсовскія игры (напечатано Тихоправовымь въ Літописяхъ Русской дитературы и древностей, т. IV, смісн стр. 1 10) ибо въ словъ этомъ "бесъда" употребляется въ своемъ весьма древнемъ значеніп городской площади.—Знаемъ по указаніямъ "Слово о любви Климово" (Срезневск. Древин. памм.), но принадлежить ли оно митрополиту Клименту Смолятичу, это составляеть для насъ вопросъ. — Извъстно поученіе, "гръшнаго Георгія черноризца Зарубскія пещеры", писанное къ одному духовному сыну и очень можеть быть принадлежащее періоду домонгольскому (Записокъ Академін Наукъ т. VII, кн. II, стр. 160); оно замічательно не какъ памятникъ духовной литературы, а во-первыхъ — темъ, что писано не книжнымъ, а говорнымъ языкомъ (думаемъ, что въ этомъ отношеніи оно даже несьма замічательно), а во-вторыхъ тімь, что какъ будто указываеть некоторыя черты нравовь, къ речи о чемь возвратимся много

какъ кажется, и писано было всего менте. Въ настоящее время ихъ извъстно отъ стараго времени и всего три, а къ періоду до-монгольскому можеть быть относимо одно. Поученіе это, надписанное: «Словонтькоего христолюбца и ревнителя по правой втрть», во-первыхъ, указываеть, какъ двоевтрно живущіе христіане продолжають втровать въ Перуна, Хорса, Мокопть и прочихъ языческихъ боговъ, принося имътребы и совершая имъ моленья, во-вторыхъ—обличаеть поповъ и людей книжныхъ, которые или сами то же дтлають или по крайней мтрть не возбраняють дтлающимъ и увтщеваеть ттт или по крайней мтрть не возбраняють дтлающимъ и увтщеваеть ттт и другихъ учить людей на добро, въ-третьихъ—обличаетъ бтовскія игры, «еже есть пласаніе, гуденіе, птсни мірскія» 1). Авторъ поученія, не особенно пространнаго, обличаеть и наставляеть не столько собственными ртчами, сколько самимъ Словомъ Божіимъ и преимущественно учителемъ христіанъ изъ язычниковъ апостоломъ Павломъ 2).

послѣ. — Покойный А. В. Горскій въ своемъ Описаніи Сунодальныхъ рукописей (вмѣстѣ съ К. И. Невоструевымъ) указываетъ нѣсколько древнихъ русскихъ поученій: № 231 л. 257 об., № 321 л. 157 об. sqq.

¹) По двумъ списвамъ напечатано Тихоправовимъ въ Лѣтописяхъ Русской литературы и древностей, т. IV, Смѣсь, стр. 87 sqq, перепечатано Пономаревымъ въ третьемъ выпускѣ Памятниковъ древне-русской древне-учительной литературы. Лучшій списовъ въ Златой Чѣпи Троицкой Лавры № 11. Возбуждаетъ недоумѣніе начало слова: "Яко Илія Өезвитянинъ, заклавый іерея и жерцѣ идольскія числомъ яко до три сотъ и рече: ревнуя поревновахъ по Господѣ Бозѣ моемъ Вседержители, тако и съи (сей) не мога терпѣти христіанъ двоевѣрно живущихъ"... Кто этотъ "сей", на котораго указываетъ авторъ, если только тутъ говорить онъ, а не позднѣйшій кто-нибудь, у кого не внопадъ почесалась рука сдѣлать поправку?

<sup>2)</sup> Между мъстами изъ котораго читается и сіе апокрифическое: "Павель рече: видъхъ облакъ кровавъ, распростертъ надъ всъмъ міромъ и вопросихъ глаголя: Господи: что се есть, и рече ми: се есть молитва человъческа, смъщена съ беззаконіемъ".

Другія поученія: 1) Слово святаго отца нашего Ісанна Златоустаго, архієпископа Константина града, о томъ, како первое поганіи вѣровали въ илолы и требы имъ клали и именами имъ нарекали, яже и нынѣ мнози тако творять, и въ крестьянствѣ суще, а не вѣдаютъ, что есть крестьянствю. Нач.: Апостоль Павелъ рече, имже разумѣвше Бога (напечатано Тихоправовымъ тамъ же стр. 107, перепечатано Попомаревымъ тамъ же). Думаемъ, что это слово есть переводъ съ греческаго и что въ немъ русскаго только вставка: "А друзіи Перуну, Хорсу, Виламъ—забывше Бога, сотворившаго небо и землю, моря, рѣки и источники", въ которой весьма кратко обличаются или собственно просто указываются моленія и жертвы двоевѣрныхъ Русскихъ богамъ языческимъ и суевѣрныя дѣйствія. 2) Слово святаго Григорія изобрѣтено въ толцѣхъ (т. е. найдено въ сборникѣ словъ Григорія, въ которомъ слова сопровождаются толкованіемъ?), о томъ, како первое погани суще

Въ заключение нравоучительнаго отдела мы должны сказать о сочиненіи, которое содержить въ себ'в нравоученія христіанскія вибст'в съ житейскими и которое принадлежить лицу не духовному, а свътскому, и исключительному по своему положенію, это — о «Поученів» дътямъ вел. кн. Владимира Всеволодовича Мономаха. Свое поученіе, адресованное детямъ, Владимиръ Мономахъ написалъ не только какъ частную записку или, выражаясь его собственнымъ языкомъ, «грамотицю», для этихъ последнихъ, но и какъ письменное произведеніе, назначенное для чтенія всёхъ, ибо не одинъ разъ говорить въ немъ: «да дъти мои или инъ кто услышить (прочтеть) сю грамотицю» (въ началь и въ конць поученія)... Поученіе Мономаха называють духовной грамотой и завъщаниемъ; но это не должно понимать въ томъ смысль, чтобы оно представляло собою грамоту или завъщание, писанное передъ смертью. Оно есть небольшое литературное упражнение нравоучительнаго содержанія, — πονημάτιον, говоря погречески, написанное въ часы досуга: одинъ разъ Владимиръ держаль изъ Кіева или вообще съ юга длинный путь въ Ростовъ; сидя въ саняхъ (въ повозкъ), онъ и употребилъ свободное время на то, чтобы сложить свою «грамотицю» (Она пом'вщена въ Лаврентьевской л'етописи подъ 1096-мъ г. и надписана: «Поученье», —2 изд. стр. 232 sqq) 1. Относительно литературнаго достоинства небольшое упражнение князи, будучи исключительнымъ и единственнымъ, какъ таковое, не представляеть чего-

языци кланялись идоломъ и требы имъ клали, то и нынѣ творять (у Тихоправова тамъ же стр. 96, у Попомарева тамъ же). Слово это представляеть собой передълку части слова Григорія Богослова на Богоявленіе: "Паки Інсусъ мой, паки таинство". Въ отношеніи въ "Словеньскому языку" въ немъ то же, что въ предъидущемъ. Отчасти еще принадлежить сюда Слово Ісаія пророка, истолковано святымъ Іоанномъ Златоустомъ: о постовляющихъ вторую транезу роду и рожаницамъ (Волоколл. ркпп. № 435 л. 203 и № 521 л. 242, Сунодд. ркпп. по Описан. Горхъ. и Невостр. № 231 л. 195 об.), въ заглавіи котораго слова: о поставляющихъ и пр. суть позднѣйшая добавка или переправка вмѣсто чего-нибудь стоявшаго другаго, которое представляеть собой постишное толкованіе неизвѣстнаго на Исаіи гл. 65 ст. 8 и слѣдд. и въ которомъ по мѣстамъ сдѣланы краткія приписки о родѣ и рожаницахъ (иже служатъ Богу и волю его творять, а не роду и рожаницамъ, кумиромъ суетнымъ..., забывающе гору святую Мою и готовающе трапезу роду и рожаницамъ и т. д.).

<sup>1)</sup> Едва ли впрочемъ должно (и станеть кто-нибудь) думать, чтобы Владимиръ написалъ или набросалъ свое "поученіе" на дорогѣ, да такъ его и оставилъ: послѣ, конечно, онъ исправляль его, какъ слѣдуеть. Если же онъ выдаетъ его за произведеніе исключительно дорожное, то ясная цѣль этого — расположить читателя быть снисходительнымъ къ его недостаткамъ.

нибудь особенно зам'вчательнаго, хотя и показываеть, что онъ могь бы быть хорошимъ писателемъ (въ ряду другихъ, т. е. въ тогдашнемъ смыслъ), если бы посвятиль себя дълу писательства нарочито: онопредставляеть собою, такъ сказать, литературное «нѣчто», состоящее изъ нъсколькихъ частныхъ «нъчто», набросанныхъ съ совершенною свободою въ отношеніи къ связи. Послі предваренія о ціли написанія грамотицы, оть котораго, къ сожальнію, сохранился только небольшой конець, не дающій возможности съ уверенностію гадать о томъ, что именно было въ немъ сказано, и после увещанія къ детямъ и всемъ читающимъ: кому люба будеть грамотица не только читать ее, но и поступать по ней, а кто найдеть ее «безлъпицей» (несъладнымъ писаніемъ) «не поохритатися» (не браниться), такъ какъ написана во время пути, Владимиръ вспоминаетъ, какъ одинъ разъ. братья звали его на Ростиславичей (Галичскихъ), какъ онъ отказался, не желая переступать крестнаго цёлованія, и какъ начавъ гадать по Псалтыри (какія слова вынутся при случайномъ раскрытіи книги) вынулъ: вскую печалуеши, душе, вскую смущаеши мя... Тогда-говоритъ онъ-я выписаль изъ Исалтыри изреченія, которыя мив особенно нравятся («собрахъ словца си любая и складохъ по ряду»), —и эти пзреченія, содержащія въ себ'я какъ бы краткій нравственный катихизись, и предлагаеть онъ въ началъ своего писанія. Затьмъ, онъ приводить наставленія Василія Великаго юношамъ, именно — наставленія, преподанныя Василіемъ Великимъ въ Антіохіи ученикамъ Ливанія, по просьбъ этого послъдняго, которыя читаются въ житіи Василія Великаго, усвояемомъ Амфилохію Иконійскому і). Послі этого слідуеть воззваніе къ Божіей Матери, чтобы она отняла оть убогаго сердца гордость и буесть и возношение суетою міра сего, за которымъ рядъ наставленій относительно того, чтобы въ пустошнёмъ житьи семъ быть благочестія дёлателемъ, и ув'єщанія очищать себя отъ всякія скверны плотскія и духовныя постомъ и покаяньемъ. Далве-восхваленіе премилостиваго человъколюбія Божія, дающаго намъ избыть гръховъ «ма-

¹) Житіе Василія В., усвояемое Амфилохію Иконійскому, мы нивемъ подъруками въ фундамент. ркп. Моск. Д. Акад. № 210,—наши наставленія въ ркп. на л. 248. Въ отдельномъ виде оне читаются: въ Просветителе преп. Іосифа Волоколамскаго (если не ошибаются те, у кого беремъ указаніе), въ Домостров и въ предисловіи къ грамматике, напечатанной въ Москве въ 1647—48 г.; некоторая выписка изъ нихъ въ поученіи "св. Василія, како подобаетъ человеку быти", читаемомъ въ Святославовомъ Изборнике 1076 г. У Мономаха сначала несколько безъ смысла, потому что после словь: "души чисты" пропущено слово: "имети", и затемъ вмёсто: "слово Господне" нужно: "слово благочинно".

лымъ дъломъ» (не великими трудами)-покаяніемъ, слезами и молитвою, и похвала или такъ сказать — хвалебное пъніе, по образу и въ духв Исалмопвида, «великихъ чудесъ и добротъ Божінхъ, устроенныхъ на семъ свътъ, т. е. премудрости Божіей и Его благости, явленныхъ въ устроеніи міра 1). Сейчасъ переданное можеть быть названо первой половиной поученія. Далье сльдують — во-первыхь, прямыя наставленія дётямъ; во-вторыхъ, річи о самомъ себів. «И се, начинаеть князь первыя, -- отъ худаго безумья моего (дети моя) наказанье (вамъ), аще не всего пріимете, то половину», и затёмъ преподаеть наставленія: со слезами каяться о грѣхахъ, находясь въ церкви и отходя ко сну; никогда не ложиться спать безъ предварительной молитвы; и находясь въ пути, «на кони вздяче», всегда имъть въ умъ молитву; всего болве не забывать и по силв кормить убогихъ, помогать сиротамъ и защищать вдовицъ; ни праваго ни виноватаго не предавать смерти; безъ нужды не клясться и не цёловать креста, а давши клятву, строго соблюдать ее; оть опископовъ, священниковъ и монаховъ не устраняться, но по силь любить и снабдывать ихъ; всего болье не имъть гордости въ умъ и въ сердцъ, помня, что мы смертны — сегодня живы, а завтра въ гробу; на богатства смотреть, какъ на нечто порученное намъ на мало дней и не хоронить ихъ въ землъ, «то (бо) есть великь грёхь»; старыхь почитать какь отцовь, молодыхь какь -братьевъ; въ дому своемъ не лениться самимъ смотреть за всемъ, не полагаясь ни на тіуна ни на отрока, точно такъ же и на войнъ, не полагаясь на воеводъ; блюстись лжи, пьянства и блуда; ходя въ походы, не давать своей свить и прислугь грабить и обижать жителей; приходящихъ чужихъ людей, простыхъ и знатныхъ, и пословъ принимать съ подобающею честью, потому что они разносять добрую славу по всёмъ землямъ; больныхъ посёщать, мертвецовъ провожать, никакого встречнаго человека не оставлять безъ приветливаго и добраго слова; женъ своихъ любить, но не давать имъ надъ собой власти; «егоже умъючи доброго» не забывать, а «егоже не умъючи», учиться; лёность есть мать всему, не должно лёниться ни на что доброе и особенно ходить въ церковь; «да не застанетъ васъ солнце на постели... заутреннюю отдавше Богови хвалу, и потомъ солнцю восходящю, узрѣвше солнце, прославити Бога съ радостью ... и тогда при-

<sup>1)</sup> Непонятное слово "прей" до сихъ поръ существуеть у Малороссовъ въ-формѣ "вырій" и значить теплыя страны, куда улетають птицы на зиму. Есть греческое ἠρ (сокращ. изъ €αρ), єїαρ—весна?

ниматься за дёла; думать съ дружиной, творить судь, ёхать на лови или на прогулку; (послъ объда) спать: «спанье есть отъ Бога присужено полудне, отъ чинъ бо (въ то время) почиваеть и звёрь и птица и человеци». После этихъ наставленій князь переходить къ самому себъ: «а се вы повъдаю, дъти моя, трудъ свой, оже ся есмь тружалъ, пути двя и ловы 13 леть, т. е. военные походы и выезды на ловь дикихъ звёрей (туровъ, лосей, вепрей, медвёдей, дикихъ коней), которые по опасности, съ ними сопряженной, представляли своего рода военные походы,-и затемъ перечисляеть свои походы и разсказываетъ объ опасностяхъ, которымъ подвергался на охотахъ. Цель этихъ разсказовъ о самомъ себъ-та, чтобы, вмъсть съ естественнымъ каждому человъку желаніемъ увъковъчить память о своихъ дълахъ и трудахъ (автобіографія), возбудить въ детяхъ соревнованіе. Делая выводъ изъ разсказовъ, князь увъщеваеть дътей быть всегда мужественными и не бояться смерти ни на рати ни отъ звърей, ибо — говорить — гдв умереть намъ, то назначено Богомъ, и отъ назначеннаго не избавять никакая помощь и никакія предосторожности. Заключается грамота прекрасными изреченіями, взятыми изъ Священнаго Писанія: «молвить бо нже: Бога люблю, а брата своего не люблю (не любить), ложь есть (1 Посл. Іоанн. 4, 20)..., аще не отпустите прегръщений брату, ни вамъ отпустить Отець вашъ небесный (Мате. 6, 15),.. не ревнуй лукавнующимъ, ни завиди творящимъ безаконъе (Пс. 34, 1),... что есть добро и красно, но еже жити братья вкупъ (Пс. 132, 1)!

## 3) Путешествія ко святым мистамь.

Пропуская отдёль сочиненій каноническихь, которыя мы указали выше въ глав'в объ управленіи, обращаемся къ описаніямъ путешествій ко святымъ м'єстамъ.

Описаній этихъ изъ періода до-монгольскаго мы имѣемъ два— Паломникъ Іерусалимскій игумена Даніила и Паломникъ Константинопольскій архіепископа Новгородскаго Антонія ').

<sup>1)</sup> Первый напечатань пять разь: въ Путешествіяхъ русскихъ людей въ чужія земли, изд. Н. Власова, Спб., 1837, въ Путешествіяхъ русскихъ людей по святой земль, Спб., 1839, въ Сказаніяхъ русскаго народа Сахарова, т. П, кн. 8, Спб., 1849, Археографической Коммиссіей подъ редакціей Норова (по 31-му списку), Спб., 1864, и Палестинскимъ Обществомъ подъ редакціей Веневитинова (по 70-ти спискамъ), Спб., 1883. Второй напечатанъ два раза: П. И. Савваитовымъ въ 1872-мъ году (въ двухъ выпускахъ, изъ конхъ въ одномъ 198 соп., въ другомъ—187 соп.), и Х. Лопаревымъ въ 1899-мъ году (51-й выпускъ Палестинскаго сборника), и за-

Біографических сведеній объ игумене Даніиле мы не имеемъ пока никакихъ. Въ своемъ Паломникъ онъ дълаетъ два указанія на местность, где должно полагать его родину. Во-первыхъ, описывая Іорданъ (гл. VI), онъ говорить, что святая ріка всімь похожа на ръку русскую Сновъ-и шириной и глубиной и излучистостью теченія и берегами. А ріка Сновъ течеть въ сіверо-западной части Черниговской губерніи, выходя изъ-подъ Стародуба и впадая въ Десну немного выше Чернигова. Во-вторыхъ, сообщая о князьяхъ Русскихъ, которыхъ имена для поминовенія о здравіи онъ записаль въ монастыр'в святаго Саввы (гл. XXII fin.), онъ называеть вм'вст'в съ бывшими въ его время главными князьями еще побочныхъ князей Полоцко-Минскихъ, изъ чего следуеть заключать, что онъ находился къ этимъ князьямъ въ какомъ-то особомъ отношеніи. Такъ какъ сѣверозападная часть нынвшней губерніи Черниговской смежна съ древнимъ княжествомъ Полоцко-Минскимъ, то по сейчасъ приведеннымъ указаніямъ Даніпла о мъсть его родины нужно думать одно изъ двухъ или что онъ быль Полочанинь изъ юго-восточной части княжества в зналь Черниговскую ръку Сновъ по сосъдству, или что онъ быль съверо-западный Черниговецъ и записалъ имена Полоцко-Минскихъ князей по той же самой причинъ. Болъе въроятно послъднее, чъмъ первое. Относительно времени путешествія Даніила въ Іерусалимъ, мы находимъ у него достаточно точное указаніе. Онъ говорить, что путешествіе изъ Іерусалима къ Тиверіадскому озеру онъ совершиль подъ прикрытіемъ войскъ тогдашняго христіанскаго государя Іерусалима-Балдуина, который ходиль въ походъ въ Дамаску (гл. XIV), а Балдуинъ предпринималъ нъсколько походовъ къ Дамаску, въ помощь тамошнему эмиру противъ одного турецкаго вождя, въ продолжение 1106-1108-го годовъ ').

Цёль, съ которою Даніилъ рёшился написать свой Паломникъ, совершенно понятна сама собою. Для благочестивыхъ русскихъ людей

тѣмъ еще не сполна весь, а около трети первой—*И. И. Срезневскима* въ Свѣдѣніяхъ и замѣткахъ о малоизвѣстныхъ и неизвѣстныхъ памятникахъ,—№ IX (конецъ: "а въ колокола Латыни звонятъ", что у Савваитова въ 1-мъ выпускъ на соі. 94, во 2-мъ выпускъ на соі. 84).

<sup>1)</sup> Такъ по Веневитинову на основанія новъйшихъ нѣмецкихъ розысканій о походахъ Балдуина къ Дамаску. Прежде относили походъ, въ которомъ Даніплъ сопровождалъ Балдуина, къ первой половинѣ 1115-го года (при чемъ время вытьзда его изъ Россіи опредъляли тѣмъ, что онъ вытьхалъ при вел. кн. Святополкѣ Изяславичѣ, который умеръ 16-го Апрѣля 1113-го года).

святой градъ Іерусалимъ и святыя Палестинскія мѣста были такими же дорогими и высоко интересными предметами, какъ и для всѣхъ вообще благочестивыхъ людей, а между тѣмъ они не имѣли книги, въ которой могли бы читать ихъ описаніе и по которой бы могли составлять себѣ о нихъ нѣкоторое понятіе. Такимъ образомъ, Даніилъ, рѣшившись написать свой Паломникъ, хотѣлъ удовлетворить насущной нуждѣ въ подобной книгѣ.

Многочисленные богомольцы, ходившіе въ Іерусалимъ прежде Даніпла 1), возвращались изъ него съ разсказами о виденномъ. Но съ этими разсказами было то же, что въ настоящее время съ разсказами богомольцевъ простолюдиновъ, одни повъствовали одно, другіе другое, третьи-Богь знаеть что. Въ виду этихъ повъствователей-сочинителей Даніилъ задался мыслію составить описаніе по возможности върное и точное, на что онъ, желая внушить въру къ себъ, неоднократно нарочитымъ образомъ и указываеть въ своемъ Паломникъ (введеніе, глл. XVI, XVII fin. и XX fin.). Чтобы не только самому видъть все собственными глазами, но и видъть по возможности обстоятельно, Даніиль не ограничился недёльнымь посёщеніемь Іерусалима, какъ это делають обыкновенные богомольцы, осматривающіе его святыни, такъ сказать, въ попыхахъ и на бъгу, но прожилъ въ немъ цълые 16 мъсяцевъ (введеніе). Чтобы объ осматриваемыхъ святыняхъ пріобретать сведенія по возможности верныя, а не басни, чтобы вездѣ видѣть именно то, что и надлежало видѣть, необходимымъ условіемъ было пріобрътеніе возможно надежныхъ и знающихъ путеводителей и руководителей. Даніилъ приложиль объ этомъ, какъ онъ самъ говорить, все свое стараніе, и такъ какъ онъ быль человікь со средствами, то вполнъ въ этомъ и успълъ (ibid.).

Не ограничиваясь Іерусалимомъ и его ближайшими окрестностями, Даніилъ хотѣлъ составить возможно полное описаніе всѣхъ святыхъ Палестинскихъ мѣстъ. Но въ тѣ времена по причинѣ разбойниковъ было крайне опасно путешествіе изъ Іерусалима въ древнюю Галилею, къ Тиверіадскому озеру. Энергія и счастіе помогли въ этомъ случаѣ нашему путешественнику. Въ бытность его въ Іерусалимѣ, какъ мы давали знать, святой городъ находился въ обладаніи крестоносцевъ, у которыхъ тогда Іерусалимскимъ королемъ былъ Балдуинъ І или, какъ называетъ его нашъ паломникъ,—князъ Балдвинъ. Даніилъ представлялся Балдуину, успѣлъ пріобрѣсти его полное расположеніе

<sup>1)</sup> А что они были действительно многочисленны, объ этомъ скажемъ послъ.

и прошедъ путемъ отъ Герусалима до Тиверіады вмѣстѣ съ нимъ самимъ, когда онъ предпринялъ военный походъ въ Дамасвъ, о чемъ мы также упоминали выше.

Посяв желанія составить описаніе возможно верное и обстоятельное, вообще возможно удовлетворительное, оставалось иметь способность и таланть на то, чтобы написать его какъ следуеть, чтобы дать ему литературное изложение по возможности соотвётствующее и подходящее. «Азъ написахъ не хитро, но просто написахъ», говорить Даніиль о своемь Паломник'в (въ гл. XX fin.), и этими словами определяеть какъ характеръ, такъ и достоинство своего труда. Онъ несомивнио быль человъкъ настолько въ тогдашиемъ смыслъ образованный, чтобы имёть способность писать до нёкоторой степени витійственно и хитрословесно; но природный такть подсказаль ему, что сочинение подобное его Паломнику должно отличаться совершенной, нисколько не хитрословесной, простотой, и онъ действительно написаль его съ этою, составляющею величайшее достоинство его труда, простотой. Ни малъйше не мудрствуя лукаво, ни малъйше не уснащая річь свою цвітами ораторства, онъ описываеть предметь за предметомъ-то, что видель и более ничего. Оть этого Паломнигь Даніила выходить, если угодно, нівсколько сухь, но за то онъ им'веть величайшее достоинство описанія, ничёмъ лишнимъ не загроможденнаго и не запутаннаго, ведичайшее достоинство описанія, котораго его малограмотные читатели не имёли нужды вкривь и вкось комментировать и толковать, а должны были только читать, совершенно уразумъван то, что описывается, насколько это зависъло отъ писателя.

Паломникъ Даніила, какъ мы сказали, представляетъ собою не частное описаніе только нъсколькихъ святыхъ мъстъ Палестины, но Паломникъ Палестинскій или Іерусалимскій совершенно полный, съ описаніемъ всей святой земли, насколько она достопримъчательна для христіанъ. Слъдуя порядку, въ которомъ обозръвалъ святыни и который есть естественный топографическій порядокъ и самъ по себъ, Даніилъ описываеть: 1) Іерусалимъ со всею его святынею и всъ ближайшія къ нему святыя мъста въ собственной Палестинъ или древней Іудев (послъ святыни самого Іерусалима здъсь читается: о Виеаніи, Гевсиманіи, Виелеемъ, Іорданъ, Іерихонъ, о монастыряхъ Оеодосія, Саввы и Харитона, о Хевронъ и дубъ Мамврійскомъ); 2) святыя мъста древней Галилеи со включеніемъ немногихъ мъстъ Самаріи (здъсь—о Самаріи градъ, о верховьяхъ Іордана, о градъ Тиверіадъ и о моръ, о горъ Оаворской, о Назаретъ и Канъ Галилейской). Въ на-

чалъ и въ концъ Паломника Даніиль прилагаетъ краткое росписаніе путей, которыми вхаль отъ Константинополя до Іерусалима и обратно. Въ видъ приложенія онъ помъщаеть разсказъ «о свътъ святьмъ, како сходить съ небесе къ гробу Господню», въ которомъ весьма обстоятельно и интересно повъствуеть, какъ совершилось это схожденіе при немъ самомъ.

Паломникъ Даніила несомнѣнно долженъ быть признанъ не только книгою совершенно удовлетворительною для своего времени, но и замѣчательно хорошею. Достоинство Паломника въ состояніи были оцѣнить и наши предки, у которыхъ онъ пользовался весьма большою популярностію, какъ о томъ ясно свидѣтельствуетъ множество дошедшихъ до насъ его списковъ.

Игуменъ Даніилъ, челов'якъ довольно чиновный, бывъ въ Герусалимъ, сознавалъ себя какъ бы представителемъ Русской земли; поэтому онъ хотьль ознаменовать свое пребывание въ немъ дъломъ такого представительства: на день великія субботы, въ которую сходить на гробъ Господень небесный огонь, Даніилъ испросиль дозволеніе у Балдуина поставить на последнемь кандило за землю Русскую по подобію двухъ другихъ, поставлявшихся на немъ на этоть день, кандилъ, именно-греческаго и монастыря св. Саввы. «Въ пятницу великую въ 1 часъ дни, -- разсказываеть Даніилъ--и азъ худый идохъ къ князю Балдвину, и поклонихся ему до земля; онъ же видъвъ мя поклонившася и призва мя къ себъ съ любовію и рече ми: что хощеши игумене русскій, -- позналь бо мя добр'в и любляще мя вельми, яко бяше мужъ благъ и смиренъ и не гордить ни мало. Азъ же рекохъ ему: господине княже, молюся тебъ Бога дъля и князей ради Русскихъ, хотълъ быхъ и азъ поставити кандило свое надъ гробомъ Господнимъ за вся князи наша и за всю Русскую землю, за вся христіано Русскія земля. И тогда же князь повел'є ми поставити свое кандило, и съ радостію посла со мною мужа своего лучшаго ко иконому святаго Воскресенія и къ тому, иже держить гробъ Господень. Повелъста ми оба-икономъ и ключарь гроба Господня принести кандило свое съ масломъ; азъ же поклонихся имъ съ радостію великою и шедъ на торгъ и купихъ кандило стклянное велико и наліяхъ масла древянаго чистаго безъ воды 1) и принесохъ ко гробу Господню уже вечеру сущу и умолихъ ключари того единаго и взвёстихъ ему; онъ

<sup>1)</sup> Это замѣчаетъ Даніилъ нарочитымъ образомъ потому, что обывновенно употреблялось масло, болѣе или менѣе разведенное водой.

же отверзе двери гроба Господня и повель ми выступити изъ калить и введе мя босого въ гробъ Господень съ кандиломъ, еже ношахъ азъ руками своими гръшныма, и повельхъ ми поставити кандило на гробъ Господни, и поставихъ своима рукама гръшныма въ ногахъ, идъже лежаста пречисти нозъ Господа нашего Іисуса Христа,—въ главахъ стояше кандило греческое, на персяхъ поставлено бяще кандило св. Саввы и всъхъ монастырей, тако бо обычай имутъ по вся лъто поставляти кандило греческое и св. Саввы»... По словамъ Даніила, вмъстъ съ двумя сейчасъ помянутыми кандилами и его кандило возжглось само, егда сниде свътъ святый. На третій день онъ взялъ свое кандило, чтобы нести его домой (при чемъ очень въроятно, подобно нынъшнимъ богомольцамъ, пытался сохранить и самый небесный огонь).

Паломникъ Константинопольскій или цареградскій написалъ архіепископъ Новгородскій Антоній спустя около ста л'єть посл'є игумена Даніила. Антоній, въ міръ называвшійся Добрыней Ядрьйковичемъ и по всей въроятности бывшій родомъ изъ числа знатнъйшихъ Новгородскихъ гражданъ і), неизвъстно зачьмъ, въроятно изъ любонытства и для поклоненія именно цареградской святыні, путешествоваль вь Константинополь и оставался въ немъ на болъе или менъе продолжительное житіе еще до своего поступленія въ монашество. Въ одномъ мъсть своего Паломника онъ даеть знать, что находился въ Константинополь въ Мав мъсяць 1200-го года; что передъ симъ или посль сего онъ жилъ въ немъ то или другое значительное время, это необходимо предполагать потому, что такого предположенія требуеть то близкое знакомство съ святиней Константинополя, которое онъ обнаруживаеть и которое никакъ не могло быть пріобретено въ кратковременное посъщение; но дожиль ли онь въ Константинополъ послъ 1200-го года до взятія последняго крестоносцами въ 1204-мъ году, (13-го Апраля), какъ считають вароятнымь предполагать, это составляеть трудно решимый вопросъ <sup>2</sup>). Возвратившись изъ Константино-

<sup>1)</sup> Ключевскій въ Житіяхъ святыхъ, стр. 61, считаетъ его сыномъ воеводы Ядрѣя или Ядрѣйки, который погибъ въ походѣ на Югру въ 1193 г. Весьма возможно это, но мы съ своей стороны не знаемъ основаній утверждать это положительно.

<sup>2)</sup> Во всякомъ случав, по нашему мивнію, за автора повісти о плівненія Константинополя Латинянами, читаемой въ Новгородской літописи подъ 1204 годомъ, не долженъ быть принимаемъ Антоній: этотъ авторъ значительно выше Антонія, какъ литераторъ. Сказавъ, что Богородица чудная Одигитрія сохраненз была отъ Латинянъ добрыми людьми, авторъ прибавляетъ: "(яже) и нынів есть, на

поля въ Новгородъ, Добрыня Ядръйковичъ постригся въ монашество въ Хутынскомъ монастыръ у его основателя и своего «сверстника» и друга преп. Варлаама, изъ котораго и возведенъ былъ согражданами на архіепископскую каеедру въ 1211 году.

Константинопольскій Паломникъ Антонія есть не описаніе христіанскихъ достопримъчательностей Константинополя, а указатель къ обозрвнію его святыни, -- совершенно такой же въ этомъ отношеніи гидъ или путеводитель, какъ нынъшніе гиды или путеводители для путешественниковъ. Ничего не описывая, Антоній указываеть только находившуюся въ Константинополъ святыню для поклонниковъ-мощи, чудотворныя иконы и другіе предметы особеннаго чествованія, именно-онъ перечисляеть одну за другою церкви, въ которыхъ находилась такая святыня и при этомъ сообщаеть, что именно въ каждой церкви находилось. Не знаемъ, для кого назначалъ Антоній свою книгу. Если для поклонниковъ Константинопольскихъ, то она имъла весь свой смыслъ, ибо могла быть употребляема ими какъ путеводитель, чёмъ и была. Если же для людей, не бывшихъ въ Константинополъ съ тъмъ, чтобы доставить имъ возможность составить себъ по ней понятіе о христіанскомъ Константинопол'в, то она не им'вла совершенно никакого смысла, ибо, будучи гидомъ и больше ничвиъ, она нисколько не есть описаніе. Не представляя ни малейшаго интереса для русскихъ читателей, Паломникъ Антоніевъ дійствительно вовсе и не читался ими, что доказывается темъ, что пока найдено очень небольшое количество его списковъ.

Почему Антоній не приложиль къ своему гиду по крайней мъръ описанія Софін Константинопольской, которая должна была такъ интересовать Русскихь, и по крайней мъръ монастырей двухъ — трехъ наиболье знаменитыхъ? Необходимо думать, что онъ сознаваль свою слабость писательскую, что составлять описанія отказывалось его перо, которое крайне плохо служило ему и въ составленіи нехитраго указателя. Желая попасть въ писатели, желая увъковъчить память о своемъ пребываніи въ Константинополь, онъ такъ и сякъ составиль немудреный указатель, но онъ сознаваль, что ни на что большее его силь не хватить, а поэтому дальше и не рышился простираться.

Если бы указаніе м'єстоположенія церквей, о которыхъ говорить Антоній, было сдёлано имъ събольшею обстоятельностію, то его книга

нюже надвемся"; полагаемъ, что на основаніи этихъ словъ вігроятиве видіть въ немъ Грека (т. е. въ повітсти видіть переводъ съ греческаго).

могла бы имъть важное значение для христіанской топографіи Константинополя; къ сожальнію, этой обстоятельности у него такъ мало, что онъ не столько поясняеть другимъ, сколько, наобороть, самъ долженъ быть поясняемъ при помощи другихъ. Впрочемъ, все-таки есть въ книгъ нъкоторое количество свъдъній довольно важныхъ и интересныхъ отчасти въ историческомъ, отчасти въ археологическомъ отношеніи 1).

## 4) Отдълз богослужебный.

Переходимъ къ отдълу богослужебному или точнъе богослужебно-молитвенному.

Въ продолжение періода до-монгольскаго въ Русской церкви было установлено нъсколько новыхъ и особыхъ противъ церкви Греческой праздниковъ, съ одной стороны — въ честь своихъ мъстныхъ явившихся святыхъ, съ другой стороны — въ воспоминание нъкоторыхъ

<sup>1)</sup> Г. Лопаревъ находить нашъ отзывъ о Паломникъ Антонія строгимь до несправедливости. Положимъ, что отзывъ, можетъ быть, строгъ, но безъ несправедливости. Сощлемся на другихъ. Г. Лопаревъ приводить у себя отзывы о Паломнивъ, принадлежащіе И. Я. Порфирьеву и А. Н. Пыпину, не сопровождал вуз замъчаніемъ, что они до несправедливости строги; между тъмъ Порфирьевъ и Пипинъ говорять о Паломникъ то же, что и я, и отличаются отъ меня только тъль. что не прибавляють моего замъчанія объ его безполезности для читателей. А что для историковъ и археологовъ Паломникъ имъетъ нъкоторое значеніе, этого я вовсе не отрицаю. — Относять вы періоду до-монгольскому Печерскаго архимандрига Досивен, который путешествоваль на Авонь и оть котораго сохранилось посланіе о жизни Асонскихъ монаховъ (напечатано въ извлечени въ Прибавленіяхъ къ твореніямъ свв. отцевъ, ч. 6-й стр. 134). Но относять на основаніи вовсе неосновательномъ. Этотъ Досиоей изв'ястенъ темъ, что принесъ въ Россію съ Асона "Чинъ, како подобаеть пъти (монаху) 12 псалмовъ особь", см. Библіограф. Словарь Строева подъ сл. Досноей; а такъ какъ о пъніи 12-ти псалмовъ говорится уже въ Патерикъ Печерскомъ (въ посланіи Сумона, въ началь вступительной части), то на этомъ основаніи и полагають, что Досивей жиль не поздніве начала ХІІІ въка. На самомъ дълъ обычай пънія 12-ти псалновъ у насъ существоваль съ самаго начала у насъ монашества и о немъ совершенно ясно говорится въ житін преп. Өеодосія Печерскаго: "таче шедь блаженый, т. е. Өеодосій, иде вь келію свою п'ять по обычаю обанадесяте псалма",—по изд. Бодянск. л. 16 строка 14. Досиней принесъ съ Анона Чинъ пънія 12 псалмовъ или потому, что у насъ быль до него другой чинъ, или-что въроятнъе и на что онъ намекаеть въ своемъ убазанномъ посланіи, въ его время у насъ вышло у монаховъ изъ обычал пъть 12 псалмовъ. Жилъ онъ, вавъ следуеть заключать изъ языка его посланія и изъ его указанія на "вниманіе умное", т. е. умное такъ называемое д'Еланіе, афонскихъ монаховъ, въ XIV-XV въкъ.

своихъ и не своихъ событій. Новые праздники требовали новыхъ службъ, вслѣдствіе чего и должны были явиться у насъ писатели сихъ послѣднихъ. Кромѣ того, въ періодъ до-монгольскій у насъ были писаны молитвы отчасти по особымъ случаямъ, отчасти же безъ всякихъ случаевъ, просто для употребленія благочестивыхъ христіанъ.

Изв'єстные въ настоящее время писатели службъ до-монгольскаго періода въ хронологическомъ порядк'є суть сл'єдующіє:

- 1. Митрополить Іоаннъ 1-й, написавшій службу святымъ Борису и Глёбу, празднованіе памяти которыхъ было установлено при Ярослав'в въ его правленіе.
- 2. Монахъ Печерскаго монастыря Григорій, жившій въ концѣ XI—началѣ XII вѣка и называемый въ Патерикѣ (у Поликарпа о Нпкитѣ) творцомъ каноновъ. Съ вѣроятностію можно усвоять ему канонъ преп. Өеодосію Печерскому; не безъ нѣкоторой вѣроятности можно усвоять ему канонъ на установленный у насъ праздникъ перенесенія мошей Николая Чудотворца изъ Муръ въ Баръ градъ ¹); а за тѣмъ кому еще онъ написалъ и могъ писать каноны (если только не писалъ каноновъ для домашняго молебнаго употребленія, подобно Кириллу Туровскому), это остается неизвѣстнымъ и представляется не совсѣмъ яснымъ (хотя, и написавъ только два канона, онъ могъ быть называемъ творцомъ каноновъ).
- 3. Іоаннъ, епископъ Ростовскій, жившій въ концѣ XII—началѣ. XIII вѣка (1190—1214). Онъ написалъ канонъ святому Леонтію Ростовскому, празднованіе памяти котораго самъ установилъ въ 1194 г.

Молитвы и моленія писали преп. Өеодосій Печерскій и Кирилль Туровскій.

Преп. Өеодосій изв'єстень въ настоящее время какъ писатель двухь молитвъ. Одна, сохранившаяся до настоящаго времени въ рукописяхъ, им'веть надписаніе: «молитва святаго Өеодосія Печерскаго за вся христіаны». Содержа въ себ'є краткія моленія къ Богу за вс'є состоянія живыхъ людей и о упокоеніи вс'єхъ усопшихъ, она, повидимому, назначалась для ежедневнаго домашняго чтенія на сонъ грядущій. О другой молитв'є епископъ Симонъ разсказываеть сл'єдующее въ Патерик'є Печерскомъ: къ вел. кн. Ярославу пришолъ на службу изъ Варяжской земли прогнанный изъ отечества тамошній княжичъ Шимонъ, который потомъ быль первымъ бояриномъ у сына Яросла-

<sup>1)</sup> Напечатанъ архим. Леонидомъ вмѣстѣ съ "Посмертными чудесами святителя Николая".

вова Всеволода. Этотъ Шимонъ, по переходъ изъ латинства въ православіе или по превращеніи изъ Варяга въ Русскаго переименованный въ Симона, вследствие особенныхъ чудесныхъ, бывшихъ съ нимъ знаменій, имъль великую въру и любовь къ преп. Өеодосію. Однажли онъ пришелъ къ последнему и просилъ его молиться за него и за родъ его такъ же, какъ онъ молится за своихъ черицовъ. Преп. Оеодосій отв'вчаль, что онъ молится не только о своихъ чернцахъ, но п обо всъхъ любящихъ его обитель. Тогда Симонъ поклонился до земли и сказаль: «отець мой, не выйду оть тебя съ пустыми руками, удостовърь меня писаніемь». Өеодосій принуждень быль сдълать это за любовь его и написаль: «во имя Отца и Сына и Святаго Духа. . . . и такъ далее, говорить Симонъ, ту молитву, которую доныне влагають въ руку покойнику». «Это съ техъ поръ—прибавляеть онъ утвердился обычай класть такое письмо съ умершими, прежде же никто не дълалъ этого въ Руси». Такъ какъ молитва преп. Өеодосія не передана Симономъ, то остается неизвъстнымъ, есть ли нынъшняя погребальная или гробная молитва твореніе преп. Өеодосія или уже новая, впоследстви заменившая его молитву.

Преп. Кириллъ Туровскій написалъ цёлый весьма длинный рядъ молитвъ и кромъ того одинъ, а можетъ быть и нъсколько каноновъ молебныхъ, такъ что этому роду писаній, если судить по сохранив-. шемуся до настоящаго времени, была посвящена имъ не менъе, если не болье, какъ цълая половина всей писательской дъятельности. Въ настоящее время извёстно 30-ть его молитвъ, которыя, представляя собой одно цълое, написаны на дни седмицы, для чтенія каждый день послѣ заутрени, послѣ часовъ и послѣ вечерни. Въ молитвенныхъ обращеніяхъ будучи приспособлены къ положеннымъ воспоминаніямъ или празднованіямъ дней, по содержанію своему онъ суть горячія моленія тажкаго гръшника, сознающаго свою крайнюю студность и всеокалялость и взывающаго къ Богу или Его небеснымъ предстателямъ о непреданіи врагу, о избавленіи отъ геены и о сподобленіи рая. По тону своему онъ напоминають молитвы предъ причащениемъ. Кромъ 30-ти молитвъ еще: поминаніе и исповъданіе (ежедневное, утромъ и вечеромъ) предъ иконою Владычня образа или предъ крестомъ. Есть основанія полагать, что Кирилломъ Туровскимъ написано нісколько каноновъ молебныхъ, но во всякомъ случат принадлежить ему одинъ такой канонъ, каждая песнь котораго по внешнему составу состоить изъ ирмоса и 4 тропарей. По своему содержанію онъ такъ же покаянный, какъ и дневныя молитвы 1). Что касается до литературнаго достоинства молитвъ Кирилла Туровскаго, то онъ представляють собой весьма и замъчательно хорошія ораторскія произведенія, которымъ по всей справедливости должно быть дано мъсто на ряду съ лучшими молитвами греческими. Будучи здъсь столько же въ своемъ родъ красноръчивъ, какъ и въ проповъдяхъ, Кириллъ является здъсь ораторомъ высшимъ, чъмъ тамъ,—здъсь онъ владъетъ искусствомъ ораторства какъ-то гораздо тверже, такъ что здъсь гораздо большія обработанность и законченность, чъмъ тамъ. Такъ же какъ и въ проповъдяхъ, Кириллъ естественно подражалъ здъсь образцамъ греческимъ, но переходило ли подражаніе въ большія или меньшія настоящія заимствованія, сказать этого мы не можемъ.

#### 5) Отдълг догматическій.

Остается намъ сказать о сочиненіи, которое не подходить ни подъ одинъ изъ указанныхъ выше отдёловъ и которое, будучи по своему содержанію догматическимъ, по формѣ представляетъ собою нѣчто въ родѣ нынѣшней торжественной академической рѣчи. Сочиненіе это, о которомъ мы уже говорили много выше, есть самое первое по времени изъ нашихъ литературныхъ произведеній (если не считать твореній богослужебныхъ или собственно одного такого творенія) и принадлежитъ человѣку, составляющему между нашими писателями такое же исключеніе, какъ Кириллъ Туровскій. Оно есть слово «О законѣ и благодати» митр. Иларіона <sup>2</sup>).

Полное заглавіе сочиненія следующее: «О законе, Моисеемъ даннёмъ, и благодати и истине Іисусь Христомъ бывшимъ, и како законъ отъиде, благодать же и истина всю землю исполни и вера во вся языки простреся и до нашего языка Русскаго, и похвала кагану нашему Владимиру, отъ него же крещени быхомъ, и молитва къ Богу отъ всея земли нашея». Задача и предметъ сочиненія—изобразить и прославить божественное домостроительство о спасеніи людей вообще и въ частности о спасеніи нашего народа Русскаго, совершенномъ чрезъ избранника Божія, вел. кн. Владимира. Родъ человеческій, на-

<sup>1)</sup> Молитвы, поминаніе и ванонъ въ славянскомъ подлинникѣ съ русскимъ переводомъ см. въ изданіи Твореній Кирилла Туровскаго, принадлежащемъ преосв. Евгенію.

<sup>2)</sup> Напечатано три раза: въ Прибавленіяхъ къ твореніямъ святыхъ отцевъ, ч. П, 1844 г. (съ русскимъ переводомъ), въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн., 1848 г. № 7, и въ Запискахъ Академіи Наукъ, т. 72, приложж. № 5, стр. 32.

чинаетъ ораторъ, послъ райскаго паденія праотца уклонившійся въ мракъ идолослуженія, милосердый Господь Богь предопредёлилъ спасти посредствомъ ниспосланія на землю своего Единороднаго Сына. Но къ принятію сего Сына Божія нужно было пріуготовленіе людей. Посему Божественное домостроительство объ ихъ спасеніи осуществилось въ двухъ Завътахъ: Ветхомъ-приготовительномъ и Новомъсовершительномъ. Къ симъ двумъ Завътамъ, составляющимъ планъ божественнаго домостроительства о спасеніи людей, ораторь и обращается затъмъ. «Образъ закону и благодати Агарь и Сарра, работная Агарь и свободная Сарра», говорить онъ, и соответственно чертамъ сихъ образовъ, взятыхъ у апостола (Галат. 4, 22 sqq), представляетъ взаимное отношение закона и благодати или Ветхаго Завъта и Новаго; какъ «отгнана бысть, -- заключаеть онъ сдъланную параллель, -- Агарь раба съ сыномъ ен Измаиломъ и Исаакъ сынъ свободныя наследникъ бысть отцу своему Аврааму», такъ «отгнани быша Іудеи и расточени по странамъ и чада благодатныя христіане наследницы быша Богу н Отцу». Засимъ отчасти подъ образами (сыновей Іосифа Манассіи в Ефрема), отчасти безъ образовъ ораторъ изображаеть превосходство Новаго Завъта, который для всего рода человъческаго и который не только временно оправдываеть, но и въчно спасаеть, передъ Ветхимь, который быль только для Іудеевь и который только оправдываль вь семъ мірѣ, но не спасалъ. Временное должно было уступить мъсто непреходящему, Ветхій Завъть Новому, — такъ это и случилось по божественному опредъленію и предъустановленію, говорить ораторъ, и затёмъ изображаетъ, какъ Господь, явившійся на землю въ образѣ Богочеловъка и показавшій Божеская и человъческая, совершиль наше спасеніе, —какъ Іудеи, не познавшіе Его, были отвергнуты, —какъ вино новое было влито въ мёхи новые---къ благодати и истинъ призваны новые люди—язычники.

Въра благодатная, распростершись по всей земли, дойде и до нашего языка Русскаго, вся страны благій Богь помиловаль и насъ не презръ, но посьти человъколюбіемъ своимъ, говорить ораторъ и вмъсть съ симъ обращается къ проявленію божественнаго домостроительства въ частности на насъ Русскихъ. Мы были язычниками и по милости Божіей стали христіанами,—здъсь онъ пространно изображаеть, чъмъ мы были, находясь во мракъ язычества, и чъмъ стали, пришедъ въ свъть христіанства, и къ этому присовокупляеть, какъ и на насъ сбылись пророческія предвозвъщенія о томъ, что вси языцы, людіе и племена истинному Богу поработають.

«Вся страны и грады и людіе чтуть и славять коегождо ихъ учителя, иже научиша (ихъ) православной вёрё: похвалимъ же и мы малыми похвалами великая и дивная сотворшаго нашего учителя и наставника, великаго кагана нашея земля, Владимира», призываеть своихъ слушателей ораторъ, и обращаясь къ сей похвалѣ, онъ говорить о томъ, какъ Владимиръ, возгорѣвшійся духомъ принять христіанство отъ слышанія о благовѣріи земли Греческой, не остановился на томъ, чтобы только самому просвѣтиться свѣтомъ его, но подвигся къ крещенію и просвѣщенію и всей своей земли, и какъ эта его земля, оскверняемая предъ тѣмъ язычествомъ, его стараніями совсѣмъ и во всемъ стала христіанскою; за симъ онъ высказываетъ удивленіе, какъ Владимиръ никѣмъ и ничѣмъ не призываемый къ христіанству «токмо отъ благаго (своего) смысла и остроумія разумѣлъ», что единъ Богъ истинный—Богъ христіанскій; снова ублаживъ Владимира за то, что онъ обратиль отъ заблужденія идольскія льсти всю область свою и сравнивъ его съ Константиномъ Великимъ, ораторъ восхваляетъ далѣе его христіанскія добродѣтели и въ особенности его многія милостыни и щедроты; воззваніемъ къ Владимиру, что дѣло имъ начатое не рушить, но усердно продолжаеть и довершаеть его достойный преемникъ, сынъ его Георгій—Ярославъ, онъ оканчиваеть похвалу. Въ заключеніе всего слѣдуеть молитва за новокрещенныхъ людей русскихъ, въ которой пспрашивается Божіе милосердіе къ слабостямъ и преткновеніямъ еще не утвержденныхъ въ вѣрѣ людей и въ которой призываются на нихъ Его милости и щедроты.

Сочиненіе митр. Иларіона, несомнівннымъ образомъ свидітельствуя, что онъ быль ораторъ не самоучка, а по настоящему образованный въ наукі ораторства и знавшій ее въ совершенстві, чрезвычайно замічательно своими ораторскими достоинствами, — оно есть возможно безукоризненное и блестящее ораторское произведеніе и въ ціломъ и въ частностяхъ. Цілое совершенною умінощею рукой скомпоновано такъ, что представляеть изъ себя истинно стройное цілое, въ которомъ все на своемъ місті и все соразмірно и въ которомъ ничто не валится вонъ, какъ случайно вставленное; ораторъ не уподобляется сліному, который подвигается впередъ ощупью, то идя прямо, то колобродя по сторонамъ, — у него въ рукахъ напередъ строго обдуманный планъ, которому онъ и слідуеть въ выполненіи. Равнымъ образомъ въ частномъ изложеніи своихъ мыслей ораторъ отъ начала до конца блестящимъ образомъ краснорічивъ. Наділенный отъ природы отличнымъ ораторскимъ талантомъ и владітя вполнів научнымъ

ораторскимъ уменьемъ, онъ отъ начала до конца является въ этомъ изложеніи мастеромъ самаго высокаго разбора. Человѣку, слишкомъ богато надвленному средствами, естественно до некоторой степени ими злоупотреблять. Между лучшими ораторами, принадлежа ыт избраннъйшимъ, Иларіонъ обнаруживаетъ полное чувство мъры, — постоянно одинаково краснорвчивый и обработанно изящный, онъ нигдъ не доводить своего красноръчія до излишества: возможно хороше, но въ мъру-то не легко и далеко не всеми ораторами соблюдаемое правило составляеть его отличительную черту. Иларіонъ учился искусству ораторства по греческой реторикъ XI въка; ему слъдовало бы поэтому быть ораторомъ со всёми недостатками греческаго ораторства этого позднъйшаго времени. Но силою своего природнаго ораторскаго таланта, силою своего внутренняго ораторскаго инстинкта и чувства, онъ возвысился надъ этими недостатками и представляеть изъ себя не ритора худшихъ временъ греческаго ораторства, а настоящаго оратора временъ его продвётанія. Мы уже говорили выше и снова повторяемъ, что читатель будеть иметь возможно верное представленіе о сочиненіи Иларіона, если будеть воображать его себъ какъ лучшую академическую ръчь Карамзина.

Прекрасное и истинно замъчательное ораторское произведение митр. Иларіона составляеть вещь не совсёмь ясную по своему назначенію. Такъ какъ Иларіонъ есть митрополить, -- лицо духовное, то всякій, конечно, думаеть, что оно есть церковное слово. На самомъ дълъ оно не есть это слово: оно не надписывается словомъ, хотя мы нъсколько разъ и называли его такъ за неимъніемъ другаго подходящаго названія; оно вовсе не имбеть признаковъ слова и отъ самаго автора называется не словомъ и не поученіемъ, а писаніемъ: оно было произнесено, но не предъ слушателями, какіе пришли и случились, а предъ какими-то избранными людьми, «преизлиха насыщиимися сладости книжныя». Что же оно такое? Отвёчать можемъ, какъ уже давали знать, не положительно, а только предположительно. По своимъ достоинствамъ, ---мы сказали, произведение Иларіона должно быть приравниваемо къ лучшимъ ръчамъ Карамзина; но и по своей сущности или по своему характеру оно есть совершенно то же, что эти Карамзина и не Карамзина торжественныя речи: и мы думаемъ, что оно есть именно таковая торжественная рвчь. Но что такое торжественная ръчь въ правление Ярослава? Въ Греціи съ древняго и до поздивищаго времени быль обычай, что въ особенныхъ и нарочитыхъ случаяхъ были устрояемы торжественныя собранія во дворцъ

императорскомъ, на которыхъ между прочимъ ораторы произносили свои ръчи 1). Таковою-то ръчію можеть быть и со всею въроятностію должно быть считаемо произведеніе или «писаніе» Иларіона. По какому случаю она была произнесена предъ Ярославомъ и его боярскимъ синклитомъ, мы не знаемъ, но весьма въроятно — по случаюторжества при окончаніи одной изъ его церковныхъ построекъ или можеть быть и всёхъ вмёстё, такъ какъ по лётописи оне ведены были всѣ вместь (Св. Софія, Золотыя ворота съ церковію на нихъ Благовъщенія и монастыри Георгіевскій и Ирининскій <sup>2</sup>). Въ Кіевъ послъ Ярослава не было ораторовъ, которые бы произносили предъ князьями. торжественныя річи. Однако, и изъ позднійшаго времени мы знаемъ одинъ подобный примъръ. Въ 1199-мъ г. вел. кн. Кіевскій Рюрикъ-Ростиславичь произвель въ Кіевѣ замѣчательную для своего времени постройку - подвелъ каменную стъну подъ церковь св. Михаила въ-Выдубицкомъ монастыръ, стоявшую надъ Днъпромъ. Въ самомъ монастыръ или вообще въ Кіевъ нашолся ораторъ, который на торжествъ, бывшемъ въ монастыръ по окончании постройки, произнесъ и поднесь великому князю свое писаніе, хотя и далеко не то, что писаніе Иларіоново 3).

Составляеть для насъ митр. Иларіонъ не малую загадку какъписатель. Онъ обладаль такимъ прекраснымъ ораторскимъ талантомъ и однако не написалъ ничего болѣе, кромѣ нашего сочиненія. Отъ чего это? Оть чего онъ не сталъ духовнымъ ораторомъ, быть которымъ имѣлъ такую способность? Къ сожалѣнію, пока мы можемъ задать

<sup>1)</sup> Евсевій Кесарійскій произнесь річь предъ Константиномъ Великимъ послучаю совершившагося тридцатилітія его царствованія (είς Κωνσταντίνον τριαкоνταєτηρικός, De laudibus Constantini); Павелъ Силенціарій произнесь річь предъимпер. Юстиніаномъ по случаю освященія св. Софіи ("Εκφρασις είς την άγ. Σοφίαν). Изъ позднійшаго времени, соотвітствующаго нашему періоду домонгольскому, извістно нісколько примітровь.

<sup>2)</sup> Чтобы слово было произнесено по одному изъ указанныхъ нами случаевъ, этого прямо и ясно не дается въ немъ знатъ, но что оно произнесено по окончании строенія Ярославомъ св. Софіи и Золотыхъ воротъ съ церковію Благовѣщенія (заложенныхъ та и другія одновременно въ 1037 г.), это говорится въ немъ прямо. Что слово произнесено до поставленія Иларіона въ митрополиты въ 1051 г., видно изъ того, что въ немъ говорится, какъ о живой, о супругѣ Ярославовой Иринѣ, которая умерла въ 1050 г. Выборъ Иларіономъ темы о божественномъ домостроительствѣ во всякомъ случаѣ показываетъ, что слово было произнесено по поводу чего-то завершительнаго въ отношеніи къ утвержденію христіанства на Руси.

<sup>3)</sup> Помъщено въ Ипатской лътописи подъ 1200 г. и составляеть въ ней окончание лътописи Киевской.

только вопросъ, который невольно рождается, но решительно ничего не можемъ на него ответить.

О не давно найденном посланіи митрополита Климента Смолятича и вообще о немь—Клименть какь о писатель

Въ 1892-мъ году гг. Х. Лопаревъ и Н. Никольскій одновременно нашли и напечатали посланіе митр. Климента къ Смоленскому священнику Фомѣ '). Согласные между собой по вопросу о состояніи у насъ просв'єщенія въ періодъ до-монгольскій, а именно—что въ періодъ этотъ у насъ не была только грамотность, какъ утверждають иные, но было настоящее просв'єщеніе, гт. Лопаревъ и Никольскій видять въ найденномъ ими посланіи митр. Климента важный литературный памятникъ, свид'єтельствующій въ пользу принимаемаго ими митрінія. На самомъ д'єль посланіе Климента не только не свид'єтельствуетъ въ пользу митенія, принимаемаго гг. Лопаревымъ и Никольскимъ, а напротивъ говорить именно противъ него.

Исторія посланія не видна изъ него яснымъ образомъ, но, какъ можно догадываться, есть следующая. Смоленскій князь Ростиславъ Мстиславичь, родной брать Кіевскаго великаго князя Изяслава Мстиславича, по приказанію котораго быль поставленъ Клименть въ митрополиты, заявиль себя рёшительнымь образомь противъ митрополита, поставленнаго въ самой Россіи и помимо патріарха, считая незавоннымъ его поставленіе. Желая примирить съ собой Ростислава и доказать ему свою законность, Клименть написаль ему посланіе. Въ посланіи этомъ онъ болье или менье задель и оскорбиль священника Өому, который быль близкимь человекомь кь князю, можеть бытьего духовникомъ, и на котораго онъ былъ гиввенъ, ввроятно, потому, что священникъ одинаково съ княземъ считалъ его незаконнымъ митрополитомъ или даже и вооружалъ князя противъ него. Оскорбленный митрополитомъ въ посланіи къ князю священникъ написаль ему укоризненное или укорительное посланіе. Въ отвёть на это укорительное посланіе Оомы Клименть и написаль ему наше посланіе, найденное и напечатанное гг. Лопаревымъ и Никольскимъ.

Священникъ Оома укорялъ Климента въ своемъ посланіи къ нему, что онъ—митрополить въ своемъ посланіи къ князю Ростиславу

<sup>1)</sup> Посланіе митрополита Климента въ Смоленскому пресвитеру Оомъ. Невзданный памятникъ литературы XII въка. Сообщеніе Хрусанеа Лопарева. Сиб. 1892 (Памятниковъ древней письменности № XC).—Николай Никольскій. О литературныхъ трудахъ митрополита Климента Смолятича, писателя XII въка. Сиб. 1892.

явиль себя человекомъ тщеславнымъ, - что, славя себя и творяся философомъ, онъ написаль посланіе (высокой) философіей, а именночто, оставивъ почитаемыя (отеческія) писанія, писаль оть Омира, Аристотеля и Платона. Отвъчая Оомъ, Клименть говорить, что совершенная неправда, будто онъ писаль оть Омира, Платона и Аристотеля, что онъ не ищеть людской славы, но что онъ, будучи несправедливо обвиняемъ въ исканіи таковой славы, есть горячій почитатель аллегорическаго или духовнаго толкованія Священнаго Писанія, а равнымъ образомъ усмотрвнія духовнаго смысла въ природв вещественной, нравоученіями каковаго характера, в роятно, наполнено было его посланіе къ князю Ростиславу и что было принято Оомой за философію, заимствованную у Омира, Аристотеля и Платона. Затъмъ, оправдывая свою приверженность къ духовному толкованію Священнаго Писанія и къ созерцанію духовнаго въ природ'я вещественной, Клименть приводить образцы этого толкованія и этого созерцанія, показывающіе, что онъ, будучи много выше толкованія буквальнаго и созерцанія чувственнаго, представляють собою толкованіе и созерцаніе необходимыя. Эти образцы духовнаго толкованія и созерцанія, при чемъ остается неизв'єстнымъ, что принадлежить въ нихъ самому Клименту, бывъ выписано имъ изъ одной книги, что вставлено после какимъ-то истолкователемъ посланія монахомъ Аванасіемъ 1), и составляють дальнейшее, довольно общирное, содержание послания, превращая его въ настоящее компилятивнаго характера сочиненіе.

Какія же свид'ятельства въ пользу того ми'янія, что до нашествія Монголовъ у насъ не была только грамотвость съ книжною начитанностію, а было настоящее просв'ященіе, находять гг. Лопаревъ и Никольскій въ посланіи митр. Климента къ священнику Өом'я?

Первый указываеть на то, что, какъ видно изъ посланія Климента, учитель Оомы нівкій Григорій хорошо зналь греческій языкь и что въ сочиненіяхь его Оома не разъ изучаль вопрось о душевномъ спасеніи. Затімь мы у него читаемь: не соглашаясь съ Оомою, что писаль свое посланіе къ князю философски, Клименть говорить, что, писавъ совершенно просто, онъ дійствительно пользовался Гомеромъ, Аристотелемъ и Платономъ; это замічаніе Климента важно въ двухъ отношеніяхъ: слова его лишній, но весьма желанный разъ убіждають насъ, что классическая литература не была чужда и высшимъ пред-

<sup>1)</sup> Посланіе надписывается: "Посланіе написано Климентомъ митрополитомъ рускымь въ Өомѣ прозвитеру Смоденьскому, истолювано Аеонасіемь мнихомъ".

ставителямъ православной церкви (какъ греческой такъ и русской: слова его (Климента) являются новымъ доказательствомъ и факта процвътанія у насъ въ XII стольтіи греческихъ студій; русскій митрополить могъ читать въ подлинникъ или въ греческихъ же компиляціяхъ Гомера, Платона и Аристотеля и какъ видно усвоивалъ себъ отчасти ихъ воззрѣнія, за что и подвергался нападеніямъ со стороны консервативноправославной партіи Смоленска въ лицъ пресвитера Оомы; этотъ послъдній также получиль греческое образованіе, но, повидимому, счяталъ ненужнымъ знаніе языческой литературы; во времена Климента и среди его Кіевской паствы находились изумительные начетчики въ греческой письменности 1).

Уважая неутомимые труды г. Лопарева по розысканію древних памятниковъ, мы не имъемъ охоты глумиться надъ нимъ. Но безъ глумленія мы должны сказать, что сділанный имъ эскизъ или набросокъ великоленной картины состоянія у насъ просвещенія въ XII веке есть плодъ недоразумѣнія и перетолкованія. Клименть и не думаєть признаваться, что онъ читаль Гомера, Аристотеля и Платона, а напротивъ самымъ решительнымъ образомъ отрицаетъ это. Онъ нашсаль свое посланіе къ Ростиславу Мстиславичу болье или менье хитрословесно и затейливо, при чемъ, какъ мы сказали выше, подъ хитрословесіемъ и затвиливостію должно разуметь то, что онъ болье или менъе наполнилъ его выдержками изъ аллегорическихъ толкованій Священнаго Писанія и образцами духовнаго пониманія вещественной природы. Священникъ Оома, который объяснялъ эти хитрословесіе и затвиливость побужденіями тщеславія, желаніемъ Климента прослыть за философа, и который имъль и наклонность укорить нанесшаго ему оскорбленіе митрополита, нам'вренно или не нам'вренно заполозриль, что эти хитрословесіе и затыйливость представляють нычто весьма предосудительное, что онъ заимствованы у эллинскихъ или греческихъ языческих мудрецовъ, между последними изъ которыхъ онъ зналь по именамъ Омира, Аристотеля и Платона. На укоризну Оомы Клименть отвъчаеть не признаніемъ ея справедливости, а ръшительнымъ ея отрицаніемъ. Онъ пишеть: «ты говоришь, что я пишу философіей (съ философской хитростью), но то весьма несправедливо пишешь ты, булго я, оставивъ почитаемыя (отеческія) писанія, да писаль отъ Омира, Аристотеля и Платона, которые были славны между еллинскими (языческими) хитрецами <sup>2</sup>). Что касается до свидътельствъ посланія Кли-

¹) Стр. 5—6.

<sup>2)</sup> Въ подлинникъ: "А речеши ми: философіею пишеши? а то велми криво

ментова о необыкновенномъ будто бы процветании у насъ въ XII стольтін знанія греческаго языка и греческой письменности: то дьло туть воть въ чемъ. Отражая какія-то укоризны себ' митрополита, именно, какъ следуетъ думать, - укоризну не въ особенно большой книжности, Оома ссылался въ посланіи къ Клименту на авторитеть своего учителя-помянутаго нами выше Григорія, котораго за добродетельную жизнь весьма почиталь и самъ онъ-митрополить. По поводу этихъ ссылокъ Оомы на своего учителя Климентъ въ одномъ мъсть пишеть: «поминаю же пакы (п) реченаго тобою учителя (твоего) Григоріа, его же и свята рекъ (рещи) не стыжюся, но не судя его хощу рещи, но истиньствуа: «Григорей зналь алфу, якоже и ты, и виту, подобно и всю к. и д. (24) словесь грамоту, а слышиши ты, у мене мужи (есть, находятся), имже есмь самовидець, иже можеть единъ рещи алфу не реку-на сто или двъстъ или триста или д ста, а виту такоже». Сейчасъ приведенныя нами слова Климента г. Лопаревъ и понимаеть какъ свидътельство, что учитель Оомы Григорій и онъ самъ знали греческій языкь и что во времена Климента и среди его Кіевской паствы находились изумительные начетчики въ греческой письменности. Но г. Лопаревъ понимаеть слова Климента неправильно: онъ говорить не о знаніи Григоріемъ и Оомою греческаго языка, а о знанін ими алфы и виты и всёхъ 24-хъ буквъ грамоты, и не объ изумительной начитанности въ греческой письменности того или другаго количества лицъ изъ его паствы, а о томъ, что есть у него такіе люди, которые могуть сказать алфу, а также и виту, не только на сто чего-то, а на двъсти, на триста и на четыреста. Совершенно ясно, что не о томъ говорить Клименть, что разумветь г. Лопаревъ, хотя и не совершенно ясно, что именно разумёть въ его словахъ. Относительно этого, не совершенно само по себ'в яснаго, не можеть быть спора. Подъ знаніемъ Григоріемъ и Оомою 24-хъ буквъ грамоты митрополить несомнънно разумъеть знаніе ими грамоты или искусства чтенія (ибо подъ знаніемъ буквъ азбуки что же бы еще могло быть разумъемо кромъ знанія искусства читать?); подъ способностію ивкоторыхъ изъ своихъ людей сказать альфу и виту не только на сто, но на двъсти, на триста и на четыреста чего-то митрополить разумбеть возможно полное усвоеніе нокоторыми, такъ сказать, курса екзерцизовъ, -- упражненій, или однихъ азбучныхъ или же азбучныхъ

пишеши, а да оставль азъ почитаемаа писаніа азъ писахъ отъ Омира и отъ Аристотеля и отъ Платона, иже во единьскыхъ ныръхъ славнъ(и) бъща".

и грамматическихъ, при чемъ въ первомъ случав разумъетъ склади. а во второмъ случав-знаніе словъ сомнительныхъ въ отношенія въ произношенію или правописанію (ортоэпія и ореографія) 4. Остается недоумвинымъ, что Климентъ говоритъ о знаніи Григоріемъ и Оомою греческаго числа 24-хъ буквъ азбуки, тогда какъ въ славянской азбукв ихъ гораздо болве. Это съ ввроятностію нужно объяснять твиъ, что наши славянскія азбуки (какъ учебники по наук' чтенія) были переводомъ съ азбукъ греческихъ (какъ техъ же учебниковъ) и что по сей причинъ буквы греческой азбуки были въ нихъ какъ бы госполствующими <sup>2</sup>). Оома, отстраняя укоры ему, дёланные Климентомъ в состоявшіе, в'вроятно, въ томъ, что онъ не особенно великій грамотникъ, ссылался на то, что онъ есть ученикъ Григорія, котораго весьма почиталь и самь митрополить. Отвечая на это, Клименть и говорить: «Григорія я весьма почиталь за его жизнь, но онь зналь грамот не совершеннымъ образомъ, почему и тебя не могъ сдълать совершеннымъ грамотникомъ; а вотъ у меня здёсь въ Кіев'в такъ действительно есть достойные удивленія грамотники ...

Мы сказали выше, что новонайденное посланіе Климента не только не свидётельствуеть въ пользу мивнія о процвётаніи у нась

¹) Мы имъемъ подъ руками эти экзерцизы въ одной рукописи конца XVI въка, принадлежащей библіотекъ Московской Духовной Академіи, — фундамент. № 35, дл. 130—243. Есть нъкоторое количество ихъ и въ Азбукъ Бурцова, напечатанной въ 1637-мъ году. — "Есмъ самовидець, говорить Клименть, иже (еже) можеть единъ рещи алфу не реку на сто" и пр... Какой смыслъ этихъ словъ будеть въ приложеніи къ начитанности? И не ясно ли, что онъ значать: я самъ выдаль, какъ иной можеть заразъ сказать сто, двъсти и до четырехъ сотъ извъстато рода примъровъ на альфу, а равно и на виту? — Вовсе не разумъя учености настоящей, Климентъ говорить о пъкоторой учености своего рода (sui generis). и желательно, чтобы кто нибудь предприняль относительно этой древней нашей своего рода учености нарочитыя розысканія.

<sup>2)</sup> Въ І томѣ Изслъдованій по русскому языку, изданномъ Академіей Наукь (И. В. Япичемь), напечатань азбукно-грамматическій отрывокъ, который, указыває на зависимость нашей азбуки оть азбуки греческой, надписывается: "Азбука сотворена по алфѣ, еже есть по скоростихіи, како которая буква глаголется и ва колько дълится рѣчь и пословица и въ колько счетается",—стр. 781. Скоростихіи изъ βραχύς—скорый, краткій, и στοιχείον—буква (краткобуквіе).—Не невозможно и то, что Клименть виѣсто аза и букъ называеть алфу и виту и виѣсто числа славаєскихъ буквъ указываеть число буквъ греческихъ, желая похвалиться своем ученостію въ греческой азбукѣ. Равнымъ образомъ и выраженіе: Грпгорій зналь алфу и виту и всѣ 24 буквы азбуки виѣсто: Григорій умѣлъ читать, Григорій быль человѣкъ грамотный, вѣроятно понимать какъ обращикъ склонности Климента бъзатьйности и хитрословесію.

въ періодъ до-монгольскій настоящей образованности, а напротивъ свидѣтельствуетъ именно противъ этого мнѣнія. Теперь, надѣемся, читатель понимаетъ насъ. Если говорится о наукѣ чтенія, какъ о великой наукѣ, и если хорошая грамотность представляется какъ великая ученость: то не ясно ли этимъ свидѣтельствуется объ отсутствіи настоящихъ наукъ и настоящей учености? А если Өома, равно какъ и Климентъ, знали по именамъ еллинскихъ хитрецовъ Омира, Аристотеля и Платона: то уже давно извѣстны тѣ источники, изъ которыхъ они могли почерпнуть это невеликое знаніе.

Г. Никольскій говорить почти то же самое, что и г. Лопаревъ, только изумительныхъ начетчиковъ въ греческой письменности втораго превращаеть въ кружокъ книжниковъ, который группировался подлъ двора князя Изяслава (Мстиславича) и который занимался научно-литературными (философскими) вопросами 1). Дивясь на эту своего рода академію наукъ, вышедшую изъ головы г. Никольскаго, мы не будемъ опровергать его, ибо что мы имъли бы сказать противъ него, уже сказано нами выше. Но не можемъ не указать на ту неизвинительную смівлость, съ которою, ради увеличенія объема своей картины, онь позволяеть себъ «нъть» превращать въ «да». Онъ говорить: «съ пресвитеромъ Оомою митрополить вель переписку; посланіе перваго Клименть читалъ предъ княземъ Изяславомъ и предъмногими послухами, которые, такимъ образомъ, следили за ихъ литературными сноmeніями» 2). А между твиъ Клименть, отвівчая на укорь Оомы, что ради тщеславія написаль посланіе къ князю философски, говорить, что если и философски писаль, то къ князю, а не къ нему-Оомъ, что же касается до него-Оомы, то къ нему не писалъ и писать (за нсключеніемъ, подразумъвается, настоящаго посланія) не намъренъ. И часть этого отвёта Климента Ооме г. Никольскій приводить туть же, вследъ за темъ, что нами выписано!

Обращаемся къ самому митрополиту Клименту какъ къ писателю. Ипатская летопись отзывается о немъ: «бысть книжникъ и философъ такъ, яко(ва) же въ Руской земли не бящеть» 3). А Никоновская летопись прибавляетъ къ этому: «и много писанія написавъ предаде» 4). Чтобы Клименть действительно написаль много писаній

¹) CTp. 84.

<sup>2)</sup> Ibid.

в) Подъ 1147-мъ годомъ, 2 изд. стр. 241.

<sup>4)</sup> II, 95 fin..

или сочиненій, это представляется очень сомнительнымъ и на слова Никоновской летописи съ вероятностію нужно смотреть какъ на собственную прибавку ея составителя, сдёланную по тому заключеню, что если быль такой книжникь и философъ, какого не бывало, то долженъ быль оставить и многія писанія 1). Во-первыхъ, если бы Клименть действительно оставиль многія писанія, то должны были бы сохраниться до насъ изъ многихъ писаній хотя нівкоторыя немногія, ибо трудно предполагать тоть случай, чтобы многія писанія погибл решительно все. Во-вторыхъ, что на слова Никоновской тетописи должно смотръть какъ на простое собственное заключение ея составителя, не основанное на какихъ нибудь положительныхъ данныхъ, это заставляеть думать писанная одновременно и совивстно съ нею Степенная книга: последняя, приведши отзывь о Клименте Ипатской лътописи, не прибавляеть, что онъ и много писаній предаль 2). Что касается до писаній немногихъ, которые могуть быть современечь открыты или которыя могли и совершенно погибнуть: то возможность ихъ совершенно допустима. Если гадать объ ихъ свойствъ и достоинствъ на основани посланія Климента къ Оомъ, которое въ большей своей части есть не простое письмо, а именно сочинение: то нужно будеть предполагать, что онв представляли изъ себя лишь нехитрыя компиляціи, состоявшія въ выпискахъ изъ книгь, каково ость посланіе Климента въ Оомъ, насколько оно есть сочинение 3). Отзывъ Ипатской летописи о Клименте, что онъ быль такой книжникъ и философъ, какого въ Русской земле не бывало, вовсе не требуеть предполагать многія сочиненія Климента; летописець могь сделать о немь такой отзывъ на основаніи и немногихъ сочиненій, на основанів даже одного, ставшаго теперь изв'ястнымъ, посланія Климента къ Оом'я. Мы сказали выше, что Клименть быль горячимъ почитателемъ аллегоряческаго толкованія Священнаго Писанія и усмотрівнія духовнаго смысла въ предметахъ вещественной природы. Толкование и усмотръние эти, вакъ уже мы замвчали, представляють собою проявление большаго вп меньшаго остроумія и остросмыслія, и воть за эти-то остроуміе и остросмысліе, которыя літописець находиль у Климента, хотя онів и не принада-

<sup>1)</sup> А когда г. Никольскій говорить, что о письменныхъ трудахъ Климента свидѣтельствуютъ лѣтописи (стр. 85 sub fin.), а не одна лѣтопись, то онъ позволяеть себѣ обычную ему вольность.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 251 нач..

э) Это показано г. Никольскимъ, который и долженъ называть своихъ философовъ простыми компиляторами,—стр. 86.

жали Клименту, бывъ имъ просто заимствованы изъ книгъ, но чего лѣтописецъ могъ вовсе не знать, и могъ онъ назвать его такимъ философомъ и книжникомъ, какого не бывало въ Русской землѣ. Посланіе Климента къ Өомѣ въ своей учительной части составляетъ именно рядъ выписокъ изъ одного сочиненія, имѣющаго указанный нами характеръ ¹). О сочиненіи этомъ, читаемомъ въ одной рукописи Тронцкой Лаврской библіотеки ²), одинъ изъ старыхъ читателей рукописи сдѣлалъ совершенно такой отзывъ, какой составителемъ Ицатской лѣтописи дѣлается о Климентѣ, именно говоритъ, что оно (вмѣстѣ съ другими подобными сочиненіями, помѣщенными въ рукописи) мудро безъ мѣры ³).

### Наши писатели изг Грековг.

Въ заключение скажемъ о бывшихъ у насъ въ періодъ до-монгольскій писателяхъ изъ числа жившихъ у насъ Грековъ.

Хотя эти писатели, собственно говоря, не составляють нашихъ писателей, но такъ какъ они писали большею частію для насъ и такъ какъ всё они писали у насъ, то имъ должно быть дано мёсто въ исторіи нашей литературы.

Изъ числа весьма многихъ, пережившихъ у насъ въ періодъ домонгольскій, Грековъ, оказывается писателей весьма немного, именно въ настоящее время извъстно ихъ и всего пять. Изъ этихъ пяти писателей четверо были митрополиты и одинъ не митрополитъ, а монахъ или можетъ быть іеромонахъ.

Писатели митрополиты суть:

1. Самый первый нашъ митрополить Леонъ или Левъ. Онъ написаль на греческомъ языкъ сохранившееся до настоящаго времени сочиненіе противъ латинянъ, которое надписывается: Λέοντος μητρο-

<sup>1)</sup> Какъ это указывается г. Никольскимъ, причемъ въ приложеніяхъ къдиссертаціи напечатано имъ и самое сочиненіе.

<sup>2)</sup> Г. Никольскимъ сочиненіе напечатано именно по разумѣемой нами Лаврской рукописи.

<sup>3) № 122,</sup> въ Описаніи рукописей замѣтка на концѣ описанія №, ч. І стр. 90 fin..—Выше мы говоримъ, что прозваніе Климента Смолятичемъ, можетъ быть, и не значить того, что онъ быль родомъ изъ Смоленской области, какъ обыкновенно принимается, а что оно, можетъ быть, было родовымъ его прозваніемъ. Здѣсь прибавимъ еще, что жители Смоленской области въ древнее время назывались, какъ и доселѣ называются, Смольнянами и что по филологіи Смолятичъ какъ будто не происходить отъ Смоленска.

πολίτου (Βъ другихъ спп. άρχιεπισκόπου, ἐπισκόπου) τζε ἐν Ῥωσέα Πρεσθλάβας πρὸς 'Ρομαίους ήτοι Λατίνους περὶ τῶν ἀζύμων (Β' других в спиπερί τοῦ ὅτι οὐ δεῖ τελεῖν τὰ ἄζυμα), τ. e. Льва митрополита (apxiепископа, епископа) Переяславского въ Россіи къ Римлянамъ или .Татинянамъ объ опреснокахъ (о томъ, что не должно употреблять опресноковъ). Въ сочиненіи своемъ авторъ — во-первыхъ, подробно и очень основательно доказываеть неправильность употребленія опр'єсноковъ, -- во-вторыхъ, кратко говоритъ и о другихъ заблужденіяхъ латинянъ, именно-объ ихъ субботнемъ поств, о совершении ими полной литургіи въ великій пость, о безженств' ихъ священниковъ, объ употребленіи ими въ пищу удавленины и наконець объ ихъ ученіи объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына. Какъ со всею въроятностію следуетъ предполагать, побуждениемъ для митрополита Леона написать сочинение было то обстоятельство, что передъ его вступлениемъ на канедру Русской митрополіи и во время его пребыванія на ней папа дёлаль попытки подчинить насъ своей власти (см. выше). При этомъ предположеніи страннымъ будеть то, что сочиненіе изв'єстно только въ греческомъ подлинникъ и что неизвъстно его древняго славянскаго перевода; но можно думать, что переводъ существоваль и что онъ или пока еще не открыть или совствив не дошоль до насъ (бывъ вытёсненъ позднёйшими многочисленными статьями противъ латинянъ). Если бы сочиненіе признавать самостоятельнымъ произведеніемъ митр. Леона, то оно весьма бы рекомендовало его какъ автора; но, какъ кажется, эта самостоятельность составляеть вопросъ 1).

2. Георгій, занимавшій канедру неизв'єстно съ какого и по какой годь, но упоминанный подъ 1072-мъ г. Онъ написалъ два со-

<sup>1)</sup> О сочиненіи митр. Льва, равно какъ и о всёхъ полемическихъ сочиненіяхъ противъ датинянъ періода до-монгольскаго см. А. Н. Попова: Историко-литературный обзоръ древне-русскихъ полемическихъ сочиненій противъ датинянъ (ХІ—ХУ в.), Москва, 1875, и А. С. Павлова: Критическіе опыты по исторіи древнейшей греко-русской полемики противъ датинянъ, Спб. 1878 (послідній разрішаеть то недоумініе, что митр. Леонъ полемизируеть противъ опрісноковъ ранів патр. Миханла Керулларія; къ вопросу о самостоятельности сочиненія митр. Леона—у него же стр. 37 fin., а положительное удостовіреніе въ томъ, что ошибался преосв. Филареть, указывая древній славянскій переводъ сочиненія,—стр. 27 прим.). Въ греческомъ подлинникі сочиненіе напечатано г. Павловымі въ приложеніяхъ къ сейчасъ названному изслідованію, а новый русскій переводъ преосв. Филарета во Временникі Общ. Ист. и Древн. кн. У (1850 г.).—Къ шести извістнымъ спискамъ сочиненія (тремъ московскимъ сунодальнымъ, Аеонскому—Иверскому и двумъ Венеціанскимъ (у Павлова стр. 115 прим.) должно прибавить еще седьмой, Аеонскій—лавры св. Аеанасія, см. Саты Мессполікі Війлюніки, І, 272.

чиненія, -- во первыхъ, довольно обширное каноническаго содержанія, • извёстное въ настоящее время подъ именемъ Заповёди къ исповёдующимся сыномъ и дщеремъ, о которомъ мы говорили выше, и вовторыхъ, -- краткое противъ латинства, которое надписывается: «Стязанье съ латиною». Это последнее сочинение, неизвестно въ какомъ году написанное, но во всякомъ случат вскорт послт совершившагося окончательнаго раздёленія церквей (1053—1054-мъ г.), нъть сомньнія, имъеть свою причину именно въ семъ совершившемся раздъленін, т. е. что митрополить Русскій хотіль возвістить своей пастві о тіхь заблужденіяхъ латинянъ, въ которыхъ они обвиняемы были въ Греціи н изъ-за которыхъ (помимо другихъ причинъ) произошло раздъленіе. Сначала митр. Георгій сообщаеть, когда и какь латиняне отлучились отъ православія, а потомъ кратко, по пунктамъ, перечисляеть ихъ заблужденія, -- въ томъ и другомъ случав, какъ и естественно, онъ передаеть по-русски то, что имълъ у себя подъ руками на греческомъ, иначе сказать-въ своемъ русскомъ сочиненіи воспроизводить греческую полемику. Въ продолжение седьми вселенскихъ соборовъ, говорить онъ объ отпаденіи, латиняне были единомысленны съ нами, тоже глаголюще, тоже мысляще; потомъ древнимъ Римомъ и землею его завладъли Нъмцы и по маломъ времени старые правовърные мужи, которые хранили и держали законъ Христовъ и свв. Апостоловъ и святыхъ отецъ, перемерли; послъ нихъ молодые и не утвержденные послъдовали нъмецкой прелести впали во многія и различныя вины; такъ какъ они не хотъли остатися творимаго зла, то и отвержены были отъ насъ. Перечисляя заблужденія или вины латинянъ, Георгій насчитываеть ихъ 27, каковое огромное число, вслъдъ за современными ему полемистами греческими, является у него тёмъ путемъ, что къ заблужденіямъ латинянъ относятся не однъ дъйствительныя заблужденія, но и простыя церковно-обрядовыя и даже бытовыя разности ихъ отъ Грековъ. Мы скажемъ о нихъ послъ, когда будемъ говорить объ отношеніяхъ Русской церкви къ латинской или объ отношеніяхъ древнихъ Русскихъ къ латинянамъ и папству 1).

<sup>1)</sup> Стязанье съ датиною митр. Георгія найдено преосв. Макаріемъ въ одной рукописи Новгородской Софійской библіотеки и изв'єстное пока въ одномъ списк'в напечатано имъ въ Исторіи т. 2, изд. 2 стр. 347; перепечатано по подлиннику Навловымъ въ Критическихъ опытахъ, стр. 191. Читается у митр. Георгія странное обвиненіе на датинскихъ епископовъ, будто они женятся; в'єроятно, туть поврежденная переписчиками (или еще переводчикомъ) та річь, что епископы датинскіе, нося на рукахъ перстни, оправдывають это тімъ, "якоже се въ жены емлюще

3. Іоаннъ 2-й, по всей въроятности, преемникъ Георгія, умершій въ 1088-иъ г. Отзывъ о немъ літописца какъ о мужів житромъ книгамъ и ученью, милостивомъ и ласковомъ ко всёмъ, смиренномъ и кроткомъ, молчаливомъ и вмёстё рёчистомъ, утёшавшемъ книгами святыми печальныя, и вообще какъ о митрополить, какого не было и не будеть, я приводиль выше. Іоаннъ написаль, такъ же какъ и Георгій, два сочиненія, -- каноническое, содержащее отвёты на вопросы нъкоего черноризда Іакова, о которомъ я тоже говорилъ выше, и посланіе къ одному пап'в или точніве говоря антипапів. Нівмецкій императоръ Генрихъ IV въ своей борьбъ съ папою Григоріемъ VII Гильдебрандтомъ ръшился противопоставить ему антипапу, въ каковые избранъ былъ имъ въ 1080-мъ г. Виберть или Гиберть, архіенископъ Равеннскій подъ именемъ Климента III. Этотъ-то Климентъ III присылаль къ нашему митрополиту своего епископа съ предложеніемъ приступить къ союзу съ Римскою церковію и въ отвіть на сіе-то приглашеніе Іоаннъ 2-й и написаль Клименту свое посланіе. Отвіная самымъ віжливымъ дипломатическимъ языкомъ, митрополить пишеть папъ, что если онъ-папа дъйствительно пріемлеть и почитаеть догматы непорочной и православной вёры, какъ возвёстиль присланный епископъ, то и онъ-митрополить привътствуеть и лобызаетъ его священную главу и усердно желаеть, чтобы всеблагій и милосердый Господь совершиль предлагаемое возсоединение. Переходя за твиъ возможно мягкимъ образомъ къ заблужденіямъ латинянъ, митрополить указываеть и опровергаеть главнейшія изъ нихъ, именнопость въ субботу, несоблюдение его въ первую недълю четыредесятницы, безженство священниковъ, усвоение права совершать таинство муропомазанія только епископамъ, опрівсноки, прибавленіе въ символів и отъ Сына. Что касается до самаго предложенія папы о возсоединеніи, то митрополить рекомендуеть ему обратиться къ патріарху Константинопольскому и къ находящемуся при немъ собору митрополитовъ. которые благодатію Божіей могуть все таковое вмёсте съ нимъ изследовать и исправить. Вообще, посланіе митр. Іоанна кь пап'в представляеть собой своего рода дипломатическую ноту, составленную весьма

церкви и обрученіе носити глагодють". Нѣкоторые, какъ напр. Павловъ, держатся того рѣшительнаго миѣнія, что Стязанье есть не болѣе, какъ поздиѣйшая компилація изъ посланія митр. Никифора и слова Өеодосія Грека (по Павлову—преп. Өеодосія Печерскаго), о которыхъ ниже, см. Критическіе опыты, стр. 57. Однако на вопросъ: для чего бы могла понадобиться эта компиляція съ именемъ митр. Георгія, Павловъ не отвѣчаеть.

жорошо—съ одной стороны весьма вѣжливо, а съ другой съ полнымъ достоинствомъ <sup>1</sup>).

4. Никифоръ 1-й, занимавшій престоль съ 1104-й по 1121-й годъ. Отъ него сохранились до насъ четыре сочиненія—два противъ латинянъ и два нравоучительнаго содержанія.

Два первыя сочиненія представляють собою посланія, написанныя къ князьямъ, - одно по просьбъ того, къ кому адресовано, другое, какъ кажется, по собственному усердію митрополита. По просьбів написано посланіе къ вел. кн. Владимиру Всеволодовичу Мономаху, жоторый спрашиваль митрополита, какъ отвержены были латиняне оть святыя соборныя и правовърныя церкви. Отвъть митрополита, состоящій въ краткомъ извіщеніи объ отпаденіи латинянъ и въ исчисленіи ихъ заблужденій, весьма схожъ съ сочиненіемъ противъ латинянъ митр. Георгія, отличаясь отъ него темъ, что исчисляеть заблужденія латинянь въ другомъ порядкъ и что, опуская нъкоторыя изъ нихъ, всего приводить ихъ не 27, а 20 °). Другое посланіе написано къ Владимиро - Волынскому князю Ярославу Святополковичу, который имълъ свой удёль въ сосёдстве съ землею Лядскою, и по тому, какъ нужно подразумъвать, побужденію, что это сосъдство представляло князю особенную опасность отъ латинянъ. Въ посланіи сначала кратко сообщается объ отпаденіи латинянъ то же самое, что и въ предъидущемъ, затъмъ также кратко исчисляются ихъ заблужденія, причемъ опускаются нѣкоторыя прежнія и указываются нѣкоторыя новыя, и наконецъ подробно опровергается одно заблуждение, именно-употребленіе опрѣсноковъ 3).

<sup>1)</sup> Посланіе, отправленное по своему назначенію на греческомъ языкѣ, но вѣроятно тогда же, а во всякомъ случаѣ въ весьма древнее время, переведенное на славянскій языкъ и дошедшее до насъ на обоихъ, напечатано—на славянскомъ въ Памятникахъ Россійской словесности XII вѣка Калайдовича, на греческомъ: В. И. Григоровичемъ въ I кн. Ученыхъ Записокъ II Отд. Академіи Наукъ (съ повтореннымъ славянскимъ), Софокломъ Икономосомъ въ Асинахъ, въ 1868 г., особой брошюрой, и А. С. Павловымъ въ приложеніяхъ къ Критическимъ опытамъ по исторіи и пр. (объ изданіи Икономоса, которое мы знаемъ только по указаніямъ, здѣсь стр. 60). Что посланіе писано къ антипапѣ Клименту III, это доказалъ покойный Неволимъ,—статья о митр. Іоаннѣ во 2 томѣ Извѣстій Академій Наукъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напечатано въ Памятникахъ Россійской Словесности XII въка Калайдовича. Сличеніе съ Стязаньемъ митр. Георгія и указаніе недостающаго у Попова стрр. 101 fin.—107, см. также Павлова Критичч. опыты.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напечатано *преосв. Макаріємь* въ двухъ видахъ,—приложеній въ 2 тому Исторіи №№ 9 и 10. Указаніе дъйствительнаго князя, въ которому адресовано, у Попова, стр. 109.

Нравоучительныя сочиненія митр. Никифора суть: посланіе къ вел. кн. Владимиру Всеволодовичу Мономаху и церковное поученіе.

Въ посланіи къ Мономаху, написанномъ въ началѣ великаго поста, по своему объему сравнительно довольно общирномъ, сначала какъ бы въ приступъ говорится о необходимости и пользъ поста для палшаго человека, затемъ речь главнымъ образомъ посвящена показанію. откуда въ человъкъ доброе и недоброе, и именно - показанію, что то и другое, во-первыхъ, прямо черезъ душу, которая состоить изъ трехъ частей: словеснаго, яростнаго и желаннаго (cfr Григорія Нисскаго каноническое правило 1-е), т. е. ума, сердца и воли, во-вторыхъ -черезъ слугъ души или внёшнія чувства: видёніе, слухъ, обоняніе, вкушеніе и осязаніе, и наконець, въ заключеніе, увѣщательное предостережение князю относительно некоторых слугь его души, а именно его слуха, за который митрополить высказываеть опасенія, не винмаль ли онъ клеветникамъ и наушникамъ и такимъ образомъ не быль ле причиной невинныхъ осужденій, изгнаній и опаль. Это предостереженіе князю противъ наклонности внимать клеветникамъ и наушникамъ, какъ кажется, было главною цёлію посланія, хотя митрополить нарочито и отрицаеть сіе, выставляя своимъ побужденіемъ вообще желаніе сдёлать князю воспоминаніе или преподать наставленіе и еще то, что уставъ есть церковный и правило въ время се – великаго поста и къ княземъ глаголати что полезное. Само по себъ посланіе очень хорошо, но, будучи отвлеченно и хитрословесно, оно представляеть весьма мало назиданія для людей простыхъ і).

Церковное поученіе, сказанное въ недѣлю сыропустную, имѣетъ предметомъ своимъ наступающій постъ, именно —проповѣдникъ возбуждаетъ въ немъ своихъ слушателей къ радости о наступленіи дней поста, пробуждаетъ чувство сокрушенія о грѣхахъ, побуждаетъ къ мужеству въ перенесеніи подвиговъ постныхъ и убѣждаетъ присоединить къ посту тѣлесному дѣла любви и милосердія христіанскаго. Свое поученіе митрополитъ начинаетъ слѣдующимъ любопытнымъ предвареніемъ: «веліихъ поученій, о любимицы и возлюбленныя ми дѣти о Христѣ, (подобало ми) бесѣдовати къ вамъ и водою Его напонти благую вашу землю, глаголю—ваши души, но не данъ ми даръ язычный по божественному Павлу, яко тѣмъ языкомъ творити ми порученная и того ради безгласенъ по средѣ васъ стою и молчу много. Потребну же сущу поученію нынѣ приходящихъ ради дней святаго великаго

<sup>1)</sup> Напечатано въ Русскихъ Достопамятностяхъ, ч. І стр. 61.

поста, того ради писаніемъ поученію ліпо быти размыслихъ». Эти слова показывають, что митрополить, не знавшій русскаго языка, написаль свое поученіе по-гречески, веліть перевести его на русскій и заставиль сказать другаго 1).

Единственный, изв'єстный въ настоящее время, писатель изъ Грековъ не митрополитовъ, есть монахъ Өеодосій, жившій въ Кіевъ въ половинъ XII в. и по всей въроятности состоявшій при каеедръ митрополичьей въ качествъ клирика или чиновника. Такъ какъ онъ хорошо зналь славянскій языкь (насколько это было возможно для Грека), то необходимо думать, что онъ жиль въ Россіи очень долго, при чемъ намъ сдается, что онъ былъ человъкъ, игравшій въ свое время далеко не последнюю роль. Несомненно принадлежащій сему Өеодосію литературный трудъ есть не сочиненіе, а переводъ, именно-переводъ съ греческаго языка на славянскій посланія папы Льва І или Великаго къ Константинопольскому патріарху Флавіану объ ереси Евтихія, сдъланный по просьбъ князя-монаха Николая Святоши 2). Но за тъмъ со всею и ръшительною въроятностію считаемъ мы произведеніемъ сего Өеодосія «Слово о въръ крестьянской и латыньской», которое усвояется нашими рукописями преп. Өеодосію Печерскому, какъ написанное имъ въ отвъть на вопросъ вел. кн. Изяслава Ярославича 3). Во-первыхъ, преп. Өеодосій Печерскій вовсе не могь им'ять тіхъ свіздвній объ отступленіяхъ и обычаяхъ латинянъ, которыя сообщаеть авторъ; во-вторыхъ, совершенно и нисколько не идеть къ преп. Өеодосію то, что онъ-авторъ говорить о себв и о своемъ отцв, и наконецъ въ-третьихъ-преп. Өеодосій и на вопрось Изяслава: достоитъ ли резать скоть въ неделю, начинаеть ответь: «что взиыслиль, бо-

<sup>1)</sup> Поученіе напечатано преосв. Микаріємь, Исторіи т. 2, изд. 2 стр. 366.

<sup>3)</sup> Переводъ напечатанъ въ Чтеніяхъ Общества Ист. и Древн., 1848 г. № 7. Начатый по просъбъ Святоши, онъ оконченъ былъ послѣ его смерти (см. предисловіе и послѣсловіе), чѣмъ и опредѣляется время жизни переводчика. Пославіе Льва, славянскій переводъ котораго почему-то желаль видѣть Святоша, по словамъ переводчика (въ предисловіи) ради вѣры князя отъ Рима въ Кіевъ прінде; если понимать это не совершенно ясное не такъ, что посланіе написано папою въ Римѣ, а такъ, что его списокъ полученъ былъ изъ Рима, то изъ сего будеть слѣдовать, что въ періодъ домонгольскій, черезъ купцовъ или кого бы то ни было, у насъ возможны были сношенія съ Италіей, а такимъ образомъ объяснится и та загадка, что изъ Бара было получено въ Кіевѣ сказаніе о перенесеніи мощей Николая Чудотворца.

<sup>3)</sup> Напечатано *преосв. Макаріем*а витсть съ другими сочиненіями преп. Өеодосія въ Ученыхъ Запискахъ II Отдъл. Академін Наукъ, кн. II выпускъ 2-й.

голюбивый княже, впрашати мене некнижна и худа о таковъй вещи», но такъ ли отвъчаеть нашъ авторъ на свой совсъмъ другаго сорта вопросъ? Вообще, мы не сомнъваемся, что слово принадлежить нашему Өеодосію и написано имъ или для того же Николая Святоши. что всего въроятите, или для другаго какого нибудь князя, а преп. Өеодосію усвоено послів по весьма понятному недоразумівнію. Отвічая на вопросъ Святоши или неизвъстнаго князя, Оеодосій отчасти указываеть отступленія и нечистые обычаи латинянь, главнымь же образомъ убъждаеть блюстися ихъ въры и ученія и бъгать ихъ сообщества. Кирикъ въ своемъ Вопрошаніи, высказывая Нифонту мижніе о необходимости соблюденія супругами чистоты тілесной въ первую и последнюю недели великаго поста, ссылается на какого-то Оеодоса, который, у митрополита слышавъ, такъ написалъ 1). Такъ какъ Нифонть выставляеть своего Өеодоса своимъ современникомъ, каковымъ быль нашь Өеодосій, и такъ какъ онъ представляеть его человѣкомъ, близкимъ къ митрополиту, что со всею въроятностію следуеть думать и о последнемъ: то оказывается совершенно вероятнымъ предполагать, что нашъ Өеодосій былъ авторомъ какого-то, пока неизвістнаго, каноническаго сочиненія. Наконецъ, мы съ своей стороны имфемъ весьма большую наклонность подозрѣвать, что именно этоть нашъ инокъ Өеодосій быль авторомъ того житія св. Владимира, по которому последній посылаль пословь по землямь для смотрівнія віврь и изъ котораго возникла повъсть объ его крещеніи, помъщенная въ льтописи.

# Свътская литература.

Для полноты обзора и ради нѣкоторыхъ читателей считаемъ не безполезнымъ сдѣлать здѣсь дополненіе о памятникахъ мірской или свѣтской литературы періода до-монгольскаго, каковые памятники суть: Слово о полку Игоревомъ и Слово Данінла Заточеника или Заточника, имѣющія впрочемъ между собой общаго единственно только то, что принадлежать авторамъ свѣтскимъ, а не духовнымъ.

Слово о полку Игоревомъ, что значить слово о походъ Игоревомъ, неизвъстно — озаглавленное ли такъ отъ самого автора или отъ переписчиковъ, но въ самомъ текстъ называемое повъстію и пъснію и приравниваемое къ былинамъ, есть героическая поэма, по внъшней формъ не въ стихахъ, а въ прозъ, впрочемъ до нъкоторой степени

<sup>1)</sup> У *Павлова* въ Памятни. канонич. права, col. 38.

ритмической или пъвучей, о неудачномъ и несчастномъ походъ одногоизъ князей русскихъ на Половцевъ.

Половцы, азіатскіе кочевники, явились въ степяхъ нынёшней Новороссіи, между Дономъ и Днъпромъ, въ половинъ XI въка, вытъснивъ прежде кочевавшихъ тутъ Печенъговъ, послъ чего и остававались сосъдями Руси до самаго нашествія Монголовъ, которое ихъ уничтожило. Какъ ведуть себя всё вообще кочевники, однимъ изъ ихъ занятій и однимъ изъ средствъ ихъ существованія были хищническіе набъги на сосъдей, вслъдствіе чего у Русскихъ были съ ними почти непрестанныя войны, совершенно такъ, какъ послъ у Москвы съ Крымскими Татарами. Половцы безъ всякихъ причинъ и поводовъ дълали набъги на Русь, когда собирались съ силами или находили это удобнымъ; наобороть и Русскіе поступали совершенно подобнымъ же об-разомъ,—эти взаимные набъги для той и другой стороны были дъломъ, такъ сказатъ, совершенно обычнымъ. Одинъ изъ подобныхъ-то набёговъ и составляетъ предметъ нашего слова или нашей повёсти пъсни. Князь Кіевскій Святославъ Всеволодовичь изъ рода князей Черниговскихъ (внукъ Олега, правнукъ Святослава), занявшій престоль въ 1182 г., сдёлаль на Половцевъ, въ союзё съ другими князьями, въ продолжение двухъ лътъ сряду (1183-84), два большие и очень удачные набъга. Завидуя славъ и успъху или добычности этихъ набъговъ, одинъ изъ князей тъхъ же Черниговскихъ, не участвовавшій въ нихъ одинъ разъ по нехотенію, въ другой разъ по независъвшимъ обстоятельствамъ, именно - двоюродный брать Святослава, князь Новгородъ-Съверскій Игорь Святославичъ, ръшился, утаясь отъ послъдняго, сдълать свой частный набъгъ. Взявъ съ собой своего брата Всеволода Курско-Трубчевскаго, племянника Святослава Рыль-скаго и сына Владимира (Олега) Путивльскаго, Игорь выступиль въ походъ противъ Половцевъ 23 Апръля 1185-го г. Вышедъ въ поле Половецкое около нынъшняго Курскаго Бългорода и въ направленіи къ юговостоку перешедъ ръки Осколъ и Сальницу, князья встрътили передовые отряды Половцевъ, которые знали объ ихъ замыслѣ и ждали ихъ, на рѣкѣ Сюурліи. Битва съ этими передовыми отрядами окончилась совершенною побъдою Русскихъ; однако видя, что Половцы не захвачены врасплохъ, что они изготовились встрътить нападеніе и собрались всё, князья рёшили ретироваться. Если бы они пустились въ обратный путь тотчасъ же послё побёды, когда еще Половцы не собрались съ духомъ возвратиться на нихъ, то, вёроятно, благополучно добрались бы домой съ славой и добычей. Но тё, у которыхъ кони

были примучены въ предшествующей битвъ, воспротивились немедленному отступленію, требуя ніжотораго отдыха. Въ отдых в проведень была ночь, следовавшая за победой, но на другой день Русскіе увыдъли передъ собою всъ полки Половецкіе. Ръшили всъмъ ситышныся, чтобы конные не могли оставить пѣшихъ въ добычу непріятелю, и за твиъ сдвлать попытку вооруженнаго отступленія, подобнаго знаменьтому отступленію Грековъ подъ предводительствомъ Ксенофонта. Первые день и ночь отступали и бились благополучно. Но на другой день часть войска обратилась въ бъгство; Игорь хотъль было остановить бъглецовъ, но, отдълившись для сей цъли оть своего полка, онъ быль перехваченъ Половцами и этимъ все кончилось: всѣ остальные три князя взяты были въ пленъ, изъ всего войска отчасти перебитаго, отчасти взятаго въ тотъ же плънъ, отчасти загнаннаго въ море (Азовское, близь впаденія въ него ріки Каялы, на берегу которой, у не называемаго по имени озера, случилась съ Русскими бъда) , спаслось и прибъжало на Русь менъе 30 человъкъ. Пользунсь побъдой, Половцы сдёлали одновременно два набёга на Русь: одна половина опустошила область Переяславскую (осаждавъ Переяславль и потомъ взявъ и разграбивъ древній Римъ, нынъшніе Ромны), другая-Курско-Черниговское Посемье (область по ръкъ Семи, нынъшнему Сейму, откуда были взятые въ плънъ князья, пожегии волости и села и также острогь г. Путивля). Между тёмъ Игорь при помощи одного Половчанина, который возъимълъ благую мысль уйдти отъ своихъ въ Русь и пользуясь отсутствіемъ главныхъ князей Половечскихъ, бывшихъ въ сейчасъ помянутомъ походъ на Русь, бъжаль изъ плъна <sup>2</sup>) и возвратился въ свой Новгородъ.

Слово о полку Игоревомъ распадается на три части: предметъ первой—походъ Игоря, окончившійся его пліномъ, во-второй—сівтованія о постигшемъ Русь несчастіи Святослава Кіевскаго и самого півца, изображеніе дальнійшихъ бідствій Руси отъ Половцевъ, которымъ

<sup>1)</sup> Не указываемъ точнымъ образомъ мѣстотеченыя ни одной рѣки потому, что относительно ни одной рѣки не можемъ этого сдѣлать, такъ какъ вопросъ обо всѣхъ ихъ есть вопросъ спорный.

<sup>2)</sup> Въ плъну Игорь содержался не какъ нибудь варварски, а напротивъ со всемъ возможнымъ комфортомъ и со всем подобающею его сану обстановком, ибс Половцы въ одно и то же время были и враги и очень хорошіе наши знакомые (между прочимъ ему было позволено выписать для себя изъ Руси священника). Тогдашній главный Половечскій князь Кончакъ быль давнишній пріятель Игоря (Ипатсв. лът. подъ 1180 г.) и потомъ жепиль его плъненнаго сына на своей дочери.

Игорь отвориль ворота, призывь къ князьямь встать за обиду Руси съ поэтическими отступленіями и наконець плачь Ярославны или супруги Игоревой Евфросиніи Ярославовны (дочери Галичскаго Ярослава Владимировича Осмомысла) на забралѣ Путивльскомъ; въ третьей части—бѣгство Игоря изъ плѣна и радость объ этомъ Руси.

Слово не есть народная былина въ томъ смыслъ, что оно сочинено устно и постепенно безличнымъ творчествомъ многихъ и было только записано къмъ-то уже готовое; оно несомнънно есть литературное или поэтическое произведение въ собственномъ смыслъ, принадлежащее одному какому-то сочинившему или сложившему ее автору, вообще въ собственномъ смысле сочинение неизвестнаго сочинителя. Что въ періодъ до-монгольскій, въ параллель къ литератур'в письменной, которая была исключительно церковною, существовала свётская литература неписьменныхъ народныхъ былинъ, это понятно, ибо устнаго народнаго творчества не въ состояніи подавить никакая крайность противоположнаго направленія письменной литературы. Но свётское произведение настоящей литературы письменной есть для того времени вещь весьма замівчательная и представляющая немалую загадку, на которую пока далеко нельзя отвёчать совсёмь удовлетворительнымъ образомъ. На Западъ въ соотвътствующее нашему періоду до-монгольскому время письменная литература была главнымъ образомъ, если не исключительно, также церковная, и однако тамъ дъянія и подвиги рыцарей вызвали еще свётскую письменную литературу ихъ пъвцовъ-такъ называемыхъ трубадуровъ. Кто сталъ бы думать о нашихъ князьяхъ періода до-монгольскаго, что имъ былъ присущъ только духъ смиренной молитвы и монашескихъ помысловъ, подобно какъ напримъръ царю Алексвю Михайловичу, и нисколько не быль присущъ духъ западнаго рыцарства, тоть совершенно бы ошибался. Наши князья были потомками Норманновъ, которые прежде настоящихъ западныхъ рыцарей были рыцарями по преимуществу, и переставъ быть Норманнами въ смысле разбойниковъ, они вполне остались ими въ смыслъ людей удалыхъ, въ смыслъ именно рыцарей, ищущихъ славныхъ дёлъ 1). Но рыцарь безъ пёвца не мыслимъ, и если

<sup>1)</sup> Рыцарская исповёдь, которую дёлаеть Василько Ростиславичь Теребовльскій (въ літописи, подъ 1097 г.), несомитно выражаеть духъ наибольшей части нашихъ князей періода домонгольскаго. Владимиръ Мономахъ въ своей изв'ястной духовной грамоті дітямъ главнымъ образомъ дітаеть то, что изображаеть въ своемъ лиці истиннаго рыцаря, которому діти должны подражать. Самъ нашъ Игорь, отправляясь въ походъ на Половцевъ, главнымъ образомъ мечталъ о томъ,

на Западѣ подвиги рыцарей породили особое сословіе этихъ нарочитыхъ пѣвцовъ, то возможно и естественно было случиться тому же в у насъ. Такимъ образомъ, представляется наиболѣе вѣроятнымъ сметрѣть на Слово о полку Игоревомъ не какъ на явленіе единичное в исключительное, а какъ на сохранившійся до насъ остатокъ нашего до-монгольскаго трубадурства, другіе памятники котораго или погибле отъ позднѣйшаго къ нимъ невниманія или еще пока скрываются въ рукописяхъ не открытыми ¹).

Въ единственномъ пока своего рода памятникъ нъкоторые наклонны видъть произведение единственное и въ смыслъ совершенства. Съ этимъ преувеличеннымъ мивніемъ позволимъ себв вовсе не соглашаться. Слово о полку Игоревомъ, безспорно, есть весьма хорошее в весьма замѣчательно поэтическое произведеніе, но имѣемь рѣшительную смелость думать, что не более и что до верха совершенства ем весьма далеко. Оно обыкновенно читается послѣ предварительнаго обстоятельнаго знакомства съ событіемъ и лицами, которые въ немъ воспеваются, не наковому знакомству служить повесть о походе Игора. читаемая въ Ипатьевской летописи, написанная непосредственнымы современникомъ, чуть ли даже не участникомъ похода, и передающая событіе весьма полно, не только съ внішнею обстоятельностію, но в внутреннею живостію. Но отстраните это предварительное знакомство, которое при чтеніи слова дорисовываеть картины, и вы будете видъть въ немъ болье мелькающія тыни, чымь живыя и оконченныя изображенія, болье намеки, чымь вполны высказанныя рычи, такъ что оно болье смотрить какъ бы программой поэмы, чымь самой поэмой вполнъ въ обработанномъ видъ.

Несомивно, что прозаическимъ источникомъ поэмы служила сейчасъ помянутая повъсть о походъ Игоря, помъщенная въ Ипатской лътописи, и едва ли не должно будеть признать, что въ нъкоторыхъ случаяхъ проза выше поэзіи. Въ 9-й день по выступленіи Игоря въ

чтобы превзойти отцовъ и дёдовъ и до конца взять славу и честь (Лаврент. літоп.). См. также Ипатск. літоп. 2 изд. стрр. 310, 545 и 554.

¹) Полагаемъ, что авторъ Волынской или Галичской лѣтописи подъ 1201 г. (въ самомъ началѣ) имѣетъ въ виду подобную пѣснь о Владимирѣ Мономахѣ; находимъ возможнымъ полагать, что Даніилъ Заточенивъ приводитъ слова изъ подобной пѣсни о Святославѣ, когда говоритъ: "Святославъ князь, (сынъ) Игоревъ идя на царя съ малою дружиною, рече"... и пр. Когда въ 1251 г. Даніилъ Романовичъ Галичскій съ братомъ Василькомъ возвратились съ побѣдой изъ похоля Ятвяжскаго, то "пѣснь славну пояху има" (Волынск. лѣтоп., 1251 г. fin.—Трубадуры или пѣвцы, "гудьци", были и у Половцевъ,—Волынск. лѣт. подъ 1201 г.).

походъ противъ Половцевъ случилось солнечное затменіе; по этому поводу онъ говорить у летописца дружине, которая вилела въ семъ худое для себя предзнаменованіе: «братья и дружино, тайны Божія никтоже не въсть, а знаменію творець Богь (яко) и всему міру своему, а намъ что створить Богь или на добро или на наше зло, а тоже (это) намъ видити»; въ словв по тому же поводу Игорь говорить: «братіе и дружино, луцежь бы потяту і) быти, неже полонену быти, а всядемъ, братіе, на свои бързыя комони» 2). Первое къ дѣлу и прекрасно, о второмъ нельзя этого сказать. Лучшимъ мъстомъ въ словъ считается плачъ Ярославны. Положимъ, что онъ хорошъ; но намъ, во-первыхъ, представляется, что Ярославна могла бы плакать нъсколько пространнъе, а также и нъсколько чувствительнъе; во-вторыхъ, туть воть какая странность: она лишилась не только мужа, но и сына, юноши въ первой юности, и однако ея плачъ ограничивается только мужемъ, ни словомъ не касаясь сына; думаемъ, что совсемъ хорошій поэть никакь не забыль бы про мать и даже поставиль бы ее впереди жены <sup>3</sup>). Заглянувъ въ лътопись, находимъ и еще поводы къ недоумвніямъ. Въ последней читаемъ, что когда пришла въ Посемье въсть о несчасти, постигшемъ Игоря и его дружину, то «возмятошася городи Посемьскіе и бысть скорбь и туга люта, якоже ни-

<sup>1)</sup> Убиту.

<sup>\*)</sup> Коней.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Е. В. Барсов въ своемъ изследованіи: "Слово о полку Игореве какъ художественный памятникъ Кіевской дружинной Руси" замічаеть намь на сейчась приведенныя наши слова о плачё Ярославны; "измёрять достоинство плачей количеством слеж (курсивъ автора) и художество причети ея пространностю, это такой пріемъ критики, который менте всего приличенъ въ ученыхъ изследованіяхъ. Нельзя спрашивать, почему жена плачеть о мужь, забывая сына, такъ какъ одно горе подавляеть другое: это обыкновенный психологическій процессь",—I, 161 fin.. Если видеть въ плаче Ярославны завлинательную молитву, что видить въ ней  $E.\,B.$ (П, 65): то, конечно, не можеть быть рачи объ его краткости, ибо заклинательная молитва можеть быть действительною и состоя изъ двухъ словъ. Но если видъть въ немъ обывновенный плачъ, что мы видимъ въ немъ, то действительно нельзя не находить его нёсколько враткимъ (при чемъ изъ трехъ жалобныхъ воззваній-къ вътру, Дивпру и солицу последнее воззваніе еще и не совсемъ ладное, ибо походъ Игоря вивлъ место въ вонце Апреля-начале Мая, а чтобы въ это время солице могло убійственно дъйствовать на войско Игорево своимъ жаромъ, это совствив невтроятно). Находить, что въ известномъ художественномъ произведенін извістная часть скудна, біздна, не пропорціонально мала, полагаемъ, нізть ничего неприличнаго. Что касается до психологіи, то въ данномъ случав психологическій законь---, и мужа жалко мнь, но сына мнь жалчье".

колиже не бывала во всемъ Посемъи и въ Новъгородъ Съверьскомъ и во всей волости Черниговьской, князи изымани и дружина изымана. избита; и мятяхуться акы въ мотви і), городи воставахуть и немило бяшеть тогда комуждо свое ближнее, но мнозъ тогда отръкахуся душь своихъ, жалующе по князихъ своихъ». Объ этомъ общемъ плачъ всей Посемской области у нашего автора ни слова.

Слово о полку Игоревомъ замъчательно какъ произведение совершенно напіональное и совершенно самостоятельное, не состоящее нп подъ малейшимъ вліяніемъ нашей переводной литературы періода домонгольскаго. Ни единымъ словомъ вившняго выраженія и ни единымъ образомъ внутренняго представленія Слово не напоминаетъ этой литературы, представляя совершенную самобытность и совершенную оригинальность, и отсюда свежесть. Всё другіе наши писатели, употребляя выражение одного изъ нихъ, суть болве или менве пчелы, которые «медвеный соть свой-сладость словесную и разумъ собирають по многимъ книгамъ», такъ что съ перваго звука у каждаго изъ нихъ слышишь знакомое пъніе, но авторъ Слова о полку Игоревомъ, ичела или не пчела, --- съ своимъ особеннымъ, незнакомымъ голосомъ. Полагаемъ. этимъ доказывается то, что мы говорили выше, именно-что Слово не должно быть понимаемо какъ явленіе единичное и исключительное въ своемъ родъ, а должно быть считаемо единственнымъ дошедшимъ до насъ или единственнымъ пока извъстнымъ намъ памятникомъ изъ пълаго ояза подобныхъ памятниковъ нашего трубадурства. Явившись у насъ н установившись твердо еще до того времени, какъ греческое вліяніе стало болбе или менбе сильно заявлять себя, оно и на все послыдующее время осталось областью своей и особой, не хотывшей поддаваться этому вліянію 2).

<sup>1)</sup> Какъ рыба въ мотнъ невода.

а) Позволимъ себъ предложить здѣсь наше объясненіе двухъ остающихся наиболье непонятными мѣстъ Слова о полку Игоревомъ, это—о дебръ Кисанъ которую видьлъ во снъ вел. кн. Святославъ Всеволодовичь, и о вознихъ стрякусахъ, которыми Всеславъ Полоцкій отворилъ ворота Новгорода (если объясненія найдены будуть неудовлетворительными, то ко множеству существующихъ неудовлетворительнымъ объясненій прибавится лишь одно таковое же...). Въ Крыму, ва южномъ берегу Чернаго моря, въ той древней Готій или Готоій, красныя дѣвы которой "въспѣша на брезѣ синему морю", въ XIV в. было, а можеть быть—и теперь есть, селеніе Кинсанусь, ή хфра Качойчоч, слово несклоняемое (см. о немъ въ Аста Ратгіагснат. Солятаптіпор. Миклошича, т. П., рр. 69, 71 sqq). Предполагая, что это селеніе было чѣмъ нибудь замѣчательно и что оно имѣло какое нибудь значеніе для Русскихъ (было напр. ихъ рыболовной пристанью на Черномъ морт).

Слово Даніила Заточеника или Заточника также представляетъ собой зам'вчательную вещь, но совс'ямь въ другомъ и противоположномъ смысл'я, а именно—какъ курьёзъ, показывающій, что и въ періодъ до-монгольскій были у насъ писатели, представлявшіе изъ себя печальныхъ и пот'яшныхъ геніевъ—шутовъ.

Даніиль быль служилымь человіжомь, какъ кажется, не особенно большимь, хотя и довольно близкимь, при Суздальскомъ князів Юріи Долгорукомъ. За какую-то вину, едва ли не за трусость на войнів, онъ сослань быль княземь въ ссылку или заточеніе на край Білозерья, въ городъ Каргополь, что на Лачь или Лачів озерів. Въ этомъ заточеніи Даніилъ и написаль свое слово, адресованное къ князю і Представлялось бы, что слово будеть просительнымъ моленіемъ князю о прощеніи вины и объ освобожденіи. Ціль его дійствительно есть та, чтобы получить освобожденіе, однако оно—вовсе не моленіе. Даніилъ воображаеть себя величайшимъ мудрецомъ и какъ бы вторымъ Соломономъ и слагаеть для князя нравоучительное слово о томъ и семъ и о tritum pertritum, которое онъ, какъ самъ сознается, повыписываль изъ книгь; это премудрійшее слово должно доказать князю то, что думаеть о себі онъ самъ, а за симъ должно послідовать и освобожденіе, ибо такую «тучу художества и ума», какъ говорить о

можно думать, что дебрь его и видёль Святославь во снё. Въ такомъ случай слова вел. князя нужно понимать: я видёль во сне, что по загородью Плесенска бъжала (не имъющее въ данномъ мъсть смысла: "бъща" обращаемъ въ "бъжа") дебрь Кисаню и что не могь я сослать ея ("не сошлю") къ синему морю, т. е. на ен дъйствительное мъсто. Въ словъ стрикуси овончание усъ есть датинское, но несомивно, что самое слово не есть датинское; следоват, оно написано ошибочно. Если читать вивсто стрикусы-стриксы: то мы получимъ слово однозвучное съ готскимъ Striks, которымъ Ульфила въ евангеліи отъ Матеел, —5, 18, перевель греческое слово кераја. Принимал, что въ нашемъ случай мы имбемъ какъ бывшее въ древнемъ русскомъ языкъ (въ видъ одного изъ варягизмовъ) это Striks, можно будеть разуметь подъ нимъ те кін или те батоги, воторыми въ Малороссіи при езде на волахъ управляють сими животными и погоняють ихъ. Всеславъ быль великій волхвъ, и авторъ Слова (можетъ быть) хочетъ сказать, что ему какъ волхву ничего не стоило отворить ворота Новгорода возовыми кіями (батогами, при чемъ относительно возовъ у автора можеть быть предполагаема и другая мысль, что-де Всеславъ пріфхадъ въ Новгородь на возахъ, чтобы было на чемъ увезти имфвиія быть награбленными въ немъ богатства).

<sup>1)</sup> Даніниъ называеть Долгорукаго сыномь великаго царя Владимира. Владимиръ Мономахъ, какъ сынъ греческой царевны, дъйствительно назывался у современниковъ царемъ: запись на Мстиславовомъ евангелін. Каргополь, въ который заточенъ былъ Даніниъ, принадлежалъ къ области Ростовской, а при Юрін Долгорукомъ—къ Суздальско-Ростовской, но не къ Новгородской.

себѣ Даніилъ, должно пустить на землю, т. е. такого мудреца страно держать въ заключеніи. По содержанію своему слово есть нескладний рядѣ нравоученій à la Соломонъ и Сирахъ, отчасти обращенныхъ къ князю, котораго нашъ мудрецъ поучаетъ безъ всякой церемоніи, отчасти ни къ кому или ко всѣмъ. Свои премудрыя рѣчи нашъ новый Соломонъ безъ всякаго жеманнаго скромничанья начинаетъ такиъ воззваніемъ: «вострубимъ, братіе, яко въ злато-кованныя трубы въ разумъ ума своего, и начнемъ бити сребреныя аграны и возвѣечъ мудрости своя», и затѣмъ далѣе тоже безъ всякой церемоніи неоднократно заявляеть о своемъ великомъ умѣ, подъ потокъ капель котораго только подставляй скудельничи сосуды.

Полагаемъ, что Долгорукій не удивился премудрости своего Cv3лальскаго Соломона и не освободиль его изъ заточенія за его нескладную болтовню (нескладную въ общемъ, но не въ частностяль. которыя авторъ просто выписываеть оттуда и отсюда). Но по самом Даніилу это освобожденіе было діло рівшенное и притомъ въ своем игривомъ воображеніи онъ хотіль, чтобы оно совершилось вовсе не просто, почему на концъ своего знаменитаго творенія приписаль: «сія словеса азъ Данилъ писахъ въ заточеніи на Бѣлѣ озерѣ и запечатахъ въ воску и пустихъ во езеро, и вземъ рыба пожре, и ята бысть рыба рыбаремъ, и принесена бысть ко князю, и нача ее пороти. и узръ князь сіе написаніе, и повелъ Данила свободити отъ горькаго заточенія» 1). Въ старое простодушное время Даніилъ дъйствительно слыль за того мудреца, за котораго онъ себя выдаеть; мъсто, куд быль сослань знаменитый человъкь и откуда вышло знаменитое твореніе, долго помнили, и подъ 1371-мъ г. летописецъ, говоря объ. Ізче озеръ, замъчаетъ: «идъже бъ Данило заточеникъ» 2).

<sup>1)</sup> Т. е. мы думаемъ, что приписка эта принадлежить самому Данініу. Даке въ новъйшее время находились смиренные духомъ люди, которые видъли туть дъвствительный фактъ.—Возможно, что никакого Данінла Заточеника и не бываю в что его мнимое моленіе въ князю есть шаловливое (шаловливо-сатирическое) произведеніе какого нибудь мудреца (и сатирика) XII въка, къ которому прикладевали потомъ свои руки другіе мудрецы, отъ чего разнообразіе въ спискахъ.

<sup>2)</sup> Слово Данінда по всёмъ изв'єстнымъ въ настоящее время спискамъ взпечатано г. Шляпкинымъ въ Памятникахъ древней письменности, — № LXXXI. 1889. Нашъ отзывъ о Даніндъ г. Шляпкинъ находитъ строгимъ и не особенно справедливымъ. Мы утъщаемъ себя тёмъ, что наше мнѣніе о Даніндъ совершенно сходится съ мнѣніемъ о немъ С. М. Соловъева, см. Ист. т. ПП, 4 изд. стр. 104.

Итакъ, въ періодъ до-монгольскій наши предки не имѣли настоящаго просвещенія и имели одну только грамотность, подобно тому какъ и во все последующее время до Петра Великаго. Однако, при этомъ должна быть сдёлана нёкоторая оговорка. Хотя до-монгольское образованное общество наше было такъ же только грамотно, а не образованно въ собственномъ смыслъ, какъ и послъдующее наше образованное общество въ продолжение сейчасъ указаннаго времени; но тъмъ не менъе оно должно быть представляемо высшимъ по своему развитію (насколько можеть быть річь о развитік при простой грамотности), чёмъ послёднее. Это по той же причине, по которой две деревни, одинаково безграмотныя, но находящися-одна близъ города, а другая въ глуши, различаются по степени развитія (о какомъ, подразумъвается, можеть быть туть рвчь) своихъ жителей, или по которой крестьяне, ходящіе «на городъ», —на заработки въ столицы, отличаются отъ крестьянь, сидящихъ дома. Послъ нашествія Монголовъ у насъ порвались и мы сами порвали всякія связи со всёми другими людьми, такъ что мы остались совершенно одни и замкнулись исключительно въ самихъ себя, ставъ какъ бы глухою деревнею. Но до нашествія Монголовъ мы были деревней подгородной, -- мы находились сравнительно въ живомъ общеніи съ другими людьми, высшими насъ по развитію. Во все продолженіе періода Кіевскаго митрополитами нашими были Греки и во все продолжение его жило у насъ немалое количество другихъ Грековъ на каеедрахъ епископскихъ и въ качествъ чиновниковъ при митрополитахъ и епископахъ. Во все продолженіе періода книжные и благочестивые Русскіе люди, изъ монаховъ и изъ мірянъ, побуждаемые паломническимъ усердіемъ и простымь любопытствомъ, несомненно-въ большомъ количестве посещали Константинополь, легкая водяная дорога въ который изъ Кіева была такъ знакома по связямъ торговымъ, а наши кущць, ведшіе торговлю съ Константинополемъ, ежегодно проживали въ немъ по нъскольку мъсяцевъ. Наконецъ, въ этотъ періодъ, въ видъ единичныхъ исключеній, и изъ самихъ Русскихъ бывали люди съ настоящимъ греческимъ образованіемъ. Точно такъ же и съ европейскимъ Западомъ въ продолжение всего періода мы не были совершенно разъединены, какъ послъ, а водили болье или менъе близкое знакомство: въ городахъ нашихъ мы постоянно видели въ большомъ числе тамошнихъ купцовъ и ремесленниковъ; съ непосредственными нашими сосъдями-Поляками и Венгерцами мы постоянно имъли тъсное политическое общеніе, то сами вившиваясь въ ихъ дёла, то терпя ихъ вившательство въ наши дѣла, то находясь съ ними въ положительной дружбѣ, то въ положительной враждѣ (которая есть также средство взаимообщенія людей, какъ и дружба); князья наши въ продолженіе всего періода не переставали водить родственныхъ связей со всѣмъ Западомъ, то выдавая туда замужъ своихъ княженъ, то приводя оттуда себѣ въ замужство тамошнихъ княженъ. Все сейчасъ сказанное нами было бы напрасно и совершенно не основательно преувеличивать, увлекаясь желаніемъ такъ или иначе создать изъ до-монгольскихъ предковъ нашихъ настоящую Европу. Но ни какое дѣйствіе не остается безъ всякаго вліянія, и необходимо думать, что до-монгольскіе предки наши, имѣвшіе общеніе и водившіе знакомство съ людьми образованными, до нѣкоторой степени представляли изъ себя нѣчто другое, чѣмъ предки послѣ-монгольскіе, для которыхъ прекратилось это общеніе и которые прекратили это знакомство. Къ рѣчамъ объ этомъ мы возвратимся еще послѣ.

### приложенія.

# Татищевь сов училищамь и просвёщении у нась вы періодь домонгольскій.

Національная гордость Русскаго человіна не слишкомъ легко мирится съ тімъ непріятнымъ фактомъ, что во все время нашего историческаго существованія до Петра Великаго мы оставались народомъ безъ просвіщенія или что во все это время мы были народомъ непросвіщеннымъ. Карамзинъ нашолъ средство удовлетворить нашей національной гордости, а именно тімъ способомъ, чтобы возложить вину на независящія обстоятельства: мы—Русскіе, желаетъ утверждать онъ, весьма хотіли быть народомъ просвіщеннымъ, мы-де заимствовали было отъ Грековъ просвіщеніе и до такой степени начали успівать въ немъ, что собирались быть даже учителями западной Европы; но междуусобія князей и потомъ иго Монгольское подавили у насъ прекрасные, многообіщавшіе, начатки просвіщенія.

Не можемъ утверждать положительно, но наклонны подозрѣвать, что идею или мысль своей теоріи Карамзинъ заимствоваль у Татищева. Какъ бы то ни было, но этоть послѣдній прежде Карамзина также кочеть утверждать, что въ періодъ домонгольскій существовали у насъ училища и было просвѣщеніе, т. е. именно настоящія училища и настоящее просвѣщеніе.

Можеть быть, что уже и Татищеву національная гордость не позволяла думать, чтобы мы были народъ никогда не имѣвшій просвѣщенія. Но во всякомъ случаѣ у него были еще и главное составляли иныя побужденія. Родившись въ старой до-петровской Руси и перешедъ въ новую Русь съ самимъ Петромъ 1), Татищевъ (талантливѣйшій и замѣчательнѣйшій самоучка) представляль изъ себя самаго горячаго защитника новаго свѣта противъ старой тьмы, просвѣщенія противъ невѣжества. Въ этой-то борьбѣ съ невѣжествомъ за просвѣщеніе онъ и хочетъ сдѣлать и имѣть нашу исторію своей помощницей. По качествамъ и складу своего ума наклонный къ свободѣ мышленія, воспитавшій и самообразовавшій себя по

<sup>1)</sup> Онъ родился въ 1686 году.

тъмъ вольнодумнымъ книгамъ своего времени, которыя всю тъму и все зло въ мірѣ приписывали властолюбивому и своекорыстному духовенству (преимущественно, какъ должно полагать, Лексикону Байлеву или Бэлеву. сfr т. I, предъизвъщ. стр. XXIII sub fin.) <sup>1</sup>, Татищевъ представляетъ дѣло просвъщеніи въ нашей исторіи, въ назиданіе, т. е. въ обличеніе и посрамленіе людей, стоявшихъ за допетровское невѣжество, такимъ образомъ: въ періодъ домонгольскій князья наши усердно заботились о поддержаніи у насъ просвъщенія и училищъ, причемъ заставляли помогать себѣ духовенство и пользовались имъ, какъ орудіемъ; "но нашествіемъ Татаръ какъ власть государей умалилася, а духовныхъ возросла, тогда имъ (духовнымъ) для пріобрѣтенія большихъ доходовъ и власти полезнѣе явилося нароль въ темнотѣ невѣдѣнія и суевѣрія содержать; для того все ученіе въ училищахъ и въ церквахъ пресѣкли и оставили" (см. у Соловьева въ Ист. т. XX, 2 изд. стр. 271).

Такимъ образомъ, для практическихъ цѣлей, для обличенія и посрамленія защитниковъ допетровскаго невѣжества, Татищеву нужно было. чтобы въ періодъ домонгольскій было у насъ просвѣщеніе. Для сихъ цѣлей онъ тамъ его и создаетъ.

Въ подтвержденіе своихъ общихъ рѣчей онъ приводить частныя положительныя свидѣтельства, — и въ этомъ-то вся сила: такъ или иначе. говорятъ, понимай Татищева, но положительныя свидѣтельства, которыя онъ приводитъ, доказываютъ фактъ существованія у насъ въ періодъ домонгольскій просвѣщенія и училищъ, ибо, говорятъ, эти свои положительныя свидѣтельства не сочиняетъ же онъ, а откуда-нибудъ беретъ. Несоминтельно однако, что онъ ихъ сочиняетъ, понимая и комментируя по своему свидѣтельства всѣмъ извѣстныя, выдавая за прямые положительные, факты только свои предположенія, прямо читая въ свидѣтельствахъ то что онъ только желалъ бы видѣть въ нихъ написаннымъ (и при всемъ этомъ поступая не съ какою-нибудь возмутительною недобросовѣстностію, а просто по обычаю большинства историковъ стараго времени, совсѣмъ не оставленному нашими историками даже и въ настоящее время) 3. Та-

¹) Петръ Бэль, Ріетте Вауlе, отепъ новъйшей діалективи и новъйшаго скептицизма, ожесточеннъйшій врагь католичества и католическаго духовенства, родился во Франціи въ 1647 г., умерь въ Голландіи въ 1706 г. Его знаменитый Лексиконь,— Dictionnaire historique et critique, въ первый разъ напечатанъ въ 1696 г. (Татищевъ имълъ у себя Лексиконъ Байлевъ въ четырехъ книгахъ, слъдовательно не первое изданіе, которое было въ двухъ томахъ, а второе—1702-го года).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Exempli gratia, объ одномъ изъ примъровъ совершенно татищевскаго обращенія съ источниками, дозволяемомъ преосв. Филаретомъ, см. у *Ключевск*. въ Житіяхъ святыхъ, стр. 143, прим. 2 (Не говоримъ уже о тъхъ разныхъ, живыхъ и мертвыхъ, производителяхъ жнижекъ по Русской исторіи, которые могутъ быть названы historici minores).

тищевъ не говорить прямо, что въ своихъ показаніяхъ относительно училищь и просвъщенія онъ пользуется свидътельствами общеизвъстными, но онъ даеть это знать тъмъ, что, за исключеніемъ одного случая, вовсе не ссылается на какіе-нибудь особенные, бывшіе у него, манускрипты. Вотъ эти его показанія относительно училищъ и просвъщенія у насъ въ періодъ домонгольскій по порядку хронологическому.

Подъ 1086-мъ г. о дочери Всеволода Ярославича Янкъ или Аннъ, дъвицею постригшейся въ монахини и собравшей черноризицъ многихъ въ монастыръ св. Андрея, построенномъ для нея ея отцомъ, Татищевъ пишеть: "собравши младыхъ девицъ, неколико обучала ихъ писанію, такожъ ремесламъ, пънію, швенію и инымъ полезнымъ ихъ знаніямъ, да отъ воности навыкнуть разумёти законь Божій и трудолюбіе, а любострастіе въ юности воздержаниемъ умертвятъ" (П, 138). Въ летописи 1) подъ темъ же 1086-мъ г. мы читаемъ: "Всеволодъ заложи церковь святаго Андрея при Иванъ преподобномъ (вар.: при добромъ) митрополитъ; створи у церкви тоя монастырь, въ немъ же пострижеся дщи его дъвою, именемъ Янька; (сія же Янка) совокупивши черноризицы многи, пребываше съ ними по монастырьскому чину". Все сейчась выписанное изъ летописи Татищевъ приводить у себя передъ тъмъ, что мы привели, и потомъ, не ссылаясь ни на какой новый источникъ, говорить приведенное. Ясно, что это последнее онъ не береть откуда-нибудь изъ другаго источника, а говорить самь оть себя, высказывая свое собственное понимание дъла и свое собственное представление о немъ, т. е. высказывая въ формъ положительнаго факта, какъ бы ему самому желалось представлять дёло. Ему мечтается Смольный монастырь для воспитанія благородныхъ дівицъ (по подобію таковыхъ монастырей на Западъ) и вотъ древность и даеть у него примъръ подобнаго монастыря. Что мы должны понимать его такъ. а не иначе, это указываеть онъ намъ туть же. Въ летописи сказано, что Янка, "совокупивши черноризици многи, прибываще съ ними по монастырьскому чину". А онъ, въ назиданіе монахинямъ своего времени, передаеть это: "многія инокини собравь, пребывала въ немь (монастырь) во всякомъ благоговъніи, пость и целомудріи, храня жестоко законъ монашескій" (Еще же яснье даеть онь знать о руководившемь его побужденіи, когда, восписывая похвалу Янкъ, говоритъ: "Достойна (сія) Анна великая или достохвальная именована быть, и дай Боже, чтобь мы такую Анну еще импть могли",-- П, 457, прим. 355).

Подъ 1093-мъ г. о помянутомъ Всеволодъ Ярославичъ, отдъ Янки, по поводу его смерги въ семъ году, Татищевъ пишетъ, что сей благовърный князь, измлада боголюбивый, между прочимъ "много въ монастыри и церкви на училища подаянія давалъ" (II, 144). Сравнивая Татищева съ

<sup>1)</sup> Ипатской, въ данномъ случав-одной, безъ Лаврентьевской.

льтописью находимъ, что въ данномъ мьсть онъ буквально воспроизводить последнюю и только вставляеть одно слово "училища". Въ летописи: "въздая честь епископомъ и презвитеромъ, излиха же дюбяще черноризци и подаяще требованье имъ", а у Татищева: "епископамъ и всемъ духовнымъ честь великую воздавалъ, много въ монастыри"... Ясно, что это одно слово "училища" Татищевъ прибавляеть самъ. Всеволодъ, какъ онъ зналъ (изъ духовной грамоты его сына Владимира Мономаха), былъ человъкъ весьма образованный (о чемъ см. выше), и онъ не хочетъ думать, чтобы человъкъ весьма образованный подавалъ монахамъ требование на что нибудь другое, а не на училища.

Подъ 1097-мъ г. извъстнаго нъкоего Василія, написавшаго разсказъ объ ослъпеніи Василька Галичскаго, внесенный въ льтопись, Татищевъ заставляеть говорить: "Василько содержанъ быль во Владимиръ... и какъ приближился пость великій, случилося мнъ быть тогда во Владимиръ смотрънія ради училищь и наставленія учителей" (II, 181). Къ прискорбію людей, върующихъ въ Татищева, мы захватываемъ здъсь почтеннаго историка, такъ сказать, съ поличнымъ. Здъсь не могуть быть предполагаемы никакіе другіе неизвъстные источники, потому что дъло идетъ только объ одномъ извъстномъ разсказъ, какъ онъ читается въ льтописи. Мы знаемъ, что въ льтописи разсказъ этотъ читается безъ всякаго упоминанія объ училищахъ и учителяхъ 1), и слъдовательно ясно, что училища и учителей Татищевъ присочиняеть самъ 2).

Подъ 1180-мъ г. о Смоленскомъ князъ Романъ Ростиславичъ, по поводу его смерти въ семъ году, Татищевъ говоритъ, что онъ "былъ вельми ученъ всякихъ наукъ", что "и къ ученью многихъ людей понуждалъ, устрояя на то училища и учителей, Грековъ и Латинистовъ своею казною содержалъ и не хотълъ имъть священниковъ неученыхъ" (ПІ, 235). Обращаясь къ лътописи подъ тъмъ же годомъ (Ипатской, 2 изд. стр. 418 нач.), мы находимъ, что она распространяется въ похвалахъ умершему князю и только ничего не говоритъ объ его учености и его заботахъ о

<sup>1)</sup> Именно въ лътописи читается: "Василкови же сущю Володимери... и яко приближися постъ веливій и миъ сущу Володимери, въ едину нощь присла по ма ... Лаврент. 2 изд. стр. 255, Ипатск. 2 изд. стр. 173.

<sup>\*)</sup> А если бы какой-нибудь защитникъ Татищева возразнъъ, что-де у него могь быть списокъ лѣтописи, въ которомъ разсказъ Василія читается такъ, какъ онъ приводить, т. е. съ прибавленіемъ словъ: смотрѣнія ради и пр., то отвѣтъ ва это: лѣтописи первоначальной, въ которой помѣщенъ разсказъ Василія, извѣстно болѣе полсотни списковъ (Предисл. къ І т. Полн. собр. лѣтт. стр. XVII fin.) и во всѣхъ ихъ разсказъ читается одинаково; слѣдовательно предполагать, чтобы только у Татищева могь быть списокъ, въ которомъ разсказъ читался по своему, значить предполагать ту возможность, о которой говорять, что у Бога нѣтъ ничего невозможнаго.

просвещении. Летопись говорить, что Романъ быль "всею добродетелью украшенъ"; а такъ какъ для Татищева первая добродътель была образованность, то онъ и усвояеть ее князю. Латопись говорить, что Романъ быль "страха Божія наполненъ, нищія милуя, монастыри набдя"; а такъ какъ для Татищева набдёніе монастырей имело смысль единственно въ томъ случав, если это было для поддержанія просвіщенія, то онъ именно такъ и представляеть дело. Когда онъ совсемъ присочиняеть Грековъ и Латинистовъ, то въ первомъ случав, въроятно, имветь въ виду то, что къ двду Романову Мстиславу Владимировичу пришли въ 1137-мъ г. четыре Грека (Мануйло, певець гораздый, самъ третій,—Ипатск. лет. подъ симъ годомъ), а во второмъ то, что въ его собственное-Татищева время въ Смоленскъ, городъ пограничномъ съ Польшею и нъкоторое время находившемся подъ властію этой последней, были и действовали на поприще просвещенія (и вмъстъ совращенія) латинисты въ лицъ іезунтовъ и другихъ католическихъ монаховъ. Относительно Романа Мстиславича Татищевъ позволяеть себь въ присочинительствъ слишкомъ большую волю, какъ подозрѣваемъ, потому, что князь этотъ былъ его предокъ: Татищевы происходили отъ князей Соломирскихъ, а князья Соломирскіе были потомки князей Смоленскихъ. Нашедъ въ летописи похвалу одному изъ князей Смоленскихъ (собственно двоимъ, о другомъ см. ниже), которая позволяла комментировать себя широкимъ образомъ, онъ и комментируетъ ее такъ, чтобы можно было съ гордостію сказать, что-це нашъ родъ издревле отличался великой любовью къ просвъщенію.

Подъ 1188-мъ г. о Галичскомъ князѣ Ярославѣ Осмомыслѣ, по тому же поводу его смерти въ семъ году, Татищевъ говорить, что онъ "изученъ былъ языкамъ (и) многія книги читалъ", что онъ "въ церковномъ чинъ много исправлялъ и клиросъ устрояя и наставляя зловъріе искореняль, а мудрости и правой въръ наставляль и учить понуждаль, монаховъ же и съ ихъ доходы (и съ ихъ доходами, которые, подразумвается, самъ имъ назначилъ) къ наученію дітей опреділилъ" (III, 280). Обращаясь къ лѣтописи (Ипатской, 2 изд. стр. 441 fin.), находимъ, что въ нашемъ случав Татищевъ почти не присочиняеть отъ себя въ собственномъ смыслв, а только такъ воспроизводить находящееся въ летописи, что въ этомъ воспроизведеніи является совсёмъ иное, нежели въ послёдней, - является, само собой разумфется, съ тою целію, чтобы создалось одно изъ свидетельствъ о существованіи у насъ въ періодъ домонгольскій просвъщенія. Весьма похваляя Ярослава, летопись говорить, что онъ быль "князь мудръ и ръчисть языкомъ": изъ этого "ръчисть языкомъ" Татищевъ и дълаеть свое "научень быль языкамь". Затемь лётопись говорить, что князь "во всемъ законъ Божін ходиль, къ церковному чину самъ приходя и строя добрѣ клиросъ": эти слова Татищевъ воспроизводитъ доточно, и только прибавляеть немногое (совствы изминяющее смысль свидительства),

что онъ зловъріе искореняль, а мудрости и правой въръ наставляль. Лътопись говорить, что князь черноризскій чинъ любиль и честь (ему) подаваль отъ силы своея: подавать честь монахамъ для Татищева значить ни что иное, какъ давать имъ доходы на училища и ученіе, — такъ это онъ понимаеть и представляеть и въ данномъ случав.

Подъ 1218-мъ г. о князъ Ростовскомъ Константинъ Всеволодовичь по тому же поводу, что выше, Татищевъ пишеть: "великій быль охотникъ къ читанію книгь и научень быль многимь наукамь; того ради имьль при себъ и людей ученыхъ, многія древнія книги греческія цъною высокою купиль и вельль переводить на русскій языкь, многія діла древнихь князей собраль и самь писаль, такожь и другіе съ нимь трудилися; онь имълъ однихъ греческихъ книгъ болъе 1000, которыя частію покупаль. частію патріархи, въдая его любомудріе, въ даръ присылали" (Ш, 416). Относительно сейчась приведеннаго Татищевъ увъряеть, будто "сіе выписано точно изъ летописца Симонова, который (Симонъ, будто бы) сказуеть, что "азъ быхъ при концъ его и насладихся словесы мудрыми" (ibid. стр. 514, прим. 601-602). Подъ летописцемъ Симоновымъ, какъ это необходимо думать, Татищевъ разумветь Патерикъ Печерскій съ дополненіями літописнаго содержанія (которыя Татищевъ принимаеть за принадлежащія тому же Симону, что и самый Патерикъ, т. е. собственно часть последняго). Сколько знаемъ, та самая рукопись этого такъ называемаго летописца Симонова или Патерика, которая была въ рукахъ у Татищева, остается неизвъстною і); но въ виду безчисленнаго множества извъстныхъ въ настоящее время списковъ Патерика Печерскаго, не представляющихъ ничего подобнаго тому, что выдаеть Татищевъ за точную выписку изъ Патерика, кто будеть имъть охоту върить ему, чтобы у него быль единственный списокъ Патерика, въ которомъ будто бы читались неожиданныя извёстія, имъ сообщаемыя? Не можеть подлежать сомнёнію, что ничего подобнаго вышеприведенному Татищевъ не читалъ ни въ какомъ Патерикъ и что все это онъ сочинилъ отчасти на основанін Лаврентьевской лётописи, отчасти же вёроятно ни на какомъ основаніи. а просто водимый своею смёлостью въ соображеніяхъ и предположеніяхъ (которыя предлагаль читателю уже въ видь положительныхъ фактовъ). Лаврентьевская летопись, чрезвычайно похваляя Константина во всехь отношеніяхъ, говорить объ его любви къ чтенію книгъ и объ его книжной начитанности, что онъ "часто чтяще книги съ прилежаниемъ", что онъ заповёдываль и дётямъ своимъ книжнаго поученья слушати и что, одарованный отъ Бога мудростью Соломоновою, онъ всёхъ умудряль тёлесными и духовными беседами (2 изд. стрр. 420 и 421). Эти свидетель-

<sup>1)</sup> Татищевъ говорить о своемъ синскъ лътописца, что браль его у Артемія Волынскаго и что онъ кончался раззореніемъ Москвы отъ Тохтамыша въ 1384 году,—I, 58 sub fin..

ства дъйствительно дають право предполагать, что Константинъ обладаль болъе или менъе хорошею библіотекою четіму книгь: таковое предположеніе Татищевъ и дѣлаетъ, но только по своему обычаю и по своей въ данномъ случав наклонности (именно-наклонности указать въ домонгольской Руси настоящимъ образомъ образованныхъ людей) превращаетъ предположение въ положительный факть, а книжную начитанность Константина. понимаеть какъ наученность многимъ наукамъ (Въроятно, и слова лътописи, что Константинъ исполнялъ книгами многія построенныя имъ церкви. при чемъ разуменотся книги богослужебныя, Татищевъ также понималь о четінхъ книгахъ). Летопись даеть право предполагать библіотеку славянскихъ четінхъ книгь и не дълаеть никакого намека на книги греческія: откуда же береть Татищевъ эти последнія? При своеобразно-свободномъ пониманіи дівла онъ находить свидітельство о нихъ все въ той же летописи. Подъ темъ же 1218-мъ г. въ летописи читается: "того же лъта приде епископъ Полотьскій изъ Цесаряграда къ великому князю-Костянтину (въ) Володимерь, въдый его любовь и желанье до всего божественнаго церковнаго строенья, до святыхъ иконъ и мощій святыхъ и до всего душеполезнаго пути, ведущаго въ жизнь въчную, и принесе ему етеру (некоторую) часть отъ страстей отъ Господень, яже насъ ради Владыка Іс. Христось оть Іюдей претерпевь пострада и мощи святаго Логина мученика сотника,—святьи его рупь объ, и мощи святыя Марья Магдалыни" (2 изд. стр. 419). Татищеву не особенно нужны были святыня и мощи, а нужны были книги, и воть, переводя любовь князя съ первыхъна последнія, онъ и передаеть сейчась приведенное нами известіе такъ, что епископъ принесъ князю святыню и мощи, но что вместе съ темъ онъ принесъ ему "и многія книги древнихъ греческихъ учителей, въдая что князь любиль оные паче всякаго имвнія" (Ш, 410). По поводу уввренія Татищева, будто Константинъ однихъ греческихъ книгъ имѣлъ болѣе тысячи, можно выразить только сожальніе, что у него дрогнула рука и что вивсто тысячи онъ не написаль: десять тысячь... Какъ понимать двлосъ увъреніями Татищева, будто Константинъ имъль при себъ и людей ученыхъ, будто онъ велълъ переводить греческія книги на русскій языкъ, будто многія діла древнихъ князей собраль и отчасти самъ писаль, отчасти другихъ заставлялъ трудиться, — такъ ли, что эти увъренія суть плодъ какихъ-нибудь недоразумвній и свободно понятыхъ намековъ или простоеи чистое сочиненіе, сказать не можемъ. Во всякомъ случав, самъ Татищевъ даеть намъ право предполагать туть возможность недоразуменій съ его стороны какихъ бы то ни было курьёзныхъ и сколько бы то ни былонеосновательныхъ. Говоря о последней увещательной беседе умиравшаго Константина къ детямъ, Татищевъ пишеть: "хотя слова его Симонъ записалъ, но неудобно (сомнительно), чтобы все и безпогръшно было, особливо въ началъ о сустъ жизни говоря примънялъ оную сну, якобы обудущемъ мало върилъ" (III, 514 прим. 601—602). То есть, Татищевъ находить, что Константина (который по нему самому "въ наукъ философів довольно просвъщенъ былъ", ibidd.) Симонъ хотълъ представить человъкомъ невърующимъ (философомъ XVIII въка)! Пусть прочтетъ читатель эту увъщательную бесъду Константина къ дътямъ въ той ея позднъйшей редакціи, въ которой читалъ ее Татищевъ, въ Никоновской лътописи (II, 337 fin.) или въ Степенной книгъ (I, 326), и онъ увидитъ, какъ иногла странно мерещилось достопочтенному историку 1).

Изъ князей періода домонгольскаго, которымъ нельзя было усвоять заботь о поддержаніи просв'ященія между подданными или потому, что они не были князьями влад'ятельными, или что они были таковыми очень недолго, тремъ князьямъ Татищевъ усвояеть собственную любовь къ просв'ященію и собственную просв'ященность.

О Смоленскомъ князѣ Святославѣ Ростиславичѣ, братѣ помянутагъ выше Романа, Татищевъ говоритъ, что сей Святославъ князь, украшенный многими добродѣтелями, между прочимъ "ученъ былъ греческаго языка и книги охотно читалъ" (ІЦ, 177). Отправляясь за справками въ лѣтописи, находимъ, что Татищевъ воспроизводитъ вольнымъ образомъ отзывъ о Святославѣ Ипатской лѣтописи (подъ 1172-мъ г., 2 изд. стр. 376,—такимъ вольнымъ образомъ, чтобы изъ князя хорошаго съ точки зрѣнія лѣтописца сталъ хорошій князь съ собственной точки зрѣнія его—Татищева). Но въ лѣтописи, конечно, ни слова нѣтъ о знаніи греческаго языка, равно какъ нѣтъ и того, что могло бы быть,—объ охотномъ чтеніи книгъ, подразумѣвая—славянскихъ.

О Суздальскомъ князъ Святославъ Юрьевичъ, сынъ Долгорукаго, Татищевъ пишетъ: "сей князъ былъ вельми благоразуменъ, ученъ писанію, и много книги читалъ и людей ученыхъ, приходящихъ отъ Грековъ и Латинъ милостиво принимая, съ ними почасту бесъдовалъ и состязанія имълъ (III, 196). Разумъется, ничего подобнаго вовсе нътъ въ лътописяхъ, но въ своихъ ръчахъ объ этомъ князъ Татищевъ выдаетъ себя намъ уже съ самымъ безспорнымъ поличнымъ. Лаврентьевская лътопись говоритъ о князъ: "сей же князъ избранникъ Божій бъ: отъ рожества и до свершенья мужьства бысть ему бользнь злая, еяже бользни просяхуть на ся святіи апостоли и святіи отци у Бога; кто бо постражеть бользнью тою, якоже книги

<sup>1) 11</sup> Мая 1227 г. случился во Владимирѣ пожаръ, въ который, по кътописи, сгорѣлъ дворъ или дворецъ повойнаго внязя Константина и бывшая на дворъ или при дворцѣ церковь святаго Мяхаила, украшенная помянутымъ княземъ. Татищевъ, повторивъ лѣтописъ, не забываетъ того, что сказалъ о Константинъ выше, и прибавляетъ относительно церкви: "при нейже трудилися иноки Русскіе и Греки, учаще младенцевъ", и относительно будто бы находившейся при ней библіотеки: "и погорѣли книги многіе, собранные симъ Константиномъ мудрымъ" (ПІ, 446 нач.).

«глаголють, тёло его мучится, а душа его спасается; такоже и тъ воистину святый Святославъ, Божій угодникъ, избранный во всёхъ князёхъ" (подъ 1174-мъ г., 2 изд. стр. 347). А Татищевъ, передёлывая лётопись, пишеть: "преставися благовёрный князь Святославъ Юрьевичъ, который отъ младенчества и до совершеннаго возраста былъ здравъ и въ самыхъ его лучшихъ лётахъ приключилася ему тяжкая болёзнь, которою мученъ много лётъ и скончался". Князя больнаго отъ рожденія Татищевъ заставляетъ заболёть въ лучшихъ лётахъ, какъ нужно думать, для того, чтобы дать ему время сдёлаться ученымъ писанію и начитаться въ книгахъ; а усвояеть ему ученость, вёроятно, съ того повода, что онъ очень похваляется лётописцемъ ("избранный во всёхъ князёхъ": какъ же не быть ему ученымъ?).

О вел. кн. Михаилъ (Михалкъ) Юрьевичъ Татищевъ пишетъ: "вельми изученъ былъ писанію, съ Греки и Латины говорилъ ихъ языки, яко Русскимъ, но о въръ никогда пренія имъть не хотъль и не любилъ, поставляя, что всв пренія отъ гордости или невъжества духовныхъ происходять, а законъ Божій всъмъ единъ естъ" (Ш, 220). Не можемъ сказать, съ какого повода написалъ это Татищевъ о Михаилъ, ибо лѣтопись, говоря объ его смерти не дълаетъ о немъ совершенно никакого отзыва (Лаврентьевская подъ 1177-мъ г., 2 изд. стр. 360). Но, конечно, уже никто не ръшится спорить противъ совершенной очевидности того, что это говорить не лѣтописецъ какой-нибудь и вообще не древній кто-нибудь, а самъ Татищевъ, проповъдывавшій въротерпимость вслъдъ за западными своими учителями (въ частности за Бэлемъ, который былъ горячимъ ея проповъдникомъ).

Въ заключение вотъ еще образчикъ того, какъ Татищевъ дѣлалъ свои выписки изъ лѣтописей. Въ Лаврентьевской лѣтописи подъ 1224-мъ г. говорится о митр. Кириллѣ II, поставленномъ въ семъ году, что онъ былъ "учителемъ зѣло и хытръ ученью божественныхъ книгъ". А Татищевъ это передаетъ: "сей митрополитъ наученъ былъ многихъ языкъ и наукъ, — богословіи и философіи и всякой мудрости, чѣмъ вельми прославился" (III, 430). При этомъ, въ 1224-мъ г. онъ посвящаетъ Кирилла на русскую митрополію въ Константинополъ, т. е. въ Константинополъ, которымъ въ 1224-мъ г. владѣли латиняне. Въ Лаврентьевской лѣтописи подъ 1226-мъ г. записано, что митр. Кириллъ, бывшій въ семъ году во Владимиръ, помирилъ вел. кн. Юрія Всеволодовича съ Олегомъ Курскимъ. Татищевъ подъ видомъ выписки изъ лѣтописей влагаетъ въ уста митрополита рѣчь, обращенную къ великому князю, и въ этой рѣчи, говоренной будто бы въ 1226-мъ г., указываетъ на случившуюся погибель Русскихъ отъ Татаръ (III, 444 нач.)!

Право, намъ думается, что самъ достопочтенный историкъ смъется на томъ свътъ надъ легковъріемъ върующихъ въ него людей...

(Намфревались было мы еще помъстить здъсь нашу статью о мнимой Іоакимовской лътописи Татищева; но такъ какъ половина тома выходить слишкомъ толстой: то отлагаемъ намівреніе и просимъ людей, интересувшихся вопросомъ объ этой мнимой літописи, читать нашу статью въ 28-й, 1881-го года, части Прибавленій къ твореніямъ святыхъ отцевъ).

## Вибліографическій обзорь существовавшей у насъ въ періодь домонгольскій переводной и вообще заимствованной письменности.

Изъ представленнаго выше общаго обзора существовавшей у насъ въ періодъ домонгольскій переводной письменности и изъ представляемаго за симъ подробнаго ея обзора видно, что письменность эта была весьма не бъдна. Но не можетъ подлежать сомнънію, что на самомъ дъль она была несравненно богаче, нежели сколько извъстна намъ теперь и пова. Воть одно убъдительное этому доказательство: изъ періода домонгольскаго сохранились до настоящаго времени или открыты до сихъ поръ только два мъсяца Четіихъ-Миней (Марть и Май, см. ниже, параграфъ: Минеи — Четьи), и въ этихъ двухъ сохранившихся мъсяцахъ находится 30 словъ Іоанна Златоустаго; если мы предположимъ, что въ несохранившихся илк неизвъстныхъ пока десяти мъсяцахъ было въ общей сложности хотя по пяти словь въ каждомъ, то получимъ, что намъ остаются неизвъстными 50 словъ Златоустаго, бывшія въ періодъ домонгольскій въ славянскомъ переводъ, а если предположимъ, что ихъ было въ общей сложности по 15 въ каждомъ месяце, какъ въ двухъ сохранившихся, то получимъ огрочную цифру 150-ти. Иное изъ бывшаго у насъ въ славянскомъ переводъ уже въ періодъ домонгольскій сохранилось только въ позднайшихъ рукописяхъ и съ такимъ подновленіемъ и такою передёлкою языка, что въ последнемъ уже не можеть быть съ уверенностью открыто следовъ древности; иное (и въроятно — весьма не малое), бывшее у насъ въ славянскомъ переводъ уже въ этотъ періодъ, можетъ оставаться еще не открытымъ, и наконецъ иное могло и совсемъ не дойдти до насъ. Вообще, на извъстную намъ въ настоящее время нашу переводную литературу періода домонгольскаго должно смотреть не такъ, что она представляеть всю дъйствительно бывшую литературу, а такъ, что она представляетъ только литературу намъ пока извъстную 1).

<sup>1)</sup> При этомъ относительно нижеслѣдующаго обзора мы должны еще оговорить, что мы не указываемъ прямо и подробно многочисленныхъ выписокъ изъ отцовъ, которыя находятся въ Вопросо-отвѣтахъ Анастасія Синаита и въ Пандектахъ и Тактиконѣ Никона Черногорда, а также не указываемъ и многочисленныхъ словъ и поученій отеческихъ, находящихся въ Четь-Минеяхъ и Прологахъ. — Повременное библіографическое обозрѣніе И. И. Срезневскаю: "Древніе памятняка русскаго письма и языка (X — XIV вѣковъ)" мы цитуемъ по 1-му изданію 1863-го года.

Наибольшая часть переводовъ совершена не нами — Русскими и мы наибольшею частію только заимствовали ихъ у Болгаръ. Вопросъ: все личто было переведено Болгарами, было заимствовано нами отъ нихъ, есть вопросъ неудоборешимый. Если какой нибудь переводъ известенъ по рукописямъ домонгольскаго періода, писаннымъ въ Россіи и вообще русскими писцами (что, кромъ прямыхъ записей, узнается по языку, — по выговору и ореографіи), то изъ сего ясно, что онъ быль извъстенъ Русскимъ. Но если какого нибудь перевода неизвъстно въ настоящее время по русскимъ рукописямъ домонгольскаго періода, то изъ сего, наоборотъне следуеть непременно, что онъ оставался неизвестнымъ нашимъ домонгольскимъ предкамъ, ибо это можетъ значить только то, что пока намъ остаются неизвъстными или совсъмъ не дошли до насъ рукописи русскія. На семъ основаніи, какъ выше въ общемъ обзоръ, такъ и въ нижеслъдующемъ обзоръ подробномъ, мы помъщаемъ не только то, что находимъ въ русскихъ рукописяхъ домонгольского періода, но вообще все то, что извъстно какъ существовавшее въ славянскомъ переводъ въ періодъ домонгольскій.

Мы говорили выше, что не всякое присутствіе въ переводахъ болгаризмовъ непременно значить, чтобы переводы совершены были въ Болгаріи, — что иное ихъ присутствіе вовсе не служить къ рішенію вопроса: въ Болгаріи совершены были последніе или въ Россіи, и что такимъ образомъ отсутствіе положительныхъ свёдёній хотя бы объ одномъ переводъ, совершенномъ въ Россіи въ періодъ домонгольскій, и присутствіе во всёхъ извёстныхъ переводахъ болгаризмовъ, вовсе не должно быть понимаемо такъ, что въ Россіи въ періодъ домонгольскій не было совершено ни одного перевода. Къ этому не мъщаетъ указать и еще на одно обстоятельство, которое должно удерживать оть посившнаго решительнаго заключенія, что Русскими въ періодъ домонгольскій не было совершено ни одного перевода съ греческаго: иные русскіе переводчики періода домонгольскаго могли переводить съ возможнымъ избіжаніемъ болгаризмомъ или возможно чистымъ русскимъ языкомъ; относительно переводовъ такихъ переводчиковъ, если въ позднайшихъ рукописяхъ мы имаемъ ихъ и въ ихъ древнемъ, нисколько не подновленномъ, языкъ, не можетъ быть решено (за недостаткомъ средствъ у русской филологіи), когда они совершены — въ періодъ домонгольскій или посл'ь; затімь, въ языкі подобныхъ переводовъ съ теченіемъ времени гораздо легче могли исчезнуть и сгладиться всякіе признаки древности, чёмъ въ переводахъ съ болгаризмами (потому что позднъйшіе писцы съ своими русскими арханзмами полжны были обходиться свободиве, чвить съ болгаризмами).

Настоящій обзоръ, для удобства справокъ, мы расположимъ не въ систематическомъ порядкѣ, а въ алфавитномъ, именно по алфавиту именъ писателей и названій книгъ, выдѣливъ только изъ алфавита и поставивъ напереди Священное Писаніе и еще отнесши на конецъ, въ особый отдълъ, апокрифы.

## Священное Писаніе.

Константинъ философъ, славянскій первоучитель (краткія свідін о жизни котораго см. ниже, въ главв о богослужении), решивъ дать Сывянамъ, вследствіе вызова отъ Моравовъ (какъ понимать этотъ вызовь см. тамъ же), богослужение на ихъ собственномъ языкъ, въ свою весьы недолговременную жизнь после этого решенія перевель изъ Св. Писанія вивств съ богослужебными книгами то, что составляеть богослужебный изборъ изъ него, т. е. Евангеліе и Апостоль богослужебные (изборь из того и другаго богослужебныхъ чтеній), Псалтырь въ полномъ составі в выборь богослужебныхь чтеній изъ книгь Ветхаго Завіта, составляющі такъ называемый Паремейникъ. Братъ Константиновъ Меоодій, оставшійся послів него продолжателемь его діла и жившій послів него (въ сані архіепископа Моравскаго) довольно долго, перевель всё книги Свящевнаго Писанія въ полномъ ихъ составів, за исключеніемъ книгъ Маккавевскихъ 1). Такимъ образомъ, уже первоучителями славянскими дана была Славянамъ Библія въ полномъ ея составъ (за незначительнымъ сейчась указаннымъ исключеніемъ) на ихъ собственномъ славянскомъ языкъ.

Что отъ Моравовъ Священное Писаніе было вмѣстѣ съ книгами богослужебными заимствовано Болгарами, а отъ послѣднихъ нами, это конечно, не можетъ подлежать сомнѣнію. Но въ первомъ и во второчъ случаѣ оно могло быть заимствовано въ полномъ своемъ составѣ и не въ полномъ. Въ древнее время книги Свящ. Писанія никогда не писанкъ

<sup>1)</sup> Въ древней Греческой церкви, согласно съ Евреями, книги Маккавейски далеко не всёми причислялись къ каноническимъ внигамъ Ветхаго Завъта: такъ. апостольскія правила причисляють ихъ къ каноническимъ кингамъ (въ чиль трехъ, — пр. 85), а Лаодивійскій соборь (пр. 60), Аванасій Великій, Грегорій Богословъ и Амфилохій Иконійскій (см. всёхъ въ Книге правиль) не причисимоть. И въ поздивите время также не всвии у Грековъ онв причислялись къ кановическимъ книгамъ: не причисляеть ихъ къ последнимъ составляющій великій авторитеть въ данномъ случав Іоаннъ Дамаскинъ въ своемъ Точномъ изложени върш (гл. 90), а также напр. малонзвёстный писатель Іосишть ('ішопипос Іоверры christianus), неизвъстно когда жившій, но относимый нъкоторыми къ концу Х віда (въ Патрологія Миня t. 106, col. 32 fin). На основаніи сейчась сказанняю, в отвёть на вопрось: почему Месодій не перевель внить Маккавейскихь, должо быть предполагаемо одно изъ двухъ: или что онъ принадлежаль въ числу тыть которые не признавали этихъ внигь за каноническія, или что, при нерідком 100 указанной причинъ отсутствін этихъ книгь въ гречесвихъ кодексахъ Библін, овъ имћиъ у себя подъ руками для перевода именно такой кодексъ, въ которомъ иль не было.

такъ, чтобы всё составляли изъ себя одинъ томъ (одну цёльную рукопись), потому что при древнемъ уставномъ письмё это былъ бы томъ невозможно огромный; онё всегда писались по частямъ, — пятокнижіе отдёльно, книги историческія отдёльно, пророки отдёльно, и пр. При такомъ способе писанія книгъ библейскихъ могло случиться, что Болгары заимствовали отъ Моравовъ, а потомъ и мы отъ Болгаръ не всё ихъ, а только нёкоторыя, или — чтобы не всё ихъ, а только нёкоторыя, заимствовали если не Болгары отъ Моравовъ и мы отъ нихъ, то мы одни отъ послёднихъ.

Какъ было въ дъйствительности, — заимствовали мы отъ Болгаръ книги Свящ. Писанія въ полномъ составъ или не въ полномъ, и въ томъ или въ другомъ составъ мы имъли ихъ въ періодъ домонгольскій, положительныхъ свидътельствъ относительно этого пока неизвъстно. Наиболье въроятнымъ представляется принимать первое. Изъ самаго конца періода домонгольскаго имъемъ свидътельство, которое, хотя и не совершенно опредъленно, увъряетъ насъ, что въ концъ этого періода у насъ были всъ книги Свящ. Писанія въ полномъ ихъ составъ. Пеликарпъ въ Печерскомъ Патеракъ, разсказывая объ искушеніи, случившемся съ затворникомъ Никитой (послъ епископомъ Новгородскимъ, святымъ), говоритъ: "не можаще никтоже стязатися съ нимъ книгами Ветхаго Закона, весь бо изъ устъ умъяше: Бытіе, Исходъ, Левита, Числа, Судіи, Царства, и вся пророчества по чину, и вся книги книгы жидовскіа свъдяще добръ 1).

<sup>1)</sup> У митр. Иларіона, монаха Іакова и у Кирилла Туровскаго приводятся мъста еще изъ следующихъ ветхозаветныхъ книгъ, кроме прямо названныхъ въ Натеривъ и вромъ само-собою подразумъваемой Псалтыри: 1-й и 3-й книгь Царствъ, книги Іова. Причтей Соломоновыхъ, Екклесіаста, Песни песней, Премудрости Содомоновой и Інсуса Сираха (указаніе м'ість изъ Свящ. Писанія, приводимыхь митр. Иларіономъ въ Прибавля. въ Творр. Свв. Отц. II, 217, прим.; -- монахомъ Іавовымъ: въ Памяти и похвалъ Владимиру — у насъ въ прилож. къ П гл., въ подстрочныхъ выноскахъ; въ Сказаніи страстей Бориса и Гліба — въ Христ. Чтен. 1849 г., ч. И, 377, въ тъхъ же выноскахъ; — Кирилломъ Туровскимъ — въ изданіи его твореній гр. Уварова-Сухоминова, стр. 151. Не достаеть ветхозав'єтныхъ внигь: Інсуса Навина, книги Русь, двухъ внигь Парадипоменонъ, двухъ книгь Ездры (а 3-й книги Ездры нътъ въ греческой библіи и она взята въ нашу библію изъ Вульгаты), книги Нееміи, книги Товита, книги Іудиоъ и книги Есопрь. Существованіе у насъ въ періодъ домонгольскій книгь Іисуса Навина и Русь можеть быть довазываемо: вниги эти читаются въ нашихъ рукописяхъ XIV — XV въка (Троицкой Лаврской библютеки № 2 \*), библютеки Ундольскаго № 1) въ переводъ,

<sup>\*)</sup> Покойный И. И. Срезневскій относить Лаврскую рукопись къ первой половинь XIII въка, — Древни. пами. п. и я., стр. 54 col. 1. Но книга Есепри читается въ ней въ томъ же самомъ переводъ, что въ полной Геннадіевской библін; а этотъ переводъ несомивнио поздній, см. по указанію, которое сейчась ниже.

Между рукописями періода домонгольскаго, сохранившимися до настоящаго времени или открытыми и приведенными до сихъ поръ въ швъстность, изъ книгъ Св. Писанія Ветхаго Завъта имъемъ только рукописи Псалтыри, и именно — Псалтыри простой и съ толкованіями (толковой). Сохранившіеся списки первой, какъ книги богослужебной, укажет ниже, въ главъ о богослужении; а сохранившихся списковъ второй извъство одинъ небольшой отрывокъ изъ Исалтыри и одна целая Исалтырь XI г. (первый Евгеніевскій, о немъ *Восток*. въ Учен. Зап. II отд. А. Н., кн. II вып. 2, стр. 59; вторая находится въ библіотекъ Чудова монастыря. -Срезневскій въ Древнихъ памятникахъ Русскаго письма и языка, стр. 21 сов. 2; весь сохранившійся остатокъ первой, образцы текста второй п фотографическіе снимки письма об'вихъ Псалтырей въ прилож. къ книг Срезневскаго), одна Исалтырь XII (Публ. библіот., — Срезневск. ibid. 39). Не сохранилась до настоящаго времени, но изв'ястна по сохранившейся записи рукопись 16 пророковъ, написанная въ Новгородъ въ 1047 г. для князя Новгородскаго Владимира Ярославича попомъ Упиремъ Лихимъ (Запись попа Упиря читается въ нъкоторыхъ позднъйшихъ спискахъ княгъ пророческихъ, см. ее у Срези. ibid. 12). О существовании у насъ въ періодъ домонгольскій именно книгъ пророческихъ свидѣтельствуеть и льтописецъ, когда подъ 1037 г., говоря о пользв чтенія книгъ, вместь съ Евангеліемъ и Апостоломъ и житіями святыхъ называеть и эти книги: "почитая пророческыя бесёды"...

Изъ Евангелій небогослужебныхь, представляющихъ не одинъ только богослужебный изборь чтеній, а евангелистовъ въ полномъ составѣ (называвшихся у насъ тетроевангеліями и тетрами, что есть греческое тетресисуте́кног, четвероевангеліе, тогда какъ изборы чтеній назывались апракосами, см. 2 полов. т., по 1-му изданію стр. 445) извѣстно въ настоящее времи: два Евангелія полныя, изъ которыхъ одно написано въ 1144-мъ году и называлсь отъ мѣста своего прежняго нахожденія Галичскимъ, те перь находится въ Московской Сунодальной Библіотекѣ (издано прессе. Амфило-

который признается древнимъ (описатели Тронцкой Лаврской библютеки говорять, что въ указанной рукописи наши книги читаются въ томъ самомъ переводѣ, который въ полной Геннадіевской библіи, а описатели этой послѣдней признаютъ читаемый въ ней переводъ нашихъ книгъ древнимъ, — Опис. рукип. Сунод. библіот. № 1 — 3, стр. 25). Но затѣмъ, припоминая, что сейчасъ косвенно названный архіенископъ Новгородскій Геннадій, предпринявъ изданіе полной библіи, не нашогъ въ славянскихъ рукописяхъ ветхозавѣтныхъ книгъ: Парадипоменонъ, Ездры, Нееміи. Товита и Іудией (которыя и перевель изъ Вульгаты) и что книгу Есеири нашолъ въ поздиѣйшемъ, принадлежащемъ неизвѣстному, переводѣ съ Еврейскаго (Опис. Сунодд. ркпп. № 1—3, стр. 53 sqq), не невозможно предполагать, что наши книги совсѣмъ не были переносимы къ намъ изъ Болгарій, въ которой могли быть оченърѣдки или въ которую также могли быть не переносимы изъ Моравіи.

жіемъ въ 1882—1883 гг. подъ заглавіемъ: Четвероевангеліе Галичское 1144-го года, сличенное съ древнеславянскими рукописными Евангеліями XI—XVII вв. и печатными...; см. о немъ у Горск. и Невостр. въ Опис. Сунодд. ркпп. № 20, отд. І, стр. 208 sqq, также у Буслаева въ Исторической кристоматіи соl. 41, у Срезневскаю въ Славяно-русской палеографіи XI—XIV вв., стр. 150, и у Воскресенскаю въ его изданіи: Евангеліе отъ Марка по основнымъ спискамъ четырехъ редакцій, Сергіевъ Посадъ, 1894, стр. 9), а другое, написанное въ неизвѣстномъ году и относимое къ XII в., находится въ Московской Сунодальной типографіи (у Воскресенск. ibid, стр. 20 fin.), и затѣмъ нѣсколько небольшихъ отрывковъ изъ Евангелій (объ отрывкахъ изъ двухъ Евангелій XII в. см. у Срезневск. въ Свѣдѣніяхъ и замѣткахъ о малоизвѣстныхъ и неизвѣстныхъ памятникахъ, № XLI, стрр. 9 и 15 sqq).

Что касается до небогослужебнаго Апостола, то въ отдѣльномъ видѣ (безъ толкованій) и вмѣстѣ полномъ составѣ книгъ, его составляющихъ, неизвѣстно ни одного списка, но извѣстны списки: 1) написанный въ 1220-мъ году и содержащій посланія ап. Павла къ Римлянамъ, два къ Коринеянамъ, къ Галатамъ и недоконченное къ Ефесеямъ (прерывающееся на 4 ст. 4-й гл.) вмѣстѣ съ толкованіемъ на нихъ принадлежащимъ или по крайней мѣрѣ усвояемымъ Икуменію Триккскому, находящійся въ Сунодальной Библіотекѣ (Горск. и Невостр. Опис. Сунода. ркпп. № 95, Отд. II, 1, стр. 142, и у Воскресенскаю въ его изслѣдованіи: Древній славянскій переводъ Апостола и его судьбы до XV в., М., 1879, стр. 50); 2) написанный до 1250 г. или около и содержащій Апокалипсисъ съ толкованіемъ Андрея Кесарійскаго (Срезп. Древн. памм. Р. п. и яз., 59 соl. 2), находящійся тамъ же.

Изъ толкованій на книги Св. Писанія были въ славянскомъ перевод'в въ нашъ періодъ домонгольскій:

- 1. На книгу Іова толкованіе Олимпіодора діакона Александрійскаго (сокращенное противъ подлинника, см. *Горск.* и *Невостр*. Опис. Сунодд. ркпп. № 1—3, Отд. І, стр. 57, и № 63, Отд. ІІ, 1, стр. 54).
- 2. На Псалтырь два толкованія, усвояемое Аванасію Александрійскому (Восток. Опис. Рум. Муз. № 331, стр. 469, и Горск. и Невостр. Опис. Сунода. ркпп. № 64—69, Отд. II, 1, стр. 69), и принадлежащее Өеодориту Кирскому (Восток. ibid. № 333, стр. 470), оба совершонные у Болгарь въ самое первое время славянской письменности (Восток. ibid.).
- 3. На Пѣснь пѣсней Филона Карпаеійскаго (Горск. и Невостр. Опис. Сунодд. ркпп. № 1—3, Отд. I, стр. 74 sqq).
- 4. На 16 пророковъ толкование довольно значительно неполное, принадлежащее неизвъстному, главнымъ образомъ сокращенное изъ Өеодорита Кирскаго, но также выбранное и изъ другихъ отцовъ. Съ этимъ толкованиемъ читались книги пророческия въ той рукописи 1047 г., о ко-

торой сказали мы выше (*Горск.* и *Невостр.* Опис. Сунодд. ркпп., У то и следд. Отд. II, 1, стр. 109 sqq; о самомъ толкованіи,—объ его составі и неполноте, стр. 113) <sup>1</sup>.

На пророка Даніила толкованіе Ипполита Римскаго, состоящее езь 12 словъ. См. о немъ книгу И. И. Срезневскою: Сказанія объ антихристь въ славянскихъ переводахъ, Спб. 1874, стр. 8 sqq., а два первыя слова напечатанными по Чудовской рукописи XII — XIII в. туть же, втораго счета стр. 5 sqq (заимствованіе Кіевскимъ літописцемъ подъ 1111 г. взъ 9-го слова сего толкованія—Ипатск. літ., 2 изд. стр. 195).

- 5. На первыя пять посланій ап. Павла толкованіе Икуменія Триксскаго, о которомъ сказали мы выше и которое покойный А. В. Горскій, какъ кажется, относить къ началу XIII въка (Опис. Сунодд. ркпп. II, 1. предисл. стр. 11).
- 6. На Апокалипсисъ толкованіе Андрея Кесарійскаго (сокращенное противъ подлинника), относимое А. В. Горскимъ къ началу XIII вѣка (ibidd. и № 70 и 105) ².

## Писатели и книги въ алфавитномъ порядкъ.

Августина Иппонійскій. Краткая выписка изъ: "Угустина отъ уставьнымхъ" (ѐк тŵν боүµάтшν), содержащая нѣкоторыя подобія, уясняющія тайну св. Троицы, Нач. Съмотриимъ, кая е огньная сила,—въ Святославовомъ Изборникѣ 1073 г. л. 247.

Агапій преподобный. См. ниже апокрифы.

Александрія. См. Іоаннъ Малала.

Амартоль Георгій. См. Георгій Амартоль.

**Анастасія Синанта** (о которомъ см. *Fabric*. Biblioth. Gr., ed. Harles. X, 571) "Отъвѣти противу нанесеньимъ ему отвѣтомъ (читай: вопросомъ) нѣ отъ какыихъ правовѣрьныихъ о различьныихъ главизнахъ", раздѣлен-

<sup>1)</sup> Совсёмъ нётъ въ рукописи толкованій на вниги Даніила, Агтея, Захарія и Малахін, на внигу Исаіи нётъ съ гл. 15-й по 51-ю, на внигу Іереміи нёть ва главы 1-ю, 2-ю, 25-ю, 26-ю, 40-ю и 41-ю, равно какъ и на плачъ Іереміинъ; ва внигу Варуха есть только на главу 3-ю, а на внигу Софоніи есть только до 10-го стиха 1-й главы.

<sup>3)</sup> Въ переводъ читается оставленное не переведеннымъ латинское слово sanctus, святый, въ разныхъ испорченныхъ формахъ: санкын, сантъ, санития, санития, у Горск. и Невостр., стр. 75 и 194. Въ объяснение этой странности полагаютъ, что нашъ переводчикъ имѣлъ у себя подъ руками латинскій переводъ; но ее невозможно и то, что, зная немного латинскій языкъ, онъ самъ вставилъ это слово. чтобы, къ удивленію и на недоумѣніе потомства, щегольнуть своею ученостію (подобно тому, какъ наши писцы въ свое кирилловское письмо вставляли буквы и слова, написанныя поглаголически; если бы переводъ былъ съ латинскаго, то прязнаки подлиненка едва ли бы ограничились однимъ только этимъ sanctus).

ные на 395 главъ и представляющіе сплошной рядъ выписокъ изъ Свящ. Писанія и изъ отцовъ, составляють главное содержаніе Святославова Изборника 1073 г., лл. 27—223 (о славянскомъ раздѣленіи вопросо-отвѣтовъ, не соотвѣтствующемъ греческому, равно какъ и ихъ оглавленіе по славянскому переводу, см. у Горск. и Невостр. въ Описаніи Сунодд. ркпп. № 161). Слово о шестемь псалмѣ, имыи (sic, сочетаніе съ греческимъ λόγος) ученіе святаго поста (по-гречески: катаучктікш́татоς περі μετανοίας), Нач. Подобьно постьный начатькъ цѣломудрьнаго покаянія образъ церкви имать ученія св. Духа,—читается въ Троицкомъ Лаврскомъ сборникѣ XII в., № 12 л. 195 ¹).

Андрей Іерусалимскій (монахъ) или Критскій (архіспископъ). Похвала о четверодневнімъ Лазарів, Нач. Лазорь, пришьдъщи и съвькупи съборъ и хощеть своего ожитія,—въ Майской Четь-Миней XII—XIII віка Московскаго Успенскаго собора, л. 222 об. (Чтеній Общ. Истор. и Древн. 1879 г. кн. І, Библіографф. Матерр., стр. 34. Въ греческомъ подлинників слово въ Патрологіи Миня t. 97 р. 960. Въ семъ же томів у Миня и о самомъ Андрев).

Андрей Кесарійскій. См. выше въ отділь: Свящ. Писаніе.

Антноха, инока монастыря св. Саввы Іерусалимскаю (о которомъ см. Fubric. Biblioth. Gr., ed. Harles, X, 499 fin.) Пандектъ 2), состоящій изъ 130 нравоучительныхъ главъ о добродѣтеляхъ и порокахъ, переведенъ былъ на славянскій языкъ не позднѣе XI вѣка. Древнѣйшій списокъ Пандекта, именно—XI вѣка, находится въ Ново-Іерусалимскомъ монастырѣ; о немъ—Извѣст. Акад. Н. 1858 г., стрр. 44 и 131, и Срезневск. Древніе памятники русскаго письма и языка, стр. 21 fin. (образцы текста и фотографическій снимокъ письма въ приложж. къ книгѣ Срезневскаго). Значительная часть Пандекта читается въ Тронцкомъ Лаврскомъ сборникѣ XII вѣка, № 12, лл. 64—155. Оглавленіе Пандекта у Горск. и Невостр. въ Опис. Сунодд. ркпп. № 153, Отд. II, 2, стр. 247 sqq.

Антоній и Силивестръ. См. Кесарій.

Апостольскія вапостди. Въ Святославовомъ Изборникъ 1073 г. на л. 247 об. выписка: "О обавленіи Господьни отъ апостольскыхъ заповъдій". Нач. "Роди бо ся убо Господь нашь Іс. Хс. отъ святыя дѣвы Марія..." (хронологическія показанія о жизни Христа Спасителя).

Афродитань. См. ниже апокрифы.

Аванасій Аленсандрійскій. Четыре слова его противъ Аріанъ переведены были на славянскій языкъ по порученію царя Болгарскаго Сумеона, епископомъ Константиномъ (см. Константинъ пресвитеръ). "Въпращаніе

<sup>1)</sup> О другихъ сочиненіяхъ Анастасія Синанта, которыя читаются въ болье позднихъ нашихъ рукописяхъ, см. въ стать А. С. Архангельскаго: "Творенія отцовъ церкви въ древне-русской письменности" помъщенной въ 258 части Журнала Мип. Нар. Пр. (въ Августь мъсяцъ 1888-го года), стр. 242.

<sup>2)</sup> Пандекть, греческ. πανδέκτης, оть πάν и δέχομαι, буквально значить: всепріемникь, по отношенію къ книгь — сборникь.

князя Антіоха у св. Аванасія архієпископа", *Нач.* "Въпросъ: отъ сущьства ли свёта сего ангели, ли отъ коея вещи" (или только въ весьма незначительной части принадлежащее Аванасію или совсёмъ подложное.— VI—VII вѣка)—въ Троицкомъ Лаврскомъ сборникѣ XII—XIII в., № 12. лл. 188 об.—193 об. О переводѣ толкованія на псалтирь, усвояемомъ св. Аванасію, см. выше въ отдѣлѣ: Свящ. Писаніе, а объ его житіи Антонія Великаго см. ниже, параграфъ: Минеи-Четьи ¹).

Богородицы хожденіе по мукамъ. См. ниже апокрифы.

Василій Велиній. Выписка "Оть того, еже на Еуноміа, о святься Дусь", Нач. "А якоже душьвный недугь есть, еже зль", — въ Святославовомъ Изборникъ 1073-го г. л. 4. "Въпроси и отвъти (будто бы ) Григора Богословьца и Василія" (о воплощеніи Сына Божія и о невидимости Божества), Нач. "Василій: чьто есть начало? Григорій: прывая вина", — въ томъ же Изборникъ, л. 241 об. Въ Супрасльской рукописи-Похвала Василія Великаго о 40 мученицівхъ, Нач. "О мученици памяти, како сытость будетъ"... Въ Троицкомъ Лаврскомъ сборникъ XII в., № 12, Слово Василія (не можемъ сказать-Великаго ли) о различіи законъ, Нач. "Шестів закони дашася человъку преже въ плъти Господа нашего Іс. Христа пришьствія", ... л. 46 об. Если не необходимо, то по крайней мара весьма въроятно думать, что такъ называемыя Постническія (подвижническія, отъ древн. поститься-подвизаться, постникъ-подвижникъ) слова (Постная книга) Василія Великаго или его сочиненія о монашествів (Та абкуттка). если не въ полномъ своемъ составъ, то частію, были переведены на славянскій языкъ уже въ древнее время (см. о нихъ въ главѣ о монашествѣ). Въ сейчасъ указанномъ Лаврскомъ сборникъ за сейчасъ названнымъ словомъ Василія В. следують Правила монашескія, лл. 49—53; но въ описаніи рукописей не приведено ихъ начала и вообще ничего о нихъ не сказано, кромѣ того что онѣ въ рукописи безъ конца <sup>2</sup>).

Геннадія патріаржа Константинопольскаго († 471) "Стословець представляющій собою какъ бы ручную христіанскую книжку, послѣ краткаго изложенія христіанской вѣры, содержащій правила христіанской нравственности и всего христіанскаго доброповеденія, получившій названіе отъ того, что раздѣленъ на 100 краткихъ параграфовъ, читается въ Святославовомъ Изборникѣ 1076-го г. и въ Троицкомъ Лаврскомъ сборникѣ XII в. № 12, л. 53, (и потомъ въ Лаврской Златой Чепи XIV в., № 11, л. 67 об. Въ русскомъ переводѣ напечатанъ въ Прибавленіяхъ къ тво-

<sup>1)</sup> О вопросо-отвътахъ Асанасія къ Антіоху см. у А. С. Арханіськаго въ сборникъ статей: "Творенія отцовъ церкви въ древне-русской письменности", въ выпускъ І—ІІ, Казань, 1889, стрр. 9—194 (общіе выводы—стр. 186 sqq.).

<sup>2)</sup> Переводъ Постническихъ словъ Василія Веливаго, который читается въ позднѣйшихъ нашихъ рукописяхъ, А. В. Горскій считаетъ не очень древнимъ,— Опис. Сунодд. ркпп. № 202, л. 258 об., стр. 624.

реніямъ свв. отцевъ, въ годъ 3-мъ, 1845; перепечатанъ Пономаревымъ въ Памятникахъ древне-русской церковно-учительной письменности).

Георгій монахъ, по прозванію Амартоль і), жившій въ половин'в IX в., написаль сокращенную хронику (хрочкой обитоном) оть сотворенія міра до импер. Михаила III (842—867) в. Хроника эта, продолженная послъ автора Симеономъ Логоестомъ или неизвъстнымъ до 944 г., была переведена у Болгаръ в) на славянскій языкъ, подъ именемъ "Временника впростви, неизвъстно когда до нашего первоначальнаго лътописца, который пользуется ею при составленіи своей летописи, ссылаясь на нее словами: "глаголеть Георгій въ літописаньи". Греческій подлинникъ хронотрафа напечатанъ Муральтомъ въ VI т. Ученыхъ Записокъ II Отд. Академін Наукъ; древній болгарскій переводъ остается не напечатаннымъ, а половина позднъйшаго Сербскаго перевода, отъ начала до Константина Великаго, напечатана фотолитографически по сунодальной рукописи 1386-го г. Обществомъ любителей древней письменности ("Летовникь съкращень отъ различнихъ летописьць же и поведатели избрань и съставлень отъ Георгіа гръшнаа инока", 1878—1880, XXVI и LVI). О хроникъ: ки. Оболенскаго статья: О греческомъ кодексъ Георгія Амартола, хранящемся въ Московской Синодальной библіотекъ и о Сербскомъ и Болгарскомъ переводахъ его хроники, — въ Чтен. Общ. Ист. и Древн. 1846-го г. № 4, Смёсь; Сухомлинова изслёдованіе: О древней Русской лётописи, какъ памятникъ литературномъ, -- въ III т. Ученыхъ Записокъ II отд. Академіи Наукъ, стр. 85 sqq (о новыхъ выводахъ, къ которымъ пришолъ покойный Ундольскій касательно взаимнаго отношенія болгарской и сербской редакцій хроники см. въ письмахъ Ундольскаго-къ Попову, напечатанномъ въ Русскомъ Архивъ Бартенева, въ 6-мъ № за 1886-й г., стр. 298, и къ Строеву, помъщенномъ въ книгъ Барсукова: Жизнь и труды П. М. Строева, стр. 527, также въ статъв А. Е. Викторова: Очеркъ собранія рукописей В. М. Ундольского въ полномъ составъ, приложенной къ Каталогу славяно-русскихъ рукописей В. М. Ундольскаго, М. 1870, стр. 55 sub fin. Древнъйшій списокъ болгарскаго перевода хроники Амартола, пергаминный, ХІІІ въка 4), находится въ библіотекъ Московской Дух. Академіи,

<sup>1)</sup> Георгій по нноческому смиренію называеть себя грѣшнымъ монахомъ, — Γεώργιος άμαρτωλός μοναχός; это грѣшный, άμαρτωλός, и обратили потомъ какъ бы въ собственное прозваніе Георгія.

 $<sup>^2</sup>$ ) Въ предисл.:  $\xi$ ως τελευταίου Μιχαήλ υίου Θεοφίλου, у Myp. ctp. 3 sub fin., что въ болгарск. неправильно переведено: "до умертвія Михаила сына Өеофиля".

<sup>3)</sup> Нѣкоторые впрочемъ наши ученые считають за болѣе достовѣрное, что хроника переведена не въ Болгаріи, а въ Россіи,—*Бестужева*—*Рюмина* Ист. I, 1, 135.

<sup>4)</sup> На обор. 17 л. рукописи, послѣ оглавленія и предисловія, находится изображеніе Спасителя съ стоящими по сторонамъ его мужчиной и женщиной. Надъмужчиной надпись: "Михаілъ", а надъ женщиной: "Оксинья". Предполагаемъ,

№ 100; но, къ сожалѣнію, содержить не всю хронику, а только первую ея половину, до пятаго вселенскаго собора, что въ греческомъ подлинникѣ у Мур. на стр. 528).

Георгій Хуровскій (Хировоскъ, о немъ Fabric. Biblioth. Gr., ed Harles, XII, 18). Выписка изъ него "О образѣхъ" (о фигурахъ и тропахъ реторическихъ, которыхъ полагается 27)—въ Святославовомъ Изборникъ 1073 г., л. 237 об.

Глубинныя иниги. См. ниже апокрифы.

Григорій Антіохійскій (епископъ, † 594,— Fabric. Biblioth. Gr.. ed. Harles, XI, 102). Слово на святое и спасеное погребеніе и воскресеніе Господа нашего Іисуса Христа, Нач. Похвальнъ церковный съ законъ, готовян ны тридневьныя съмьрти Спаса нашего память праздновати,—въ Майской Четь-Минев XII—XIII в. Московскаго Успенскаго собора, л. 239 об. (Чтеній Общ. Истор. и Древн. 1879 г. кн. І, Библіографф. Матерр. стр. 55.—Греческій подлинникъ слова въ Патрологіи Миня, t. 88 соl. 1848. Переведено было на славянскій языкъ потому, что его положено было читать на церковной службѣ въ великую субботу, см. 2-й половины тома по 1 изданію стр. 657 нач.).

Григорій Богословъ. Въ Санктпетербургской Публичной Библіотекъ есть рукопись XI въка, содержащая тринадцать словъ Григорія Богослова. Въ позднъйшихъ рукописяхъ, начиная съ XIV въка, находимъ собраніе шестнадцати словъ Григорія Богослова, сопровождаемыхъ толкованіемъ Никиты, митрополита Ираклійскаго. Восемь изъ этихъ 16-ти словъ суть тъже, что въ рукописи Публичной библіотеки, и восемь новыя. Переводъ послёднихъ восьми словъ знатоками дѣла относится къ такой же

что это князь Михаиль Ярославичь Тверской съ своею матерью Оксиньей, сбг Лаврент, лът. подъ 1285 г. На послъднемъ листъ рукописи (по неправильной перестанови инстовъ покойными Бодянскима или Ундольскима—теперь 9-мъ отъ конда и по помътъ 265-мъ, обор.) есть прициска, но она замаряна и не можетъ быль прочитана. — Считаемъ нужнымъ сдълать предостережение ученымъ. Покойный архим. Леонидъ въ своемъ Описаніи рукописей библіотеки Московской Д. Академіи говорить, что на закрои (ребрѣ или кромкѣ) подножія (подножной скамейки) Спасителя, который изображень на указанномы листь рукописи, читается надпись: "многогрешный рабъ Божии прозвитеръ Григории", и прибавляеть: это "по нашему миснію різшаеть окончательно вопрось: кто быль переводчикомъ Временника Амартола Болгарской редакцін; оказывается, тоть же Болгарскій презвитерь Григорій, который, какъ извъстно, исревель на слав. языкъ и хронику Іоанна Мадалы". Надпись или подпись на подножіи Спасителя д'яйствительно есть; но только она теперь въ такомъ состояніи, что всю ее съ увітренностію прочесть нельза; асно читаются слова: "гръшный рабъ би (Божін)"; затъмъ какъ будто: проепіе?) и: "пин"... При этомъ не вполнъ чтомую подпись со всею въроятностію должно понимать не какъ подпись переводчика хроники, или писца рукописи, а какъ нодпись живописца, написавшаго изображение Спасителя.

глубокой древности, какъ и первыхъ съ прочими словами рукописи Библіотеки. Следовательно, всехъ словъ Григорія Богослова, существовавшихъ въ славянскомъ переводъ въ періодъ до-монгольскій, извъстно не менъе двадцати одного. О 13-ти словахъ, находящихся въ рукописи Публичн. библіотеки, см. Востокова въ Учен. Зап. ІІ Отд. А. Н. кн. ІІ, вып. ІІ, стр. 75 sqq и спеціальный трудъ А. С. Будиловича: Изследованіе языка древнеславянскаго перевода XIII словъ Григорія Богослова по рукописи Импер. Публ. библіотеки XI віка, Спб. 1871. Самыя слова учено-дипломатическимъ образомъ напечатаны темъ же Будиловичемъ подъ заглавіемъ: XIII словъ Григорія Богослова въ древнеславянскомъ переводъ по рукописи и проч. Спб. 1875. Списокъ 16-ти словъ Григорія Богослова, съ толкованіемъ Никиты, митр. Ираклійскаго, пергаминный, XIV вѣка, въ библіотекъ Троицкой Лавры, № 8 (а въ библіотекъ Моск. Д. Академіи великольпныйшій списокъ XVI в., № 70). Относительно глубокой древности перевода всехъ 16-ти словъ см. Горскою и Невоструева въ Описаніи Синодд. ркпп. № 117, Отд. 2 стр. 73 sqq (при своемъ описаніи рукописи Публичной Библіотеки Востоковъ счастливо вспомнилъ, что Константинъ первоучитель, по Паннонскому житію, былъ горячимъ почитателемъ этого св. отца, и не предполагая, -- какъ не предполагаеть и Востоковъ, чтобы онъ переведенъ былъ самимъ Константиномъ, ибо последній не могь имъть времени для перевода, съ полною въроятностію можно думать, что онъ переведенъ былъ благоговъвшимъ передъ намятью брата Меводіємъ или по его порученію однимъ изъ его учениковъ, такъ что съ увъренностію можеть быть полагаемъ въ число тёхъ неизвъстныхъ отцовъ, которыхъ Месодій, по свидътельству Паннонскаго его житія, перевель съ своими учениками). "Богословьца отъ словесъ", Нач. Нъ да убо не штюжими прълишштаются кънигами", представляющее собою переводъ стиховъ Григорія Богослова Пері τοῦ, τινὰ χρή ἀναγινώσκεσθαι βιβλία τῆς Παλαιᾶς καὶ Νέας Διαθήκης μπη Περί τῶν γνησίων βιβλίων τῆς θεοπνεύστου Γρα-Фис. — въ Святославовомъ Изборникъ 1073-го г., л. 253 1).

Въ рукописи Ново-Іерусалимскаго монастыря XI в., содержащей Пандектъ Антіоха, приписаны не позднъе 1200 г. "Гранеса" Григорія Богослова, представляющія рядъ краткихъ нравоучительныхъ изреченій (лл. 309—311, см. *Срезн.* Древни. памм. Р. п. и яз. стр. 40 нач., а самыя Гранеса ibid. стр. 218). См. еще выше Василія В.

Григорій Деоеслова или Беспьдовника (папа римскій, І этого имени, Великій, 590—604). Можеть быть, еще къ періоду до-монгольскому относятся переводы: 1) его Бесёдъ на евангелія, сдёланный гдё-то у южныхъ славянь съ латинскаго подлинника, см. въ Опис. Сунодд. ркпп. Горск. и

<sup>1)</sup> Объ усвоеніи греческими рукописями нашихъ стиховъ вмісті съ слідующей за ними въ изборникі статьей Исидора Пелусіота "О 60 книгъ" евангелисту Іоанну Богослову см. въ стать *Пыпина*, указанной подъ сл. Исидоръ Пелусіотъ.

Невостр. № 149, и 2) его Собесѣдованій о жизни италійскихъ отцовъ в о безсмертіи души, сдѣланный съ греческаго перевода, см. Описанія рукописей Соловецкаго монастыря, находящихся въ библіотекъ Казанской Духовной Академіи, ч. І, стр. 372, № 244 (68).

 $\Gamma$ ригорій Hисскій. Выписка "Оть оглашеника" (изъ слова огласнтельнаго великаго,—λόγος катпұптіко̀ς  $\delta$  μέγας), Hач. "Мало убо глаголють и въмаль описано человьче естество",—въ Святославовомъ Изборникь 1073-го г., л. 13 об.

Григорій, преввитерь, мнихъ всёхъ церковикъ Болгарскихъ церквей. См. Іоаннъ Малала.

(Діоптра, что по русски переведено Зерцало 1), написанная въ 1095-мъ г. инокомъ Филиппомъ для духовнаго отца Каллиника, имъвшаго житіе "въ странахъ Смоленьскыхъ", представляеть собой на греческомъ языкъ поэму, состоящую изъ няти книгъ или словъ, въ которой бесълють (въ стихахъ) о предметахъ нравственныхъ и догматическихъ душа съ твломъ, и именно такимъ (оригинальнымъ) образомъ, что твло представляется учителемъ души. Ошибочно думая, что Діоптра была написана для жителя нашего русскаго города Смоленска, некоторые полагають, что она была переведена на русскій языкъ тотчась въ следъ за написаніемъ на греческомъ (см. Срези. Древин. памм. Р. п. и яз., 19 fin.). Но подъ "странами Смоленскими", что по гречески μέρη τῶν Σμολένων, должно разумъть предълы не нашего города Смоленска, а греческаго (болгарскаго) города Смоленъ (та хробеча), находившагося въ митрополіи Филиппской (каталогь архіерейски, канедрь, усвояемый надписаніемь импер. Льву Мудрому) и полагаемаго учеными на мъсть нынъшняго приморскаго городка Орфано или Орфани (недалеко на востокъ отъ впаденія въ море р. Струмы. между Авономъ и о. Тазосомъ, — Тафель De via Romanorum militari Egnatia, Tubingae, 1841, р. 16. Что же касается до перевода, то его должно относить къ поздивишему времени, и представляется весьма ввроятнымъ думать, что онъ сдъланъ былъ неизвёстнымъ для того киръ Зиновія, который въ 1388-мъ г. написалъ въ Константинополъ списокъ Діоптры, находящійся въ библіотекъ Чудова монастыря, -- Горск. и Невостр. Опис. Сунодд. ркпп. № 170, Отд. П, 2 стрр. 456 fin. и 459 прим.; тамъ же см. и подобное оглавленіе Діоптры, а также и то, что Діоптра, изданная въ Евю, Вильнѣ, Кутеинѣ и пр., есть не наша Діоптра, --стр. 461).

Евсевій Александрійскій (епископъ, о которомъ Fabric. Biblioth. Gr., ed. Harles, VII, 409). Слово о вшествіи Іоанна Предтечи во адъ, Нач. Възлюбленіи, добро есть рещи, како есть благовъщеніе Предтечи во адъ, — въ Майской Четь-Минеъ XII—XIII в. Московскаго Успенскаго со-

<sup>1) &</sup>quot;Діоптра, нашимъ же языкомь нарицается зерцало". Но діоптра и діоптром значить собственно не зерцало, т. е. зеркало, а инструменть для смотренія въдаль, для измеренія высоть и нивеллированія,—нечто въ роде астролябіи.

бора л. 216 (Чтеній Общ. Ист. и Др. 1879-го г. кн. І, Библіографф. Матерр. стр. 33. Греческій подлинникъ слова въ Патрологіи Миня, t. 86 соl. 384).

Евсевій Косарійськи. Выписка "Оть літникъ" (є́к тш̂у хрочікш̂у, о времени рождоства, крещенія и смерти Іисуса Христа и о различіи времясчисленія у разныхъ народовъ), Нач. "По съконьчанію бо 5500 літу оть зьданія миру",—въ Святославовомъ Изборникі 1073-го г., л. 247 об.

Епифаній Кипрскій. Выписка "Оть Понари", (єк той Пачаріои), Нач. "Відомо да буде, яко вься притьча",—въ Святославовомъ Изборникі 1073-го г., л. 240 об., "О пророціяхь и пророчиціяхь", Нач. "1 Адамъ, 2 Енохъ, 3 Ной",—тамъ же, л. 254, "О 16 пророку, отъкуду бы или къде измреша", Нач. "О Осіе сынъ Веировъ бі отъ Велемова" — тамъ же, л. 254 об. "Слово о погребеніи тілеси Господа нашего Іс. Христа и о Іосифі, иже отъ Аримавея"... Нач. "Что се дньсь мльчаніе много на земли"—въ Супрасльской рукописи (первый Кіевскій продолжатель первоначальнаго літописца ссылается на Епифанія въ томъ, что къ коейждо твари и коемуждо языку ангель приставленъ,—подъ 1110-мъ и 1111-мъ годами, Ипатск. літ. 2 изд. стрр. 189 и 195).

Ефремь Сиринь. Слова Ефрема Сирина любиль читать преп. Аврамій Смоленскій: "изо всъхъ любя часто почитати ученія преподобнаго Ефрема (и) великаго вселенныя учителя Іоанна Златоустаго"... 1); ссылается на Ефрема Сирина и Симонъ въ Патерикѣ 3). Въ пергаминной рукописи Троицкой Лавры XIII в., № 7, находится славянскій переводъ собранія словъ преп. Ефрема, извістнаго подъ именемъ Паренезиса, который надписывается: "Книги, глаголемыя Ефремъ, сказаетьжеся грычьскимъ языкомь Паренесисъ, еже есть послушание и утешение и умиление" в). Въ Троицкомъ Лаврскомъ сборникѣ XII в., № 12, читается слово св. Ефрема, Нач. Молю вы, чада Божья, доброе порывынование примете, еже чисто,л. 193 об., которое не изъ Паренезиса. Въ описи Асонскаго монастыря Ксилургу, сделанной въ 1143-мъ г., между другими русскими книгами называется "святый Ефремъ", см. Акты Русскаго на св. Асонв монастыря св. великомученика и прлителя Пантелеимона, Кіевъ, 1873, стр. 56 нач. Наиболъе принимаемое между учеными мивніе вообще есть то, что переводъ св. Ефрема принадлежить къ числу самыхъ древнихъ и самыхъ первыхъ переводовъ съ греческаго языка на славянскій 1.

<sup>1)</sup> Житіе Аврамія въ Правосл. Собесёдн. 1858, ч. 3 стр. 142; см. также стр. 369.

въ повъсти о Титъ священникъ и Евагріи діаконъ: "Ефремъ же рече: аще кому случится во враждъ умрети, неизмолимъ судъ обрящеть таковый".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Параічеть собственно значить увъщаніе.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) О Паренезисѣ Ефрема Сирина см. указаннаго подъ сл. Аеанасій Алевсандрійскій сборника А. С. Арханіслескаго выпускъ III, Казань, 1890.

Верцало, см. Діоптра.

*Златоструй*, сборникъ словъ Іоанна Златоустаго. См. Іоаннъ Златоустый.

Златыя Чепи. Жизнеописатель преп. Аврамія Смоленскаго ссилается на книгу "Златыя Чепи всея вселенныя святыхъ отець" ¹). Какъ должно думать, Златыя Чепи эти представляли собою сборникъ, подобный позднъйшимъ сборникамъ этого имени (Златая Чепь XIV в.—въ Троицкой Лаврской библіотекъ, № 11).

Изборнинь Соятославовь. См. Сборники.

Инуменій Тринисній. См. отділь: Свящ. Писаніе.

Ипполить Римскій. Въ Изборникѣ Святославовомъ 1073-го г. два краткія сказанія Ипполита: "О 12 апостолу, къде кынжьдо ихъ проповѣда или къде умрѣша", Нач. "Петръ убо въ Понтѣ и въ Галатіи и въ Кападокіи", л. 261, и "О 70 апостолѣхъ", Нач. "1. Іаковъ, Божій брать епископъ въ Іерусалимъ", л. 262. Въ рукописи конца XII—начала XIII в., находящейся въ библіотекѣ Чудова монастыря, читается принадлежащее Ипполиту: "Съказаніе о Христосѣ и о антихристѣ" (напечатано покойнымъ К. И. Невоструевыма въ книгѣ: Слово св. Ипполита объ антихристѣ, М. 1868). Объ его толкованіи на пророка Даніила, состоящемъ изъ 12 словъ, см. выше въ отдѣлѣ: Свящ. Писаніе.

**Ириней Ліонскій.** Выписка "Отъ того, еже отъ родьства" (о различіи души отъ Духа благодати)—въ Святославовомъ Изборникъ 1073-го г., л. 246 об.

Исаія проронь. См. ниже апокрифы.

Исидоръ Пелусіоть. Въ Святославовомъ Изборникъ 1073-го г. выписка безъ заглавія, Нач. "Более и хуждее о единомь пытаемо есть". л. 10 об., и потомъ: "о 60 кънигъ и елко (елико) же свъне (кромъ) тъхъ" (о книгахъ св. Писанія каноническихъ и неканоническихъ и о "съкровьныхъ" или апокрифахъ), л. 253 (см. Пытина статью "Для объясненія статьи о ложныхъ книгахъ" въ Лътописи занятій Археогр. Комм. 1861-го г., вып. 1, стр. 9 fin. sqq., гдъ статья Изборника напечатана сполна). Въ Троицкомъ Лаврскомъ сборникъ XII в., № 12, читаются: блаж. Исидора Пилусійскаго разуми, Нач. "Яко печали съ благодареніемъ търпящен многы гръхы расыплють", л. 175, и Написаніе о въръ, Нач. "Върую въ единаго Бога Отця нерожена и въ единого Сына рожена и въ единъ св. Духъ исходящь", л. 181.

Исисій Іерусалимскій. Выписка "Оть того, еже о Христосовь рожденіи", Нач. "Въ четвырытодесятьное бо и въторое льто цъсарыства Аугустова",—въ Святославовомъ Изборникъ 1073-го г., л. 250.

<sup>1)</sup> Ссылается на разсказъ Чепей о нѣкоемъ святомъ отцѣ—оклеветанномъ и потомъ оправданномъ. Правосл. Собесѣди. 1858, ч. III стр. 379 fin.

Ісповь патріаржь. См. ниже апокрифы. Ісремія проронь. См. тамъ же. Ісаннь Богословь. См. тамъ же.

**Јоанна Дамасична.** Догматическое Богословіе Іоанна Дамаскина **Εκδοσις άκριβής τής όρθοδόξου πίστεως,** — Τονιное начертаніе, собств. обнародованіе, выданіе, изданіе, православной віры) переведено съ греческаго языка на славянскій Іоанномъ, экзархомъ Болгарскимъ, о которомъ см. въ следующемъ за симъ параграфе. Въ Святославовомъ Изборникъ 1073-го г. находятся принадлежащія Іоанну Дамаскину или ему усвояемыя статьи: 1. "О Македоньскымих месяцих оть церковьнааго преданія", л. 250 об., 2. "Мъсяци по Римлянемъ о различнымхъ мъсяциихъ... по Иудвемъ... по Македономъ", л. 251, 3. "О върочитыихъ (нарочитыихъ) кънигахъ" (о каноническихъ книгахъ Свящ. Писанія Ветхаго и Новаго Завъта), л. 252. Въ Майской Четь-Минев XII в. Московскаго Успенскаго собора читается Слово Дамаскина о изсохшей смоковниць, Нач.: "Подвижеть мя на прніе и бестду съсобьственое Божіе и отче Слово, еже отча пахузы не оставль" (Чтен. Общ. Ист. и Др. 1879-го г., кн. Библіографф. Матерр. стр. 26). О переводъ Грамматики и Діалектики Дамаскина см. въ следующемъ Іоанне Экзархе 1).

Тоанны презвитерь, энварже <sup>2</sup>) Болгарскій, современникъ царя Симеона и одинъ изъ его сотрудниковъ по дёлу введенія книжности (и просвіщенія) въ Болгаріи, человікъ знаменитый въ свое время (какъ видно изъ отзыва пресвитера Козьмы, о которомъ ниже). 1. Онъ составилъ "Шестодневье" или Шестодневъ,—книгу о шести дняхъ творенія, подобную Шестодневу Василія Великаго, которую отчасти сочинилъ самъ, отчасти избралъ изъ Василія В., Северіана Гевальскаго (изъ шести бесідъ Северіана о твореній міра, которыя обыкновенно усвояются Іоанну Зла-

<sup>1)</sup> Объ Іоаннъ Дамаскинъ и о переводъ его твореній на славянскій языкъ см. въ статьъ *Арханисьскаю*, указанной подъ сл. Анастасій Синанть.

а) Слово акзархь—εξαρχος на древнийшемъ церковномъ языкъ (вмъсть съ гражданскимъ) значило перваго начальника и употреблялось объ епископахъ діоцезовъ (которые иначе назывались архіепископами, а потомъ стали называться 
патріархами). Въ позднъйшее время слово екзархъ начало употребляться о дюдяхъ 
посылавшихся патріархами—епископами куда-нибудь для исполненія какихъ-нибудь 
временныхъ порученій (о духовныхъ чиновникахъ особыхъ порученій). Постоянные 
экзархи при патріархахъ—епископахъ провзводили годичные обзоры епархій (визитаторы) и собирали съ нихъ подати (см. толкованіе слова ензархъ въ Сунод. 
ркп. по Опис. Горск. и Невостр. № 58 л. 1, выписку изъ Законника Душана въ 
нашей книгѣ Краткій очервъ истр. правв. церкв. Б., С. и Р., стр. 686, § 38 и 
грамоту болгарскаго царя Константина Тѣха-Асеня въ Свѣдѣніяхъ и замъткахъ о 
малоизв. и неизв. памятникахъ Срезневскаго, LXXXI, IX, 20). Презвитеръ Іоаннъ, 
по всей въроятности, былъ экзархомъ въ семъ послѣднемъ смыслѣ при одномъ изъ 
епископовъ Болгарскихъ или при самомъ митрополить—патріархъ.

тоустому) и изъ иныхъ неизв'ястныхъ отцовъ, а также изъ Аристотеля: книгу свою онъ посвятилъ князю Симеону (т. е. написалъ ее, когда Симеонъ еще не принималь титула царя), по просьбъ котораго, какъ можно думать, ее и составиль (Изследованіе о книге вместе съ другими трудами Іоанна экзарха въ сочиненіи Калайдовича: Іоаннъ эксархъ Болгарскій. М. 1824. Подробное описаніе Шестоднева у Горск. и Невостр. въ Опис. Сунодд. ркпп. № 54, Отд. II, 1, стр. 1 sqq 1). Самый Шестодневъ по древнъйшему извъстному списку, -- Сунодальному, писанному на Афонъ въ 1263-мъ г. грамматикомъ Өедоромъ, учено-дипломатическимъ образомъ изъ буквы въ букву и изъ строки въ строку напечатанъ въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. 1879-го г., кн. III). 2. Онъ перевелъ, по настоянию нъкоего черноризца Дукса 2), Догматическое Богословіе Іоанна Дамаскина, не въ полномъ впрочемъ видъ, а въ сокращени болъе, чъмъ на половину, изъ 100 главъ подлинника давая въ переводъ 48 главъ (Изслъдованіе у Калайд. въ Іоан. Экзархв, описаніе—у Горск. и Невостр. ibid. № 155, Отл., 2, стр. 288 3); самое Богословіе по древнівншему извістному списку, Стнодальному XII-XIII въка, напечатано такимъ же образомъ, какъ Шестодневъ, въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. 1877-го г. кн. IV) . 3. Онъ извъстенъ, какъ церковный проповъдникъ, и заключая отъ его писательской способности и благочестивой ревности можно съ въроятностію думать, что имъ было написано более или менее значительное количество церковныхъ словъ. Въ настоящее время извёстны намъ по рукописямъ съ именемъ Іоанна презвитера и екзарха только два слова: 1) на Рождество Христово, Нач. "Христосъ, праведное солнце, днесь отъ Дѣвы пречистыя и святыя въсіа", -- въ одной изъ рукописей библіотеки В. И. Григоровича, находящейся въ настоящее время въ Румянцевскомъ Музећ, см. Отчетъ Музея за 1876—1878-й г., стр. 14 fin., № 21 (надписывается "Ексарха Іоанна пресвитера"); 2) на Вшествіе Господа нашего Ісуса Христа (на небо, — на Вознесеніе), Нач. "Веселите небеса и радуйся земле, понеже посреднюю ствну преграды разградивъ Ісусъ", —въ Майской Четь-Минев Московскаго Успенскаго собора XII—XIII ввка (о которой ниже, —безъ имени автора), въ сборникв Царскаго № 362 л. 49, въ ркп.

<sup>1)</sup> См. также Арханиельскаго въ сейчасъ выше указанной статьъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вѣроятно, одного и того же съ Тудоромъ или Өеодоромъ Доксовымъ, который въ 907-мъ г. переписалъ переводъ словъ Асанасія Александрійскаго, прянадлежащій презвитеру Константину, см. это слово.

<sup>8)</sup> Cm. takke Apxanienck. ibidd...

<sup>4)</sup> Іоаннъ авзархъ назваль Богословіе Дамаскина въ славнискомъ переводъ Словомъ о правъй въръ; въ древнее время оно называлось у насъ еще Увъріемъ, а позднъе стало еще называться Небесами, каковое названіе далъ ему жизнеописатель Дамаскина Іоаннъ патріархъ Іерусалимскій (Антіохійскій?), см. Опис. Сунодд. ркпп. № 155, стр. 295.

Толстова отдел. 1 № 106 л. 306 и въ Волоками, ркпп. № 431 л. 276 об. и № 433 л. 170 (во всвхъ послъ Минеи надписывается: "Іоанна преземтера, ексарха Болгарскаго"), напечатано трижды — Калайдовичемъ въ 10. Экзархъ, стр. 174, Бодянскимъ въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн., 1848-го г. № 7, и Попосыма въ твхъ же Чтеніяхъ, 1879-го г. кн. І, Библіографф. матерр. стр. 37. Затімь, извістны намь еще слова, которыя надписываются именемъ или Іоанна пресвитера, безъ прибавленія екзарха, или Іоанна енископа Болгарскаго, и которыя, можеть быть, также принадлежать Іоанну екзарху. Онъ суть: 1) на Рождество Христово отъ сказанія еуангельскаго: "Ісусу рождышуся въ Виелеемь"... Нач. Много потреба бденію и многы потребы молитев", —въ указанной рукописи Григоровича, нынь Румянц. Музея, см. ibidd. (надписывается: Іоанна презвитера); 2) на Богоявленіе, Нач. "Богъ Господь, свёть великни и свётлыи", —въ одной изъ рукописей Виленской Публичной библіотеки, см. Описаніе рукописей библіотеки Ф. Добрянскаю, У 80, л. 266 об., стр. 119 (надписывается: Іоанна презвитера); 3) на Преображеніе, Нач. "Богъ человъка пръваго сотвори и въ рай введе и и сущу ему въ немъ заповъдь далъ есть",-върки. Царскаго № 362 л. 140 и Толст. отд. І. № 292 л. 527, напечатано Бодянскимъ въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн., 1848-го г. № 7 (надписывается: Іоанна презвитера; въ одномъ изъ сборниковъ Публичной Библіотеки усвояется Іоанну Златоустому,—Описаніе сборниковъ Бычкова № 86 л. 343); 4) слово отъ сказанія евангельскаго: "Отъидоста паки къ себъ ученика дивящася, Марія же стояше вив гроба плачущися, жалостиво бо есть женское племя", — Волоколамм. ркпп. № 432 л. 94 и № 433 л. 70, Ундольскаго № 561 л. 325 (надписывается въ Волоколл. ркпп.: Іоанна презвитера, въ рукоп. Ундольск.: Іоанна епископа Болгарскаго, если только впрочемъ не ошибка въ Описаніи рукописей 1). Приписываются еще Іоанну экзарху переводы Грамматики и Діалектики Іоанна Дамаскина (рукописями послёднихъ), но, по изслёдованію покойныхъ А. В. Горскаго и К. И. Невоструева, ни тотъ ни другой переводъ не могуть быть ему усвояемы (какъ обличающіе языкомъ значительно позднъйшее время и указывающіе не на Болгарію, а на Сербію; а грамматика, по ихъ мивнію, равно какъ и по мивнію другихъ, не должна быть считаема и принадлежащею Іоаниу Дамаскину,-Опис. Сунодд. ркпп. У 156, Отд. II, 2 стр. 312 sqq) <sup>2</sup>.

<sup>1)</sup> Слово о погребающихся въ церквахъ, *Нач.* "Іоанну великому сущая", читаемое въ Макаріевской Январской Минев подъ 16 числомъ и усвояемое надписаніемъ Іоанну экзарху, которому въ 1-мъ изданіи ошибочно приписали его и мы, на самомъ делё принадлежить Григорію Двоеслову.

<sup>2)</sup> Въ одной изъ рукописей Ундольскаго,—№ 219 л. 445 об., приписывается какому-то Іоанну екзарху какая-то книга Составъ: "Іоаннъ екзархъ вчинилъ въ книгы, глаголемыя Съставъ, глаголя о причащени тако: къ святому Макарію отцю нѣкым человъкъ приведе жену свою въ образъ лошадинъ"..., см. Описаніе рукописей.

Іоанна Влатоустый. Словъ св. Іоанна Златоустаго домонгольскіе предки наши, какъ мы говорили выше, имъли въ славянскомъ переводъ весьма значительное количество. 1) Болгарскій царь Симеонъ Борисовичь. получившій въ Константинопол'в отличное греческое образованіе и имъвшій охоту и способность вводить въ Болгаріи греческія просв'ященіе в книжность не только чужими руками, но и своими собственными, перевель общирный изборь словь Златоустаго, которому даль название, заимствуя последнее отъ достоинства переведенной имъ книги. Златоструей книги или Златоструя 1). Въ началъ книги читается по рукописямъ принадлежащее неизвъстному краткое предъувъломленіе, которое надписывается (киноварью): "Прилогъ самого христолюбиваго царя Семіона" (т. е. которое хочеть сказать, что сія или нижеследующая книга есть прилогь. прикладъ, трудъ самаго царя Сумеона) и которое читается: "Вся книгы ветхыя и новыя, вившияя и внутренияя, благоварный царь Сумионъ божествынаго писанія испытавъ и всёхъ учитель нравы и обычая мудрость разума всего, блаженаго же Іоанна Златоустаго почудився словесной мухрости и благодати святого Духа, и яко извыкъ ему чести вся книгы, изъбравъ его вся словеса изъ всёхъ книгъ его въ сія едины сложи книгы. яже и прозва Златоструяя. Аще бо иного по сему имени Златоструяго прозваща, то и мы несмы, мию, никакоже съблазнилися книгы Златоструяя нарекше (нарекша?) а, едма же и Духа святаго ученія, акы златыми струями человъчьскыми, сладкыми ръчьми спасеннымъ покаяніемъ отъ всякаго греха омывая, юъ Богу приводитъ"... Всехъ словъ въ Златострув по счету 137; но такъ какъ подъ ЖМ 3 и 122 помвщено дважды одно и то же слово ("Предъ вчерашнимъ днемь мы о діаволъ"...); такъ какъ подъ жм 130 и 137 помъщены не слова, а подъ первымъ сказаніе

<sup>1)</sup> Не самъ сдёдавъ изборъ словъ изъ полнаго ихъ собранія, какъ это утверждаеть неизвёстный, не знавшій дёла точно, авторъ предъувёдомленія, которое приводимъ сейчась ниже, а взявъ готовый изборъ или сборникъ, существовавшій на греческомъ, см. книгу г. В. Малиниа Изслёдованіе Златоструя по рукописи XII в. Импер. Публ. библіотеки, Кієвъ, 1878. Можетъ быть, и названіе Златоструя Сумеонъ не самъ придумаль, а уже нашоль готовымъ. Относительно перевода одинавово вёроятно какъ то, что весь онъ совершонъ самимъ Сумеономъ, такъ и то. что самимъ Сумеономъ онъ совершонъ только отчасти, при содействіи того или другаго количества помощниковъ.

<sup>3)</sup> Авторъ хочеть свазать: если другаго (нёкоего) прозвали симъ именемъ Златоструяго (вто разумется, не можеть свазать; въ спискалъ всигъ истинныхъ и ложныхъ читается: "Геннадій, зовомый Златоструй"), то и мы, думаю, вовсе не должны соблазнаться, что видимъ передъ собою (имень) книгу, которая названа (ея переводчикомъ) Златоструей (книгой). Г. Малининъ неправильно понять это место предъуведомленія, а поэтому и неправильно решилъ вопросъ: что принадлежить Сумеону, — нашъ ли Златоструй, о которомъ говоримъ, или сборникъ Публичной библіотеки.

(не имъющее надписанія) объ изгнаніи Златоустаго и о возвращеніи его мощей ("Изгнанъ бывъ иже покаянію учитель"...), а подъ вторымъ "Изборъ избранныи Іоаномъ Златоустымъ словомъ 40 вкратцв (краткое содержаніе 40 словъ Златоустаго: "О Адамъ, о Евзь, о книгахъ... о сластехь, о тель человечи, светь праведныхь") и такь какь затемь между словами 78 и 79 помъщено слово, пропущенное въ счеть 1), то въ дъйствительности Златоструй содержить 135 словъ. 2) Послъ Симеона неизвъстный кто-то перевель другой изборь или сборникъ словъ Здатоустаго, въ которомъ 80 словъ и въ которомъ 67 словъ тв же самыя, что въ Златострув Сумеоновомъ, а 13 новыя 2). 3) Существовало въ періодъ домонгольскій въ славянскомъ переводь собраніе словъ Іоанна Златоустаго, состоящее изъ 21 слова, изв'ястное подъ именемъ Андріятиса, т. е. собраніе словъ, говоренныхъ Златоустомъ въ Антіохіи по поводу низверженія императорскихъ статуй (по-гр. 'Ανδριάντης отъ άνδριάς—статуя. См. Горск. и Невостр. Опис. Сунодд. ркпп. № 125, Отд. II, 2, стр. 111 sqq; оглавление словъ, кромъ Царскаго, что указано въ Опис., еще въ Описаніи славянских рукописей библіотеки Троицкой Лавры № 151); одно слово изъ этихъ 21-го читается уже въ Златострув (15-е Андріатиса и 124-е Златоструя. Нач. "Подобно и днесь и въ прежнюю суботу"). 4) Находится 20 словъ Златоустаго въ Мартовской Четь-Минев XI (такъ называемой Супрасльской рукописи, см. Минеи). 5) Находится 17-ть словъ Златоустаго въ Майской Четь-Минев XII - XIII въка Московскаго Успенскаго собора, причемъ 5 словъ-общія съ Мартовской Четь-Минеей, одно-общее съ Златоструемъ (въ Златостр. 11-е, "Принеси днесь паче и прежнихъ"), и 11-ть новыя. 6) Читается 7 словъ Златоустаго въ Троицкомъ Лаврскомъ сборникъ XII в., № 12, изъкоихъ три суть однъ и тъже съ Златоструемъ, одно общее съ сборникомъ Публичной библіотеки и три новыя. 7) Читается одно слово Златоустаго въ Святославовомъ Изборникъ 1073-го г., л. 17. Такимъ образомъ, всехъ словъ Іоанна Златоустаго, существовавшихъ въ періодъ домонгольскій въ славянскомъ переводів, въ настоящее время извёстно 203. А сколько еще можеть быть ихъ предполагаемо какъ существовавшихъ въ этотъ періодъ и только теперь неизвъстныхъ намъ по рукописямъ, именно къ нему относящимся, см. во вступленіи къ сему обозрѣнію.

*Іоанна Лъствичнина*. Лъствица Іоанна Лъствичника была переведена въ Болгаріи не позднъе XII въка (Восток. Опис. Рум. Муз. № 198,

¹) Такъ по списку Моск. Д. Акад. № 43 (1474 г.); въ другихъ спискахъ слово отмъчено цифрой 78 во второй разъ, *Мамин.* стрр. 30 и 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этоть второй сборникь сохранился въ рукописи Публичи. библютеки XII въка. Описание у г. *Малинина* въ помянутой книгъ (мы несогласны съ достопочтеннымъ изслъдователемъ относительно того, который изъ двухъ сборниковъ принадлежитъ Сумеону).

стр. 253; подробное описаніе Лѣствицы по спискамъ позднѣйшимъ у *Горск.* и *Невостр*. въ Опис. Сунодд. ркпп. № 141, Отд. II, 2, стр. 193.—На Лѣствицу ссылаются Симонъ и Поликарпъ въ Патерикѣ: первый—въ повѣсти о Николаѣ Святошѣ, второй—въ повѣсти о Өеодорѣ и Василіи).

Іоанна Малала, или Малела 1) Антіохійскій, жившій, какъ кажется, во второй половинъ VI въка, написалъ хронографъ (хрочографіа) отъ начала міра до неизв'єстныхъ л'єть правленія импер. Юстиніана (который 527—565). Хронографъ этотъ переведенъ былъ на болгарскій языкъ, по повельнію болгарскаго князя Сумеона, Григоріемъ, "презвитеромъ мнихомъ всёхъ церковникъ българскихъ церквей" в), причемъ дополненъ былъ оть переводчика священной исторіи ветхаго завіта по книгамъ библейскимъ (отъ Бытія до Руеи, такъ-называемой Палеей, вставленной послѣ IV кн. подлинника) и такъ-называемой Александріей (Книгы Александръ) или баснословной повъстью (романомъ) о жизни Александра Македонскаго (вставленной после VII кн. подлинника). Греческій подлинника хронографа, извъстный въ одномъ спискъ, не имъющемъ ни начала ни конца, въ Патрол. Миня t. 97; единственный извёстный списокъ перевода, XV въка, находится въ библіотекъ Московскаго Архива Министерства Иностранныхъ дёлъ. См. кн. Оболенского предисловіе къ Летописцу Переяславля Суздальскаго, въ 9 кн. Временника, стр. VIII sqq, А. Попова Обзоръ хроногрр. I, 5 sqq, 46 и 70, и Срезневскаю въ Сведеніяхъ и замъткахъ о малоизвъстныхъ и неизвъстныхъ памятникахъ статью: "Рус-, скій историческій сборникъ ХУ в. Московскаго главнаго архива министерства иностранныхъ дёлъ", № LXXXIV в). (Объ Александріи см. Восток. Опис. Рум. Муз. стрр. 216 и 755, Пыпина Очеркъ литературной исторім старинныхъ пов'ястей и сказокъ русскихъ, въ IV кн. Учен. Записокъ И Отд. Акад. Н., стр. 25 sqq, *Попова* ibid. стрр. 29—42, 78—82, 118—121, и общирное изследование г. Истрина, подъ заглавиемъ: Александрія русскихъ хронографовъ, напечатанное въ І и П книгахъ Чтеній Общ. Ист. и Древн. за 1894-й годъ. Сербская Александрія, представляющая собою переводъ съ греческаго особой редакціи Александріи, отличной отъ той,

<sup>1)</sup> Сирское Малала или Малела значить риторъ, ораторъ, софистъ, схоластивъ, см. предисл. къ греческ. изд. хронографа Малалы.

<sup>2)</sup> Чинъ или должность Григорія обозначена не совсвиъ ясно. Вѣроятно, онъ быль экзархомъ или благочиннымъ (надзирателемъ) надъ всвин болгарскими монастырими (или же экзархомъ митрополита—патріарха надъ духовенствомъ всей болгарской церкви,—экзархомъ надъ экзархами): послѣ слова "минхъ", нужно думать, опущено названіе должности.

<sup>3)</sup> По Срезневскому, указанныя нами вставки сдёланы не переводчикомъ, а уже у насъ въ Россіи и около половины XIII в. Находя и многія другія вставки, кромі указанныхъ нами, онъ смотрить на Малалу архивской рукописи не какъ на дійствительнаго Малалу, а какъ на первый изв'єстный опыть своднаго хронографа, въ основу котораго только положенъ Малала.

которая въ Малалѣ и вообще хронографахъ, напечатана Обществомъ любителей древней письменности, —выпускъ 1-й: № LXVII, 1880, выпускъ 2-й: № LXXXVIII, 1887; а статья о ней А. Н. Веселовскаю въ выпускъ первомъ сборника его изслѣдованій: "Изъ исторіи романа и повѣсти", Спб., 1886, — III, 131.

**Іоаннь Пателарейскій**. Его монастырскій уставь читается въ Кормчей книгь до-монгольскаго періода. См. выше стр. 652.

**Іоанна Постина.** Его такъ называемый исповедной номоканонъ читается въ той же Кормчей книгв. См. выше стр. 652.

Тустина философа. Выписка: "О томь, еже о правъй въръ", Нач. Единого убо Бога чисти (вмъсто: чести, почитати) намъ и божьская писанія и отечьска ученія наказають—въ Святославовомъ Изборникъ 1073-го г., л. 10 об. и слъд.

кесарій неизвістный. Въ нашихъ рукописяхъ XVI в. и позднійшихъ читается сочиненіе: "Святаго Селивестра и преподобнаго Антонья истолкованье о святьй Троици и о всей твари разумное изложенье, о небеснен стихіи и о земніи, и святіи Богородици и о ангелёхъ и о святыхъ приводно сказанье" и проч. Въ греческомъ подлинникъ сочинение надпи-**Сывается:** Καισαρίου τοῦ σοφωτάτου τοῦ ἐν άγίοις πατρὸς ἡμῶν Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου δμαίμωνος Διόλογοι τέσσαρες, τ. ε. Κεсарія мудрійшаго, (брата) единокровнаго иже во святыхъ отца нашего Григорія Богослова, четыре разговора. По мижнію А. В. Горскаго, сочиненіе это, согласно съ греческимъ его надписаніемъ, должно быть усвояемо Кесарію, только не брату Григорія Богослова, а поздивишему и неизвістному. По его же мивнію, сочинение переведено въ Болгарии "довольно въ древнее время" (Опис. Сунода, ркпп. № 129, Отд. II, 2, стр. 142 fin. sqq.—Архіепископъ Новгородскій Геннадій въ своемъ изв'єстномъ посланіи къ архіепископу Ростовскому Іоасафу подъ именемъ "Селивестра папы римскаго" разумветь наше сочиненіе).

Кирилль Аленсандрійскій. Выписка "Оть того, еже къ Іерьміи (πρὸς Ἐρμείαν) о святьй Троици",—въ Святославовомъ Изборникв 1073-го года, л. 5. Бесвда о Богородицв и о святыхъ отцахъ еже въ Ефесв собора на Несторія нечестиваго, Нач. Свѣтьло намъ слово и благодати наполнено, ельма и свѣтьлъ стыихъ отець съборъ зѣло бо ми,—въ Майской Четь-Минев XII—XIII вѣка Московскаго Успенскаго собора, л. 265 (Чтеній Общ. Ист. и Древн. 1879-го г. кн. І, библіографф. матерр. стр 40).

**Кириллъ Іерусалимский**. Огласительныя и тайноводственныя поученія Кирилла Іерусалимскаго (первыхъ 18, вторыхъ 5, а всѣхъ 23) переведены были Болгарами на славянскій языкъ въ самомъ началѣ славянской у нихъ письменности,—въ вѣкъ царя Симеона (*Восток*. Опис. Рум. Муз. стр. 244 соl. 2, *Горск. и Невостр*. Опис. Сунодд. ркпп. № 114, Отд. II, 2, стр. 44.—Синодальный списокъ поученій конца ХІІ—начала ХІІІ вѣка писанъ въ Россіи).

Кириаль первоучитель. См. Константинь.

Клименть еписновь, по надписанію его сохранившихся словь — Словенскій, а по его пространному греческому житію, усвояемому Өеофилакту архіопископу Болгарскому (но Өеофилакту не принадлежащему),-БЪлицкій, неизвъстно-бывшій ли епископомъ въ Болгаріи или въ какойнибудь изъ областей имперіи греческой, заселенной Славянами, выдаваємый помянутымъ житіемъ за ученика первоучителей Константина и Месодія, но едва ли таковымъ бывшій, вообще пока остающійся лицомъ загадочнымъ. По уверенію житія онъ написаль: 1. Похвальныя слова на всв праздники въ году, 2. Житія многихъ пророковъ и апостоловъ, 3. Житія (не говорится—сколь многія) и подвиги мучениковъ (Житіе по взд. Меньщикова и Шевырева, § 22). Писателемъ словъ, представляющихъ изъ себя довольно краткія поученія (какъ ніжоторыя изъ словъ и называются), Клименть дъйствительно оказывается: въ настоящее время извъстно по рукописямъ 12 его словъ. Что касается до житій пророковъ, апостоловъ и мучениковъ, которыхъ Климентъ, конечно, не писалъ, какъ уже написанныхъ, и писать которыя ему было бы весьма странно, то можно было бы считать его за ихъ переводчика (и следовательно-за переводчика Четінхъ-Миней); но вообще свидьтельство житія весьма ненадежно (Извъстныя въ настоящее время слова Климента суть: 1. Заповъданія о праздыницъхъ, егда хотяще (кто хочеть) въ святыя дни апостолъ ли мученикъ ли святителя поученье (сказать) къ людьмъ, Нач. Да есте въдуще, братіе, яко днесь есть праздъникъ святаго имрк... 2. Поученіе на память апостола (или мученика), Нач. Братія, присно жадая спасенія нашего Господь Богъ нашъ присно призываеть ны... 3. Поучение на святое въскресеніе, Нач. Должьни есмы, братія, праздникы божія чьстити въздыржащеся... Эти три поученія читаются въ Троицкомъ Лаврскомъ сборникъ XII в., № 12, и по нему напечатаны Срезневскимъ въ Древнихъ памятникахъ Русскаго письма и языка, стр. 199 sqq. 4. Поученіе на Преображеніе Господа нашего Іисуса Христа, Нач. Послушайте, братіе... 5. Похвала на преставленіе Пресвятой Владычицы Богородицы, Нач. Се нынь свътло праздньство... 6. Слово похвально на память блаж. пророка Захарія и о родьстві Іоанна Крестителя, Нач. Світь высія праведнику... 7. Во утро Богоявленіихъ слово похвальное Іоанна Крестителя, Нач. Прінде Інсусь оть Галилеа... 8. Слово похвально о четверодневномъ Лазарф, Нач. Се предтечеть свътозарное торжьство... 9. Похвала святому... мученику... Димитрію муроточцу, Нач. Наста братіе свътлое празднество... 10. Похвала архистратигамъ Михаилу и Гавріилу, Нач. Наста празднолюбци... 11. Похвала святому Клименту, патріарху Римскому, Нач. Небо радостно веселиться... 12. Похвала святому Кириллу, учителю Словеньску языку, Нач. Се побъда намъ, христолюбцы... О словахъ Климента см. Ундольского Письмо къ Бодянскому, въ Чтенн. Общ. Ист. и Древи. 1848-го г. № 7, Палаузова: Въкъ Болгарскаго царя Симеона, стр. 86, и

Статью: "Клименть епископъ словънскій, трудъ В. М. Ундольскаго, съ предисловіемъ П. А. Лаврова", напечатанную въ І кн. Чтеній Общ. Ист. и Древн. за 1895-й годъ. Покойный А. Н. Попосъ напечаталь въ Ш кн. тъхъ же Чтеній за 1880-й г. древнія слово на Рождество Христово и чтеніе на крещеніе Господне, считая въроятнымъ усвоять ихъ Клименту Словенскому, —Библіогрр. матерр., VI, 155; Чтеніе подъ именемъ поученія перепечатано архим. Леонидомъ въ Памятникахъ древней письменности).

Вонстантинь, сначала пресвитерь, потомъ еписнов неизвестной канедры въ Болгаріи, ученикъ первоучителя Менодія, следовательно пришелшій въ Болгарію изъ Моравін. Въ 894-мъ г., по убъжденію "етерыхъ (нъкоторыхъ) върныхъ человъкъ" і), онъ составилъ поученія на всь воскресные дни года, числомъ 51, выбравъ ихъ главнымъ образомъ изъ Іоанна Златоустаго, а отчасти изъ Кирилла Александрійскаго и Исидора Пелусіота и придълавъ къ большей части изъ нихъ свои краткія вступленія и заключенія (и одно поученіе, 42-е, на тексть изъ Луки XVII, 12, о десяти прокаженныхъ, сполна составивъ самъ). См. Горск. и Невостр. Опис. Сунодд. ркпп. № 163, Отд. II, 2, стр. 409). Передъ 907-мъг. или въ этомъ году, по поручению князя Сумеона, онъ перевель съ греческаго языка на славянскій четыре слова Аванасія Александрійскаго противъ Аріанъ. См. ibid. № 111, Отд. II, 2, стр. 32 sqq (въ 907-мъ г. поученія переписаны были для князя Сумеона черноризцемъ Тудоромъ Доксовымъ, ibidd.). О "Прогласт святаго евангелія" см. въ следующемъ параграфе о Константинъ первоучитель. Такъ называемая толковая Азбука Константина или его молитва, написанная по буквамъ азбуки ("Азъ словомъ симъ молюся Богу"...) не составляеть особаго сочиненія, а есть молитва, положенная имъ предъ началомъ словъ (о ней у Горск. и Невостр. ibid., а вся она напечатана Срезневскимъ въ Древин. памятт. Русск. п. и яз. стр. 191.-О воскресныхъ словахъ Константина или объ его учительномъ евангеліи см. статью преосв. Антонія: "Константинь, епископь болгарскій и его Учительное Евангеліе", —во 2-мъ изданіи сборника статей: "Изъ исторіи христіанской пропов'єди"—ІІ, 137, и статью г. А. Михайлова: "Къ вопросу объ Учительномъ Евангеліи Константина епископа Болгарскаго", напечатанную въ I т. Древностей, трудовъ Славянской Коммиссіи Московск. Археологич. Общества, стр. 76. Мивніе преосв. Антонія есть то, "что Константинъ не самъ сокращалъ беседы Златоустаго, не самъ делалъ выборки и изъ Кирилла Александрійскаго и другихъ, а просто переводилъ съ готовыхъ греческихъ сокращеній", такъ что "въ основной части своихъ бесъдъ онъ является только простымъ переводчикомъ", стр. 168-169).

Константинь (Кирилль) философь, первоучитель славянскій. Обстоятельныя річи о сочиненіяхь, приписываемыхь рукописями и уче-

<sup>1)</sup> По списку, бывшему у Сильвестра Медвѣдева, "понуженъ Наумомъ", — Оглавленіе книгь, кто ихъ сложиль, § 128.

ными Константину философу, требовали бы особой диссертаціи; конечно. мы не можемъ здёсь этого сдёлать и ограничимся самымъ краткимъ. Имъ написано слово на обрътение мощей Климента Римскаго, совершенное имъ въ Херсонъ, въ которомъ описывается исторія событія (и которое было сказано имъ въ день памяти обретенія, -30 Января, вероятно въ Константинополь, но не въ Херсонь или Римь). Слово надписывается: "Мьсяца Января въ 30 день Слово на пренесеніе мощемъ преславнаго Климента, историческу имуще бесъду"...; оно напечатано въ Кирилло-Менодіевскомъ сборникъ Погодина, но по списку съ подновленнымъ языкомъ: списокъ съ древнимъ языкомъ-въ фундамент, ркп. Моск. Дух. Акад. У 91 л. 671. По возвращеніи въ Константинополь изъ путешествія въ Хазарію Константинъ, по свидътельству его Паннонскаго житія, описалъ свои пренія въ Хазаріи съ Іудеями и Магометанами въ особомъ сочиненіи, которое потомъ, послѣ его смерти, Меоодій перевель на славянскій языкъ н раздълилъ на восемь словъ. Это сочинение Константина въ настоящее время неизвъстно (можно подозръвать, что составитель Пален, такъ называемой, толковой пользовался имъ въ своихъ обличеніяхъ Іудеевъ и Магометанъ). Ръшивъ, по вызову Моравовъ, дать Славянамъ богослуженіе на ихъ собственномъ языкъ, Константинъ въ свою недолговременную жизнь послё сего перевель (съ своими сотрудниками) съ греческаго языка на славянскій всь богослужебныя греческія книги въ тогдашнемъ ихъ составъ, и въ томъ числъ весь богослужебный выборъ изъ книгъ свящ. Писанія. Въ ніжоторыхъ позднійшихъ спискахъ Четвероевангелія читается въ началъ краткое предисловіе, которое надписывается: "Прогласъ (прогласіе) святаго евангелія", (продудфилуоц-предварительное воззваніе) и въ которомъ "Словенамъ всимъ" возвъщается, что имъ дается Слово Божіе на ихъ собственномъ языкѣ (въ болгарской редакціи напечатано Срезневским въ Изв. Акад. Н. т. VII, вып. II, стр. 145, въ Сербской редакціи Поповыма въ Описаніи рукописей Хлудова, № 13, стр. 12, а о немъ-изследованіе Воронова: Кириллъ и Менодій, - главнейшіе источники для исторіи свв. К. и М., Кіевъ, 1877, стр. 237). Съ нанбольшею. какъ кажется, въроятностію это предисловіе должно быть усвояемо не Константину пресвитеру-епископу Болгарскому, о которомъ сейчасъ выше. а Константину первоучителю. "Написаніе о правъй въръ, изущенное Константиномъ блаженымъ, философомъ, учителемъ о Бозъ словънскому языку", представляющее собою изложение въры, и именно-о свят. Троицъ, о воплощеніи и объ иконопочитаніи, съ такою же віроятностію должно быть считаемо за позднъйшее (XII въка-по признакамъ) произведение, усвоенное Константину первоучителю для приданія ему большаго авторитета (см. Воронова изслед. "Кириллъ и Менодій",—стр. 250 sqq; самое "Написаніе" напечатано въ славянскомъ подлинникъ Срезневскимо въ "Свъдъніяхъ и замъткахъ о малоизвъстныхъ и пеизвъстныхъ памятникахъ", № XXXVI. выпуска IV, стр. 47, и Барсовыма въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древи., 1885,

кн. І, въ русскомъ переводъ—въ Воскресномъ Чтеніи за 1841-й г. № 45, стр. 407). Все другое, что усвояется рукописями Константину или Кириллу философу, должно быть считаемо не принадлежащимъ нашему Константину—Кириллу.

Кормчая инига до-монгольскаго періода. См. о ней выше стр. 642. Косьма пресвитерь Болгарскій, жившій послѣ царя Петра († 968), но до разрушенія Болгарскаго царства Греками въ 1019-мъ г. и когда еще были живы многіе, знавшіе Іоанна экзарха. Онъ написалъ "Слово на еретики препрѣніе", въ которомъ излагаетъ и обличаетъ лжеученіе Богомиловъ (напечатано въ Правосл. Собесѣдникѣ 1864-го г., въ частяхъ І и ІІ, а извлеченіе изъ него ученія Богомиловъ въ книгѣ Руднева: Разсужденіе о ересяхъ и расколахъ, прим. 33, сfr Горск. и Невостр. Опис. Сунод. ркп. Отд. II, 2, № 188, стр. 512).

**Левь папа** Римскій, І или Великій. Его посланіе къ Константинопольскому епископу Флавіану противъ ереси Евтихія переведено было у насъ въ Россіи Грекомъ Өеодосіемъ для кн. Николая Святоши. См. выше въ обзорѣ русскихъ писателей отдѣлъ: наши писатели изъ Грековъ.

Малала Іоаннъ. См. Іоаннъ Малала.

Мансимъ Исповнднинъ. Краткія выписки: 1. "О въсуштьнѣіемь и о въсобнѣемъ" (περὶ ἐνουσίου καὶ περὶ ένυποστάτου), и 2. "О единеніи, яко по десяти бываетъ образъ съединеніе",—въ Святославовомъ Изборникѣ 1073-го г. лл. 236 и 237. См. еще параграфъ: Пчела.

Меводій первоучитель, архіспископъ Моравскій. Меводій, выступившій на письменную діятельность, въ качестві переводчика съ греческаго на славянскій, послі смерти Константина, когда состояль въ сані архіспископа Моравскаго, по свидітельству его Паннонскаго житія, совершиль переводы: 1. всіхъ книгъ Свящ. Писанія, за исключеніемъ Маккавейскихъ, 2. Номоканона, "рекше закону правила", подъ которымъ должно разуміть Номоканонъ Іоанна Схоластика, 3. того или другаго количества остающихся неизвістными "книгъ отеческихъ" 1).

Месодія Патарскаго сочиненія: 1. О вещи и о самовластьствѣ (Περὶ αὐτεξουσίου), 2. О житіи и дѣяніи разумнѣ, 3. О воскресеніи въ трехъ словахъ, 4. О разлученіи яди и о юници, мѣнимѣй въ левитицѣ, 5. О прокаженіи. 6. О піавици сущіи въ притчахъ,—читаются въ рукописяхъ XVI вѣка, но по признакамъ языка относятся учеными къ древнему времени (Горск. и Невостр. Опис. Сунодд. ркпп. № 110, Отд. II, 2, стр. 23). Изъ апокрифическаго "Слова о царствѣ языкъ послѣднихъ временъ", усвояе-

<sup>1)</sup> Витстт съ библісй "и номоканонъ, рекше закону правило, и отечьскыя книгы преложи": разумтть подъ отеческими книгами, какъ разумтть иткоторые, Патерикъ, совершенно неосновательно, ибо прежде монаховъ, которыхъ въ Моравіи при Месодіи еще и не было, ему нужно было позаботиться о мірянахъ.

маго Мееодію Патарскому, дѣлаетъ выписку подъ 1096-мъ г., съ его именемъ, нашъ первоначальный лѣтописецъ. О словѣ см. изслѣдованіе Сухомлинова: О древней русской лѣтописи, какъ памятникѣ литературномъ стр. 108, и Невоструева: Слово св. Ипполита объ антихристѣ, I, 73: а оно само напечатано Тихоправовымъ въ Памятникахъ отреченной русског литературы, II, 213 sqq.

Минеи-Четьи. Славянское Минея есть греческое прилагательноеμηναίον (τό), съ подразумъваемымъ существительнымъ βιβλίον, и значить: мъсячникъ, мъсячная книга. Въ приложени къ житіямъ святыхъ Минеям называются такіе сборники последнихъ, въ которыхъ оне собраны по місяцамъ и расположены по днямъ мъсяцевъ. Минеи, содержащія житія святыхъ, называются Четьими, что значить-назначенныя для чтенія, въ отличіе отъ Миней богослужебныхъ, содержащихъ службы (и называемыхъ въ иныхъ спискахъ книгъ истинныхъ и ложныхъ петіими,-Минеи-Четьв. Минеи-Петіи). Когда у Грековъ житія святыхъ собраны были въ Минев (помъсячные сборники), остается неизвъстнымъ, но не позднъе начала IX въка, ибо о нашихъ Минеяхъ говорить преп. Өеодоръ Студить († 826) 1. Не можеть подлежать сомниню, что въ періодъ до-монгольскій мы иміли въ славянскомъ переводъ полный кругъ Четінхъ-Миней, хотя до настоящаго времени и сохранились отъ этого періода рукописи только немногихъ мъсяцевъ. Не можеть подлежать это сомньню, во-первыхъ, потом. что вовсе нельзя представить, чтобы Болгары и мы-Русскіе могли обходиться безъ такихъ необходимыхъ для богослуженія (чтенія житій на угреняхъ) и такихъ важныхъ для частнаго чтенія книгъ, какъ наши Минеи, --- во-вторыхъ, потому, что мы имфемъ отъ періода до-монгольскаго рукописи нъкоторыхъ мъсяцевъ: нельзя допустить, чтобы переведены были нъкоторые мъсяцы по выбору или по случайной прихоти, а не всъ висств (такъ какъ они составляють одно цвлое), и если мы имвемъ нъкоторые мъсяцы, то изъ сего необходимо слъдуеть, что они переведены бызи и всв 2) (но въ какомъ составъ и въ какой полноть, это другой вопросъ. Общія свидітельства о существованіи у насъ въ періодъ до-монгольскій въ славянскомъ переводъ житій святыхъ, не говорящія впрочемъ прямо того, чтобы житія были въ полномъ составѣ 12-ти мѣсяцовъ, находимъ ў

<sup>1)</sup> Έγένετο μοι πολλών έντεύξις μαρτυρίων έν δώδεκα δέλτοις απογεγραμμένων,— Βъ Πατροл. Μиня t. 99 p. 912 (Epistolar. lib. 1  $\stackrel{>}{\sim}$  2).

<sup>\*)</sup> Къ заключенію, что всё Минен были одновременно переведены въ нашь періодъ до-монгольскій, И. И. Срезневскій пришоль чрезъ сличеніе языка позднёйшихъ Миней съ языкомъ сохранившихся Миней до-монгольскихъ: онъ нашоль, что въ позднёйшихъ рукописяхъ Миней, въ которыхъ языкъ не подвергся поновленію, онъ—одинъ и тотъ же съ языкомъ Миней до-монгольскихъ, см. его Свёдёній и замётокъ о малоизвёстныхъ и неизвёстныхъ памятникахъ № LXIV, тома II, стрр. 377—398.

преп. Өеодосій Въ одномъ изъ своихъ поученій къ монахамъ, обличая последнихъ, говорить: "житія святыхъ почитающе (почитаемъ) и отътехъ затыкающе (затыкаемъ) уши своя, яко не слышати мужства ихъ", и еще: "помянемъ же святыя мученицы и тръпенію ихъ кто не почудится..., и преподобныя отця оны видимъ, въ колице тръпеніи житіе свое скончаща, ихже памяти творяще и житія ихъ почитающе, хвалимъ Творца"... 1). Летописецъ говорить подъ 1037-мъ г., по поводу устроенія библіотеки четіихъ книгъ Ярославомъ: "почитая пророческыя бесёды и еуангельская ученья и апостольская и житья святыхъ отець, въспріемлеть души велику ползу". Преп. Несторъ говорить въ житіи свв. Бориса и Глеба, что "блаженный Борисъ, взимаще книгы и чтяще... чтяще же житія и мученія святыхъ" 2).

Рукописей Четіихъ-Миней, сохранившихся отъ до-монгольскаго періода до настоящаго времени, пока извъстно только двъ. Онъ суть:

Рукопись XI вѣка, содержащая мѣсяцъ Мартъ, найденная въ уніатскомъ Супрасльскомъ монастырѣ, находящемся недалеко отъ Бѣлостока (Гродненской губерніи,—томъ самомъ, который извѣстенъ по своей типографіи) и поэтому обыкновенно называемая "Супрасльской рукописью" (описаніе Минеи, сдѣланное Востоковымъ, въ Ученыхъ Запискахъ II Отд. Акад. Н., кн. II, вып. 2, стр. 80 °). Самая Минея издана Миклошичемъ подъ заглавіемъ: Monumenta linguae palaeoslovenicae е codice Suprasliensi,—Vindobonae, 1851). Въ рукописи не сохранилось нѣсколькихъ начальныхъ листовъ и она начинается не началомъ житія муч. Павла и сестры его Іуліяніи, 4 Марта; затѣмъ въ ней читаются житія святыхъ не на всѣ дни Марта, а съ пропускомъ нѣкоторыхъ дней (8, 14—17 и 25—29 чиселъ); вмѣстѣ съ житіями помѣщены слова святыхъ отцовъ на праздники: одно Василія В., 20 Іоанна Златоустаго, одно Епифанія Кипрскаго и одно патр. Фотія.

Рукопись XII (или, можеть быть, начала XIII) вёка, содержащая мёсяць Май, находящаяся въ библіотек Московскаго Успенскаго собора (Обстоятельное описаніе А. Н. Попова въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. 1879-го г., кн. І, Библіографф. Матерр. Житія святыхъ также не на всё дни, а только на нёкоторые; вмёстё съ житіями также слова отцовъ: 17 Іоанна Златоустаго, одно Іоанна Дамаскина, одно Евсевія Александрійскаго, одно Андрея Критскаго).

<sup>1)</sup> По изд. преосв. Макарія поученіе VI.

<sup>2)</sup> По изд. Бодянск. стр. 4.

<sup>3)</sup> Востоковъ сдѣлалъ свое описаніе не по подлиннику, а по снятому для него списку. Но въ спискѣ допущены пропуски (пропущены два житія и два слова Златоустаго, началъ которыхъ, за утратою листовъ, нѣтъ въ рукописи).

преосв. *Макарія*: III, 1 fin., и на него ссылаются Несторъ въ житіи преп. Өеодосія,—по изд. *Бодянск*. л. 23 об., и Ефремъ въ житіи Аврамія Сисленскаго,—въ Правосл. Собесёдн. стр. 142. Память Саввы 5 Декабря.

Житіе Осклы первомученциы. Сохранились отъ него два листка XI въка (Восток. и Срезпевск. въ мъстакъ, цитованныхъ подъ житіемъ Кодрата; весь сохранившійся отрывокъ съ фотографич. снимкомъ письма въ приложж. къ книгъ втораго). Память Осклы 24 Сентября.

Житіе преп. *Оеодосія Великаю*. На существованіе славянскаго перевода житія намекается въ житіи Аврамія Смоленскаго,—Правосл. Собесьдн. стр. 142. Память *Өеодосія* 11 Января.

Мансима испольдника. Выписка "Отъ того, како въселися слово. чьто ли е вселеніе", Нач. "Въселеніе нѣ по коему своитьну разуму подоба разумъвати" читается въ Святославовомъ Изборникъ 1073-го г., л. 8.

Михаиль Синкелль Іерусалимскій (первой половины ІХ віжа). Его "Написаніе о правій вірів" (Λίβελλος περί τῆς ὀρθοδόξου πίστεως,—книжка о правосл. вірів) съ статьей о шести вселенскихь соборахь, принадлежащей ему же или неизвістному, читается въ Изборників Святославовомь 1073-го г., л. 20 об., и въ до-монгольской Кормчей книгів, см. выше стр. 655. Авторъ повісти о крещеніи Владимировомъ, поміщенной въ літописи, влагаеть это написаніе, въ сокращенномь видів, въ уста епископа Корсунскаго, поучающаго новокрещеннаго Владимира (при чемь у автора повісти соборовь вселенскихъ не шесть, а уже семь, см. Сухомлинова: О древней Русской літописи, какъ памятників литературномъ, стр. 65 ѕеро.—Не мізшаеть на всякій случай замітить, что по Святославову Изборнику въ Написаніи читается: "Сынъ единосущьнъ Отцю", а по повісти въ літописи: "Сынъ подобосущенъ Отцю").

**Никона Черногореца**, монахъ одного изъ монастырей <sup>1</sup>), находившихся близь Антіохіи, на такъ называвшейся Черной горѣ <sup>2</sup>) (откуда прозваніе), сосъдней съ горою Сумеона Столиника, жившій во второй половинъ XI въка <sup>2</sup>). Онъ составиль два весьма общирные сборника, изъ ко-

<sup>1)</sup> Монастыря тід адіас Осотокой тід Районо. Этоть Антіохійскій Райов, само собою разумічется, должно отличать оть Синайско-Палестинско-Арабскаго, находившагося въ верховьяхъ восточнаго (древняго Еланитскаго) залива Краснаго моря.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) По картѣ Киперта Европейской и Азіатской Турціи, въ рѣку Наръ-ел-Аси, древній Оронть, на которой стоить Антіохія, впадаеть съ правой стороны, не далеко оть послѣдней, текущій съ сѣвера ручей Кара-су, что значить по турецки — черная вода. А вправо отъ верховьевъ ручья селеніе Кара-бабъ, что значить — черныя ворота.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По предисловію въ Пандевтамъ позднѣйшаго неизвѣстнаго писателя Нивонъ составиль ихъ въ правленіе импер. Константина Дуви (см. Опис. Сунод. рвпп. *Горск. и Невостр.* № 217—225, Отд. II, 3, стр. 21), а Константинъ Дука занималь престоль съ 1059 по 1067 г. Во время жизни Никона имѣло мѣсто взатіе

XI вѣка, по другому противъ Минеи переводу (Востоковъ въ Ученыхъ Запискахъ П Отд. А. Н., кн. П, вып. 2, стр. 65, Срезневск. Древніе памм. Р. п. и яз., стрр. 21 соl. 2 и 169 соl. 1; весь сохранившійся отрывокъ съфотографич. снимкомъ письма въ приложж. къ книгѣ втораго).

Житіе преп. Нифонта (епископа Констанціи Кипрской, будто бы IV в.), апокрифическое (отзывъ о немъ патр. Николая Грамматика, † 1111, съ соборомъ, въ Никоновск. Кормч. гл. 54, л. 582, вопр. - отв. 19), находится въ рукописи Троицкой Лавры 1219-го г., № 35 (см. о немъ въ Изв'встіяхъ Акад. Н. т. Х, стр. 374, и въ стать в Костомарова: Мистическая повъсть о Нифонтъ,-Историчч. моногрр. и изслъдд. І, 291; фотографическій снимокъ письма въприложж. къпомянутой книгъ Срезневскаго 1. Замътимъ здёсь кстати, что подпись на рукописи понимается неправильно: последняя писана не Іоанномъ и Алексеемъ для Кирилла, а наоборотъ Кирилломъ для Іоанна и Алексвя; следовательно, Кириллъ просто писецъ и болве ничего. Часть житія по ркп. XVI в. напечатана Обществомъ любителей древней письменности,—издд. Общ. № XXXIX). Должно думать, что житіе Нифонтово, какъ апокрифическое, не было вносимо въ Минеи и было переведено отдъльно. Память Нифонта, весьма редкая въ древнихъ святцахъ (но уже читаемая въ святцахъ глаголическаго Ассеманіева евангелія)—23 Декабря.

Житіе священномученика Панкратія, епископа Тавроменійскаго (въ Сициліи, ученика ан. Петра), подобно Нифонтову апокрифическое (см. Lambec. Commentart. t. VIII, ed. Kollarii p. 199 sqq и Fabric. Biblioth. Gr., ed. Harles, X, 303, также въ выпускъ первомъ сборника статей А. Н. Веселовскаго: "Изъ исторіи романа и повъсти", Спб. 1886, статью: "Эпизодъ о Тавръ и Меніи въ апокрифическомъ житіи св. Панкратія", стр. 65) переведено въ Болгаріи неизвъстнымъ, вмъстъ съ помянутымъ житіемъ. Антонія Великаго, по повельнію архіепископа Болгарскаго Іоанна (см. нашей указанной тамъ книги стр. 708 fin.). Житіе Панкратіево, весьма ръдкое и на греческомъ и на славянскомъ, подобно житію Нифонтову и по той же причинъ, въроятно, не было помъщаемо въ Минеяхъ. Память Панкратія—9-го Февраля и 9-го Іюля (въ Менологіи импер. Василія подъ первымъ числомъ).

Житіе преп. *Романа*, творца каноновъ, *сладкопъвца*. На существованіе славянскаго перевода житія намекаетъ Несторъ въ житіи Бориса и Глъба,—по изд. *Бодянс*к. стр. 4 fin. Память Романа 1-го Октября.

Житіе преп. Савсы освященнаю. На существованіе его перевода намекается въ одномъ изъ поученій преп. Өеодосія Печерскаго, — по изд.

¹) На снимкъ у Срезневск. рукопись написана: "въ лъто 🗚 тъто, а въ Описанін ркпп. Лавры подпись читается: "въ лъто 6730 (1222)". Полагаемъ, что ошибается Описаніе, а не фотографія Срезневскаго.

значеніе въ поднятомъ у мась во второй половинь XV в. такъ называемыми заволжскими старжами реформаціонномъ движеніи.

Нила подвижника Синайснаго († ок. 450 г.) переводъ сочиненія "О молитвѣ главизнъ 153" читается въ рукописи конца XIV или начала XV вѣка, но по языку относится учеными къ древнему времени,—Горск. и Невостр. Описанія Сунодд. ркпп. № 154, Отд. II, 2, стр. 283).

Палей. какъ мы сказали въ общемъ обзоръ, у насъ существовало въ періодъ домонгольскій двъ-пространная и краткая. Первая получила у насъ въ старое время названіе Пален толковой ("Толковая Пален на Іудея"), при чемъ за толкованія принимались находящіяся въ ней полемическія отступленія отъ историческаго пов'єствованія или полемическіе екскурсы, сопровождающіе это последнее; вторая Палея надписывается: "Книга бытія небеси и земли" и называется Палеей исторической. О первой Палев см. изследование Сухоманнова О древней Русской летописи, какъ памятникъ литературномъ, стр. 54 sqq., Срезневскаю Древніе памя. Р. п. и яз., стр. 55 col. I, и В. Успенскаю изследование: "Толковая Палея", Казань, 1876. Древивний извъстные списки этой Палеи: Александроневской Лавры XIV в., неполный (Срези. ibidd.), и Троицкой Лавры 1406-го г. № 38. По второму списку Палея напечатана учениками Тихонравова въ 1892—1896 г. (такъ какъ списокъ написанъ въ Коломнъ, то Палею называють Коломенской), а по сунодальному списку 1477-го года часть Пален напечатана Обществомъ любителей древней письменности,—№ XСIII, 1892. Палея историческая напечатана А. Н. Попосыма въ І кн. Чтеній Общ. Ист. и Древн. за 1881-й годъ, при чемъ см. о ней ученое предисловіе издателя, а ся греческій подлинникъ напечатанъ въ изданін А. В. Васильева: Anecdota Graeco—Byzantina, Mosquae, 1893, р. 188.

Пателарейскій Іошинь. См. Іовинь Пателарейскій.

**Патерина.** О существованіи у насъ въ періодъ домонгольскій въ славянскомъ переводъ греческихъ Патериковъ имѣемъ свидѣтельства въ Несторовомъ житіи преп. Өеодосія и въ Патерикъ Печерскомъ 1), и за-

<sup>1)</sup> Несторъ въ приступѣ къ житію преп. Өеодосія говорить: "пиметь въ отечьскымхъ книгахъ, слабу быти послѣднюму роду",—изд. Бодянск. 1. 1 об., въ каковыхъ словахъ подъ отечьскыми книгами совершенно вѣроятно разумѣть Патерикъ (ст преосв. Макарія Ист. т. II, 2-го изд. стр. 205). Симонъ въ собственномъ письмѣ къ Поликарпу, предшествующемъ повѣстямъ, пишетъ: "ты же, брате, не днесь нохваляя лежащихъ на транези и утро на варящаго и на служащаго брата ропщении, и симъ старѣшинъ пакостъ твориши, и обрящешися мотылу ядый, якоже въ Патерицѣ написано; егда яси или піеши благохвали Бога, егда бо видѣ онъ старець хулящихъ (брашна) — мотылу ядущихъ, хвалящихъ — медъ ядущихъ; въ повѣсти о Святошѣ пишетъ: "послушай блаженаго Евагріа: ""миихъ, аще съгрѣщитъ, праздника на землѣ не имать", въ каковыхъ словахъ дѣлается ссылка на Патерикъ, и въ повѣсти о черноризцѣ Арееѣ пишетъ: "аще бы се было мало, не

тымь еще знаемь одно описание монастырской библютеки, относящееся къ нашему времени, въ которомъ называются рукописи, содержащія Патерики 1). Въ Московской Сунодальной библіотект есть рукопись XII—XIII в., содержащая Патерикъ Синайскій или Лимонарь Іоанна Мосха 1). Въ позднъйшихъ нашихъ рукописяхъ, кромъ Патерика Синайскаго или Лимонаря, находятся Патерики греческіе: Азбучный, Скитскихъ нъсколько. Египетскій и Іерусалимскій. Который или которые изъ этихъ Патериковъ разумьють Симонь и Поликарпъ, остается недознаннымъ, но по всей въроятности Азбучный, о которомъ Востоковъ, на основаніи его языка, говорить, что переводь его сделань у Болгарь въ древнемъ еще періоде ихъ словесности" (Опис. Рум. Муз. стр. 437 col. 1). Патерикъ Азбучный (называемый иногда и Скитскимъ, у Восток. № 307) содержить житія и преимущественно нравоучительныя повъсти и бесъды древнихъ знаменитыхъ подвижниковъ, расположенныя въ азбучномъ порядкъ именъ этихъ последнихъ; оглавление Патерика у Востокова № 307 и въ Описании рукописей Троицкой Лавры № 701. Патерикъ этотъ представляетъ собою расположенное сейчасъ указаннымъ образомъ извлечение изъ Великаго Лимонаря, составленнаго послѣ половины V вѣка 3) и въ подлинникѣ до насъ не дошедшаго, и погречески надписывается: Аποφθέγματα των άγίων үєрочтшу, см. покойнаго П. С. Казанскаю статью: Объ источникахъ для исторіи монашества Египетскаго въ IV и V въкахъ, стр. 5 sqq. Патериковъ Скитскихъ ) по нашимъ русско-славянскимъ рукописямъ извъстно

бы онь старець, иже въ Патериць, молился Богови, да пріндуть нань разбойници и вся его возмуть, услышань же Богомь, вся сущая въ руци ихъ предасть". Поликарпь въ повъсти о преп. Маркъ Печерникъ говорить: "древнихъ убо святыхъ подражающе мы гръшніи писанію, еже они изъяснища и многимъ трудомъ взыскавше въ пустыняхъ и горахъ и пропастехъ земныхъ, инъхъ убо сами видъвше, инъхъ же слышавше, житіа и чюдеса и дъла богоугодная преподобныхъ мужъ написаща... еже есть Патерикъ, еже мы почитающе наслаждаемся духовныхъ тъхъ словесъ".

<sup>1)</sup> См. въ Актахъ Русскаго на святомъ Авонѣ монастыря св. великомученика и цѣлителя Пантелеимона, Кіевъ, 1873, греческую опись имущества монастыря Ксилургу 1143 г., № 6, стр. 56 нач.: между русскими книгами называются два . Патерика (Потерка β').

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) XII въка по *Срезневскому*, — Древни. памм. Р. п. и яз., стр. 40 соl. 1; XIII в. по Ундольскому, см. его Библіографическія разысканія, по случаю выхода Описанія библіотеки... Общества Исторіи и Древн... сост. П. М. Строевымъ, стр. 76. Подробно объ рукописи у *Срезневск*. въ Свѣдѣніяхъ и замѣткахъ, № LXXXII (Здѣсь Срезневск. относитъ рки. даже въ XI—XII в.).

<sup>8)</sup> Особаго отъ Лимонаря Іоанна Мосха, который † 620 г. (Fabric. Biblioth. Gr., ed. Harles, X, 124) и старшаго, чёмъ онъ.

<sup>4)</sup> Названіе Скитскій оть знаменитой пустыни Скитской, въ которой подвизался и собраль тысячи монаховъ св. Макарій Египетскій, — *Казанскаю* Исторія православнаго монашества на Востокѣ, II, 54 sqq.

нѣсколько, — Ундольск. ibid. стр. 78 и Строест въ Опис. ркпп. Царскаго № 293 ¹). О томъ, что одинъ изъ нихъ представляетъ собою параллельное къ Патерику Азбучному извлеченіе изъ Великаго Лимонаря, только сдѣланное не въ алфавитномъ, а въ систематическомъ порядкѣ (и какъ бухто однимъ лицомъ съ нимъ), см. Казанск. ibid. стр. 7 sqq, а въ сдѣланной у него ссылкѣ на Опис. Сунодл. ркпп. Горск. и Невостр. ошибка или опечатка: вмѣсто "№ 121" нужно "№ 153, л. 121". Патерикъ Египетскій есть Лавсанкъ Палладіевъ, — Казанск. ibid. стр. 44. А что такое Патерикъ Іерусалимскій, это остается неизвѣстнымъ, см. Ундольск. ibid. стр. 77. — Вопросъ о Патерикахъ еще ожидаетъ своего обстоятельнаго разъясненія.

*Патріархи*,—12 сыновей Іакова. См. ниже апокрифы.

*петръ* недостойный. См. ниже Сборникъ библіотеки Троицкой Сергіевой Лавры.

**Поученіе сынома и дщерема духосныма.** Нач. Благій и преблагій Богь, рекым пророкомъ: пов'ядайте пръвое гр'яхи своя"...,—въ домонгольской Кормчей книгъ, см. выше стр. 652, § 8.

Пролога. Славянское прологь есть греческое πρόλογος, а греческое πρόλογος оть πρό—предъ, впереди и λέγω—говорю, значить предварительную, предшествующую рѣчь и употребляется въ позднѣйшемъ греческомъ языкѣ въ значеніи предисловія (въ какой-нибудь книгѣ). Какимъ образомъ случилось, что собранію сокращенныхъ житій святыхъ, которое у Грековъ называется Синаксаріемъ (Συναξάριον) , дано у насъ названіе Пролога, остается неизвѣстнымъ и необъясненнымъ. Полагаютъ, что въ греческомъ подлинникѣ Синаксаря, который впервые переведенъ былъ на славянскій языкъ, было предисловіе, надписанное, какъ погречески предисловіе, — πρόλογος, и что это надписаніе предисловія принято было за названіе самой книги (которая и была такимъ образомъ названа пославянски Прологомъ). Можеть быть, это и такъ; однако, подобное странное и единственное въ своемъ родѣ недоразумѣніе намъ представляется очень сомнительнымъ и мы подозрѣваемъ, что наше названіе Синаксаря взято изъ неписьменнаго, живаго, греческаго языка, въ которомъ Синаксарь

<sup>1)</sup> Срезневскій въ своей Славяно-русской палеографіи, стр. 216, указываеть находящійся въ Сунодальной библіотек Скитскій Патерикъ 1296 г. Если почтенный ученый не самъ даеть названіе Патерику, а заимствуеть его изъ рукописи, то думаемъ, что последнею разрёшался бы вопрось о древнейшемъ и въ собственномъ смысле Патерике Скитскомъ.

<sup>2)</sup> Греческое названіе Συναξάριον происходить не оть συνάτω—свожу, собираю (житія святыхь въ одно мъсто), а оть σύναξις—собраніе (върующихъ въ церковь для празднованія какого-либо праздника) и значить не сборникъ житій, з книгу праздниковъ (въ древнъйшее время Синаксарями назывались Уставы, — Дюк. Gloss. Graec., сл. συναξάρια, и потомъ уже это названіе перещдо на наши Прологи, какъ на книги праздничныхъ чтеній).

могъ называться Прологомъ въ смыслѣ чтенія, такъ какъ слово πρόλογος, кромъ своего указаннаго значенія, могло употребляться еще въ значеніи чтенія (именно чтенія передъ кімь-нибудь, въ слукь кого-нибудь, німецк. Vorlesung, Vortrag), а прологь читался за богослужениемъ 1). Въ частныхъ греческихъ церквахъ, -- въ епископіяхъ и митрополіяхъ, сокращенныя житія містныхь святыхь, віроятно, появились очень рано. Общій сборникъ такихъ житій (сокращенныхъ) святыхъ всей греческой церкви или обще-греческій Синаксарь, сколько изв'ястно теперь, быль впервые составленъ въ концъ X-началъ XI въка, по приказанію императора Василія Булгаробойца (Синаксарь или Прологь этоть, содержащій вибств съ текстомъ и изображенія святыхъ,---лицевыя святцы, изданъ въ 1727 г. въ Urbini, въ трехъ частяхъ, кардиналомъ Альбани подъ заглавіемъ Меnologium Graecorum jussu Basilii imperatoris Graece olim editum; обычное названіе Синаксаря — Менологій импер. Василія <sup>2</sup>). Послѣ этого перваго Пролога въ последующее время явились у Грековъ и другіе Прологи, которые относятся къ нему отчасти какъ его новыя редакціи, а отчасти и какъ труды самостоятельные. Древивишая известная рукопись славянскаго Пролога относится къ 1229 г.; но эта рукопись, находившаяся въ библіотекъ Московскаго профессора Баузе, не сохранилась до настоящаго времени, — она погибла въ Московскій пожаръ 1812 г., и какой Прологь она содержала, остается неизвъстнымъ (Срезневск. Древн. памм. Р. п. и яз., 49). Последующіе древнейшіе славянскіе Прологи, начиная съ половины XIII въка в), представляють собою переводъ Синаксаря (Менологія) импер. Василія, но не въ его подлинномъ видь, а въ позднайшей, дополненной и распространенной, редакціи 4). Весьма віроятно принимать, что Прологь явился у насъ въ славянскомъ переводъ, сдъланномъ Болгарами или нами самими, въ самое первое время нашего христіанства. А такъ какъ вторая или вторичная редакція Синаксаря Василіева не могла явиться у Грековъ тотчасъ же послъ изданія имъ своего труда, а явилась, конечно, болье или менье, не скоро: то весьма въроятно предполагать, что въ пе-

<sup>1)</sup> Слово продогос могло быть еще употребляемо въ смыслѣ сокращенія, сокращенной передачи, сокращеннаго изложенія чего-нибудь (ученый читатель пусть припомнить прологи греческихъ классическихъ трагедій и комедій), а наши Прологи представляють собою сокращеніе по отношенію къ Четіимъ-Минеямъ.

<sup>2)</sup> Болъе обстоятельныя свъдънія о немъ можно читать въ Полномъ Мъсяцесловъ пресся. Сергія, I, 217.

<sup>3)</sup> Списокъ ихъ у *преосв. Сергія* ibid., стр. 243 sqq. Относительно года Пролога Лобковскаго (нынѣ Хлудовскаго, въ Опис. у *Попова* № 187) мы не согласны съ преосв. Сергіємъ, а согласны съ тѣми, которые относять его къ 1262 г. — Галичско-Волынская лѣтопись подъ 1288 г. говорить, что Волынскій князь Владимирь Васильковичъ "Прологы списа 12 мѣсяца" (Ипатск. лѣт., 2 изд. стр. 609 fin.).

<sup>4)</sup> Hpeocs. Ceprin ibidd.

ріодъ домонгольскій Прологь существоваль у насъ въ двухъ редакціяхъ— собственной Василіевой (представлявшей переводъ его Менологія) и вторичной (извъстной нынъ).

ичела. Въ нашей старой переводной письменности Пчелой назывался особаго рода сборникъ, именно-сборникъ краткихъ изреченій (афоризмы, αποφθέγματα, loci communes), которыя, бывъ выбраны изъ Свящ. Писанія, изъ отцовъ и учителей церкви и изъ свътскихъ греческихъ, дохристіанскихъ или классическихъ, писателей, содержать наставленія главнымъ образомъ относительно нравственности христіанской и вообще чедовъческой, въ тъснъйшемъ смыслъ этого слова, а отчасти относительно и всего житейско-общественнаго добро-и-благоповеденія, и которыхъ выборъ или сводъ расположенъ въ систематическомъ порядкъ, по предметамъ нравоученія и благоповеденія. Первый подобный сборникъ между греческими церковными писателями составиль преп. Максимъ исповъдникъ († 662), который назваль свой трудь, разделенный на 71 главу: Кефайска θεολογικά ήτοι έκλογαὶ έκ τῶν διαφόρων βιβλίων τῶν τε καθ'ἡμᾶς καὶ τῶν θύραθεν, т. е. Главы богословскія или выборъ изъ писателей нашихъ (христіанскихъ) и внѣшнихъ (языческихъ) 1. Затѣмъ, св. Іоаннъ Дамаскинъ составиль два подобные сборника, расположенные по буквамъ греческой азбуки, съ подразделениемъ статей, читаемыхъ подъ каждой буквой, на то или другое количество титлъ, которые оба назвалъ Ίερὰ παράλληλα (Τὰ ієра параддуда, Параддуда ётера),—Священныя подобія (что значить выписку изъ священныхъ и несвященныхъ писателей и сводъ мѣсгъ, подобныхъ по содержанію) 2. Наконецъ, ніжій монахъ Антоній, неизвістногдъ и когда жившій, составиль четвертый подобный сборникь, состоящій изъ двухъ книгъ и изъ 175 въ объихъ книгахъ главъ (75 въ первой кн. и 100 во второй). Последній изъ этихъ писателей и назвалъ свой антологическій (άνθολογία) сборникъ Пчелой (Μέλισσα), съ тою, какъ должно подразумъвать, мыслію, что онъ собраль у себя изреченія изъ отцовъ и писателей на подобіе того, какъ пчела собираетъ медъ съ цвътовъ 3). Изъ сборниковъ Максимова и Антоніева были составляемы новые сборники чрезъ соединение по выбору изречений, приводимыхъ темъ и другимъ, и за этими новыми сборниками также удержано было название Пчелы. Наша славянская Пчела представляла собой переводъ одного изъ сейчасъ указанныхъ последнихъ сборниковъ, т. е. такихъ, въ которыхъ Максимъ

<sup>1)</sup> Въ Патрологін Миня t. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Обон Параддуда ibid., tt. 95 и 96.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ нѣкоторыхъ спискахъ сборника Антоній самъ называется Пчелой,— Мелоса, отъ чего и извѣстенъ вообще у ученыхъ подъ названіемъ Мелиссы; въ другихъ же спискахъ говорится, что онъ назвалъ Пчелой свой сборникъ,— Fabric., ed. Harl., IX, 744 (относительно послѣдняго обстоятельства прим. п., съ указаніемъ на Lambec. V, 19). Сборникъ—въ Патрологіи Мимя, t. 136.

м Антоній соединяются вмѣстѣ 1). Иные полагають, что Пчелою пользовался извѣстный Даніилъ Заточеникъ въ своемъ словѣ, изъ чего слѣдовало бы, что она была переведена на славянскій языкъ уже въ періодъ домонгольскій; но спеціальные изслѣдователи языка Пчелы полагають, что она переведена не ранѣе XIV вѣка. См. о ней Сухомлинова "Замѣчанія о сборникахъ, извѣстныхъ подъ названіемъ Пчелъ",—въ Извѣстт. Акад. Н., т. II стр. 222, Безсонова статью "Книга Пчела" во Временникѣ Общ. Ист. и Древн., кн. XXV, и Михайлова статью: "Къ вопросу о грековизантійскихъ и славянскихъ сборникахъ изреченій" въ Жур. Мин. Нар. Просв., 1893, Январь. Двѣ редакціи самой Пчелы напечатаны — одна въ Сборникѣ Отд. русск. яз. и слов. Акад. Н., т. 54, 1893, другая въ Чтен. Общ. Ист. и Древн., 1895 г. кн. II (На основаніи Пчелы предки наши могли приводить изреченія весьма многихъ классическихъ ученыхъ и знаменитыхъ мужей, см. у Сухомл. стр. 233 прим., чѣмъ заставляютъ иныхъ наивныхъ людей предполагать свою собственную великую ученость).

Сборнение. Въ древнее время, при отсутствіи книгопечатанія и при существованіи рукописанія, притомъ на пергаминѣ и уставомъ, составлять библіотеки изъ разныхъ отцовъ и писателей въ полныхъ собраніяхъ ихъ твореній было дѣломъ весьма дорогимъ и для большинства читающихъ людей совершенно недоступнымъ. Поэтому въ древнее время (какъ и во все позднѣйшее до введенія книгопечатанія) у насъ, вслѣдъ за Греками, достигали возможности имѣть разнообразное чтеніе такимъ образомъ, что составляли сборники изъ отдѣльныхъ твореній разныхъ отцовъ и изъ краткихъ, отрывочныхъ, выписокъ изъ ихъ твореній. Отъ періода домонгольскаго сохранились до настоящаго времени сборники:

"Изборнина" Сентославоев, написанный въ 1073 г. для вел. кн. Изяслава Ярославича, но потомъ перешедшій къ брату его Святославу, отъ котораго и получилъ названіе, представляющій собою переводъ греческаго сборника, сдѣланный по приказанію болгарскаго князя Симеона, и надписанный: "Съборъ отъ многъ отець тълкованія о неразумьнымхъ словесьхъ въ еуагтеліи и въ апостолѣ и въ инѣхъ книгахъ, въкратъцс съложено на память и на готовъ отвѣть". Главное содержаніе сборника составляють и большую часть его занимають Анастасія Синаита "Отвѣти противу нанесеныимъ ему отвѣтомъ (вопросомъ) нѣ отъ какихъ (отъ нѣкакихъ) правовѣрьнихъ о различьнымхъ главизнахъ", а потомъ въ сборникѣ выписки изъ твореній и краткія творенія: Василія Великаго, Кирилла Александрійскаго, Исидора Пелусіота, Іустина философа, Григорія

<sup>1)</sup> Г. Безсоновъ въ статъв, которую цитуемъ сейчасъ ниже, наклоненъ думать, что соединение Максима съ Антониемъ сделано славянскимъ переводчикомъ. Но подобныя соединения извъстны и на греческомъ, см. Fabric. IX, 744, и предесловие къ Антонию въ Патрол. Миня р. 766 (а что соединения носили названия Пчелъ,—Ме́лооо,—у самого Безсонова предисл. стр. 3).

Нисскаго, Іоанна Златоустаго, Өеодора Раиескаго, Максима Исповѣдника. Георгія Хуровскаго, Епифанія Кипрскаго, Августина, Григорія Богослова съ Василіємъ Великимъ, Өеодорита Кирскаго, Иринея, Евсевія Кесарійскаго, Исихія, Іоанна Дамаскина, Ипполита (Описаніе сборника, находящагося въ Сунодальной библіотекѣ, у Горск. и Невостр. № 161. Отд. П. 2, стр. 365, и у Востокова № 356 — по копіи, сдѣланной для гр. Румянцева. — Образцы языка въ выпискахъ и фотографическіе снимки письма у Срези. въ приложж. въ Древнн. памм. Р. п. и яз.—Въ настоящее время мы имѣемъ въ печати и самый Изборникъ и при томъ въ двухъ изданіяхъ: полномъ, фотолитографическомъ, сдѣланномъ въ 1880 г., на средства купца Т. С. Морозова, Обществомъ любителей древней письменности, и неполномъ, съ приложеніемъ греческаго и латинскаго текстовъ, представляющемъ трудъ покойнаго О. М. Бодянскаго, въ Чтеніяхъ Общ. и Древи. 1883 г., кн. IV).

Сборнина Святославова 1076-го года, находящійся въ Публичной библіотекъ (поступившій въ нее изъ Эрмитажной библіотеки, а въ сію последнюю отъ историка кн. Щербатова). До недавняго времени Сборникъ, представляющій изъ себя рукопись крайне неудобочтомую, мало извъстенъ быль по своему содержанію; въ настоящее время онъ совершенно извъстенъ, такъ какъ напечатанъ, именно-Варшавскимъ ученымъ, г. В. Шимановскимъ, и напечатанъ два раза: въ первый разъ въ 1887-мъ году, въ видъ приложенія къ его-издателя диссертаціи: "Къ исторіи древне-русскихъ говоровъ"; во второй разъ отдёльной книжкой, которая имъеть заглавіе: В. Шимановскій. Сборникъ Святослава 1076-го г. Изданіе второе, исправленное. Варшава. 1894 (Филологи находять изданіе Сборника, сдъланное г. Шимановскимъ, неудовлетворительнымъ для себя. см. статью объ изданіи Шимановскаго, принадлежащую И. В. Яшчу, напечатанную въ XI том'в его журнала Archiv für slavische Philologie; но не для филологовъ изданіе настолько удовлетворительно, что мы лишь должны благодарить г. Шимановскаго). Состоя изъ 276 листовъ въ малую четвертку (въ печати, во 2-мъ изданіи, — осьмушечная книжка въ 124 страницы), сборникъ содержить, по оглавленію г. Шимановскаго. 48 небольшихъ разміврами статей по преимуществу нравоучительнаго содержанія, которыя принадлежать (или только усвояются): пророку Іоилю, Інсусу сыну Сирахову, ап. Павлу, Аванасію Александрійскому, Василію-Великому, Іоанну Златоустому, патріарху Геннадію (Стословецъ), Исихію Іерусалимскому, Моусею Скитнику, Нилу черноризду, нъкоимъ Генадію, Георгію, Ксенофонту и Өеодоръ, нъсколькимъ не называемымъ писателямъ или анонимамъ и изъ которыхъ одна взята "отъ (неизвъстнаго намъ) Патерика" (по нъскольку статей изъ Сборника напечатано-въ Христоматін Буслаева, col. 289 sqq, и въ Древнихъ памятникахъ письма и языка Срезневскаго, стр. 141 sqq; о читаемыхъ въ Сборникъ вопросо-отвътахъ Аванасія Александрійскаго къ Антіоху см. у А. С. Архательскаю въ его

собраніи статей: "Творенія отцовъ церкви въ древне-русской письменности"-вып. I-II, стр. 37-60, 186; вып. IV, стрр. 70, 195, 207.- Нъкоторыя изъ статей Сборника, между прочимъ: Нъкоего отца къ сыну словеса душеполезная, Ксенофонта, еже глагода къ сынома своима, св. Өеодоры къ сыну и о милостивомъ Созонтъ, читаются въ фундамент. ркп. Моск. Дух. Акад. № 162). Въ записи писца Сборника, которая читается: коньчящася книгы сия роукою грешьнааго Иоана изберана изъ мъногъ книгъ княж. да идеже криво братие: исправивьше чьтъте. благословите. а не кльнете, кончихъ книжькы сиа въ 🗚 🕉 🌢. 📆, лето при Святославъ князы Роуськы земля аминь", -- цифра й (80) была переправлена къмъ-то въ 🖬 (50), и такъ какъ при этой переправѣ выходила хронологическая несообразность, то Сборникъ возбуждаль противъ себя подозрѣнія; въ настоящее время, когда возстановлена въ подписи подлинная цифра, противъ Сборника не питають болбе подозрвній (И. И. Срезневскій, высказывающій подозрвнія въ 1-мъ изданіи Древнихъ памятниковъ письма и языка, не высказываеть ихъ во 2-мъ изданіи, а также и въ Славянорусской палеографіи, а г. Ягичь въ помянутой выше своей стать вамычаеть относительно отказа Срезневскимъ отъ его подозрѣній, что онъ сдълаль это wohl mit Recht). Мы съ своей стороны, поддерживая свою недобрую славу человъка излишне сомнъвающагося, и теперь питаемъ противъ Сборника большія подозрівнія: эти подозрівнія наши возбуждаеть вся подпись писца. Если писецъ Сборника, бывъ и его составителемъ, выбраль находящіяся въ немъ статьи изъ многихъ книгъ княжихъ: то очевидно, что изъ книгъ вел. кн. Святослава, и очевидно, что сдълалъ это по порученію Святослава. Но если бы это было такъ, то, по нашему мивнію, онъ необходимо долженъ быль бы прямо и до ніжоторой степени обстоятельно сказать объ этомъ, ибо этого прямо и весьма требовала бы и слава вел. князя. И на Изборникъ 1073-го года, не по его порученю написанномъ и перешедшемъ къ нему отъ брата, Святославъ весьма позаботился увъковъчить себя. И весьма плохой и просто жалкій пергаменъ рукописи далеко не говорить за то, чтобы она была писана для вел. князя и по порученію сего последняго (о пергамене рукописи г. Ягичъ пишеть: Das Pergament der Handschrift ist schlecht ausgearbeitet, dunkelgelb und dick, mit Löchern und abgerissenen Enden reichlich versehen). Yro же касается до фальсификатора, то у него, съ одной стороны, не хватило духа пускаться въ подробности, а съ другой стороны-онъ опасался при этомъ провраться. Намъ думается, что Сборникъ представляетъ собою рукопись неизвёстнаго года XI-XII вёка и что дёло съ фальшивой въ немъ, послъ приписанной, записью писца должно быть представляемо такъ. Неизвъстный фальсификаторъ записи знакомъ былъ съ Изборникомъ Святославовымъ 1073-го года; но, читая нашъ Сборникъ, т. е. Сборникъ quasi — 1076-го года онъ увидълъ въ немъ сходство съ Изборникомъ 1073-го года, ибо въ немъ одно надписание статей взято изъ сего

последняго ("Аванасиеви, вместо Анастасіеви Изборника, ответи противу нанесеныимъ ему отывътомъ (sic, такъ и въ Изборникъ 1073-го года) отъ нъкихъ правовърныхъ"..., у Срезневск. стр. 145), а другое надписаніе составлено по подобію надписанія, читаемаго въ Изборникъ ("Съборъ отъ мъногъ отець и апостолъ и пророкъ"..., у Буслаева col. 295). Увидъвъ въ Сборникъ сходство съ Изборникомъ 1073-го фальсификаторъ и усвоилъ его также Святославу. А такъ какъ въ предисловіи и послѣсловіи Изборника 1073-го года говорится о многихъ книгахъ княжихъ: то и онъ написалъ, что содержаніе фальсифицованнаго имъ Сборника "избърано измъногъ книгъ княж (ихъ)". Въ первой статъв Сборника "О чтеніи книгъ" говорится: "послушан ты житья святааго Василія и святааго Іоанна Златоустааго и святааго Кирила философа и инвхъ многъ святыхъ". Если тутъ разумбется Кириллъ философъ, первоучитель славянскій: то въроятите относить рукопись къ XII вёку, чёмъ къ XI, ибо въ XI вёке Кирилль назывался еще своимъ мірскимъ, ношеннымъ по смерти, именемъ Константина, а не монашескимъ, которое было принято имъ только на смертномъ одръ, именемъ Кирилла (Рукопись была облита какой-то кислотой, вследствіе чего теперь некоторые ея листы совсемь нельзя читать, а вообще вся она крайне неудобочитаема. Не значить ли это, что она представляеть собою новую рукопись, только скопированную съ древней, и что она была облита кислотой для приданія ся пергаменту вида древности? Къ сожаленію, остается неизвестнымъ, откуда и отъ кого была получена рукопись кн. Щербатовымъ. А что касается до возможности корошей. трудно узнаваемой, коліи: то о копіи съ Изборника 1073-го года, сділанной для гр. Румянцева, Востоковъ отзывается: "перепищикъ превосходно подражалъ древнему уставному почерку", --Опис. Румянц. Муз. стр. 499 sub. fin.).

Сборнинъ библіотеки Тронцкой Сергіевой Лавры, № 12, по описателямь рукописей Лавры—исхода XII или начала XIII вѣка, по Срезневскому (Древнн. памм. Р. п. и яз., 39 fin.): вѣроятно, начала XII вѣка,—содержить: слова Іоанна Златоустаго, слова Климента, епископа словенскаго, апокрифическое хожденіе Богородицы по мукамь, изъ Ноябрьской Минеи: въ 8 день, повѣсти и откровеніе преп. Архипа парамонаря, слово Василія Вел., неизвѣстнаго Петра недостойнаго о постѣ и о молитвѣ 1).

<sup>1) &</sup>quot;Петра недостойнаго съвазаніе о пость и о молитвь устава и чина цервовьнаго", Нач. "Подобаеть всему крестьяну человьку годити Богови своему, въ
негоже имя крыстивышеся", л. 56 об., не имыющее въ рукописи конца, въ поздньйшей передылкь, съ заглавіемь: "Слово святыхъ отыць о пость и о востания
церковнаго чину", напечатано въ Православномъ Собесыдникь 1858-го года, ч. І.
стр. 141. Описатели рукописей Троицкой Лавры считають сказаніе, а издатели
слова считають сіе послыднее за русское произведеніе. Но если въ словь обличаются идолослуженіе, моленія кладезная и рычная, что издателями слова принимается
за рышительный признакь его русскаго проискожденія: то обличенія весьма могуть

слова Ефрема Сирина, значительную часть Пандекта Антіохова, которая составляеть главное содержаніе сборника, выписки изъ Исидора Пелусіота и Анастасія Синайскаго.

(Соборникь велиній князя Владимиро-Волынскаго Васильки Романовича († 1271). Галичско-Волынская лётопись, говоря подъ 1288-мъ г. о смерти сына Василькина Владимира, пишетъ, что онъ положилъ въ свой монастырь вмёстё съ другими книгами "съборникъ великый отца своего", Ипатск. лёт., 2 изд. стр. 609).

Силивестръ и Антоній. См. Кесарій.

Супрасльская рукопись. См. Минеи-Четьи.

**Тимовей презеимерз** Константинопольскія великія церкви. Его трактать: "О различіи приходящійхь къ непорочнъй нашей въръ", *Нач*. Три чины обрътаемъ... въ до-монгольской Кормчей книгъ, см. выше стр. 654, § 4.

Филиппъ инонь. См. Діоптра.

Фотый патріарх». Слово на връбницю и о Лазарів, Нач. Егда отрокы осанна въ вышнихъ выпіюштя,—читается въ Супрасльской рукописи. Необходимо думать, что обширное поучительное Посланіе Фотія къ новокрещенному болгарскому князю Борису—Михаилу было переведено у Болгаръ на славянскій языкъ тотчасъ же, какъ было ими получено.

Осодорить Кирсиій. "Оть того, еже о святьй Троици", представляющее краткое изложеніе догматовъ церковныхъ,—въ Святославовомъ Изборникъ 1073-го г., л. 243 об. О переводъ его Толкованія на псалтирь см. въ отдълъ: Священное Писаніе.

**Осодора** пресвитера *Рамескаю* главы логическія и онтологическія: "о естьствѣ (de substantia), о собыствѣ (de hypostasi), о лици (de persona), о различіи (de specie)" и проч.—въ Изборникѣ Святославовомъ 1073-го г., лл. 224—236.

Осодоръ Студита. Мы нигдъ не встръчали указаній на то, чтобы въ періодъ до-монгольскій существовали у насъ въ славянскомъ переводъ сочиненія преп. Осодора Студита; но мы не сомнъваемся, что такъ называемый его Малый Катихизисъ, представляющій собою собраніе краткихъ нравоучительныхъ словъ, говоренныхъ къ монахамъ и начинающій встръчаться въ нашихъ рукописяхъ съ начала XIV въка, существовалъ у насъ въ переводъ уже въ періодъ до-монгольскій. Преп. Осодоръ, послъдній знаменитый отецъ монашества († 826) и его реорганизаторъ или возродитель послъ предшествующаго упадка, пользовался въ монашескомъ

быть дишь русской вставкой въ нерусскомъ словъ, какъ есть подобная вставка м въ одномъ словъ Григорія Богослова. Съ другой стороны, весь складъ слова какъ будто за то, чтобы считать его русскимъ произведеніемъ (за исключеніемъ вставки о величіи Творца, передъ Которымъ трепещеть вся тварь и со всею тварію долженъ трепетать человъкъ, взятой изъ какого либо хорошаго оратора греческаго). Вообще, сказаніе—слово еще ожидаеть дзявнівнихъ поисковъ и розысковъ.

мірѣ великою славой. Поэтому весьма трудно допустить, чтобы съ появленіемъ у Болгаръ монашества не явилась у нихъ въ славянскомъ переводі и его руководственная книга для монаховъ, каковую составляетъ Малый Катихизисъ. Если же почему нибудь не сдёлали перевода Болгары, то необходимо думать, что онъ быль сдёланъ стараніями нашего преп. Өеодосія Печерскаго, который ввель въ своемь монастыр'я уставъ Осодоровь (въ редакціи патр. Алексія, --см. объ уставів во 2-й половинів тома) и который, какъ находять, подражаль въ своихъ поученіяхъ нашимъ словамь ⊕еодора ¹). Древивная извъстная намъ рукопись, содержащая славянскій переводъ Малаго Катихизиса Өеодора Студита, есть пергаминная, начала XIV въка, рукопись Моск. Д. Академін № 52 (поступившая въ Академів) изъ Лавры, ибо на 2-мъ листъ одной руки съ нисьмомъ рукописи полпись: "сіа божественная книга манастыря святыя Троиця". Въ греческомь подлинникъ Катихизисъ состоить изъ 134 словъ, —у Миня въ Patr. t. 99 р. 509 sqq, cfr житія преп. Өеодора ibid. pp. 152 и 264; въ славянскомъ переводъ онъ состоить изъ 124 словъ и при этомъ расположение нное. чёмъ въ подлинникъ. Оглавление всёхъ словъ по славянскому переводу у Сильвестра Медеподева въ Оглавленіи книгь, кто ихъ сложиль, подъ сл. Өеодоръ игуменъ Студійскій, § 202, и въ Описаніи рукописей Тронцкой Лавры № 178. Въ житіяхъ Өеодора Студита о Маломъ Катихизись сказано, что онъ разділень на три части (τρείς λόγων περικοπαί) и что трижли каждую недёлю онъ читается въ церкви, у Миня ibid. pp. 152 и 264, что, кажется, должно понимать такъ, что изъ каждой части читается каждую недълю по одному слову, въ извъстные дни). Епитимійникъ Осодора Студита, надписанный: "О останьцёхъ церковныхъ канонъ", Нач. Не обрытаяся (въ церкви) въ началь славы... въ до-монгольской Кормчей книгь, см. выше стр. 653, § 12.

Хожедение Богородицы по мукамъ. См. сейчасъ ниже апокрифы.

Храбръ, черноризецъ Болгарскій, жившій въ то время, когда еще живы были нѣкоторые люди, лично знавшіе первоучителей Константина и Мееодія и слѣдовательно въ послѣднихъ годахъ ІХ—началѣ Х вѣка, современникъ Іоанна экзарха и Константина пресвитера-епископа. Онъ написалъ сказаніе "О (славянскихъ) письменѣхъ", въ которомъ сообщаетъ, кто и для кого изобрѣлъ славянскую азбуку и совершилъ переводъ, и въ которомъ защищаетъ этотъ послѣдній отъ нареканій недоброжелателей, т. е. какъ необходимо принимать, Грековъ (сказаніе напечатано: Калайдовичемъ въ Іо. Экзархѣ стр. 189 и, съ критическимъ разборомъ, Срезмескимъ въ Журн. Мин. Нар. Пр. 1848-го г. № 7).

<sup>1)</sup> Преосвящ. Макарій, Ист. т. 2, изд. 2 стр. 111, cfr стр. 206.

## Апокрифы.

Изъ сочиненій апокрифическаго содержанія, которыми была весьма не бѣдна наша позднѣйшая литература в которыми, вѣроятно, не совсѣмъ была бѣдна и литература до-монгольскаго періода, по сохранившимся до настоящаго времени рукописямъ этого послѣдняго періода и по упоминаніямъ въ тограшнихъ памятникахъ извѣстны слѣдующія:

Агапія отця нашего Съказаніе, чьсо ради оставляють роды и домы своя, и жены и діти и възымъше крысть и идуть въ слідь Господа, якоже евангеліе велить, Нач. Агапіи отець нашь изъ млада начать Бога боятися,—въ Майской Четь-Минев XII в. Московскаго Успенскаго собора; сполна напечатано А. Н. Поповымъ въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. 1879-го г. кн. І, Библіографф. Матерр. стр. 41.

**Афродитіана Снаваніе** о бывшимь въ Персьстви земли чюдеси,— въ Толстовской рукописи XIII в., № 8 (впрочемъ, можетъ быть и кажется, не первой половины, а уже второй); напечатано *Тихоправов*ымъ въ Памятникахъ отреченной Русской литературы, П, 1.

Богородицы жождение по мунамь въ Троицкомъ Лаврскомъ сборникѣ XII вѣка, № 12; напечатано Срезневскимъ въ Древнихъ памятникахъ Русскаго письма и языка, стр. 204 (съ греческимъ текстомъ) и Тихонравовымъ ibid. П, 22.

Глубинныя ниши. Въ житін преп. Аврамія Смоленскаго говорится, что некоторые изъ возставшихъ на него клеветниковъ обвиняли его въ томъ, что онъ "Глубинныя книги" почитаеть 1). Что такое эти Глубинныя книги, какъ книги запрещенныя и отреченныя, остается неизвъстнымъ. Въ спискахъ книгъ истинныхъ и ложныхъ по редакціямъ XVII в. называется книга "Глубина", но въ числе книгъ истинныхъ, а не ложныхъ (у Калайд. въ Іо. Экз. стр. 209). Известный стихъ о Голубиной книгь (Варенцова Сборникъ древнихъ русскихъ стиховъ, стр. 11 sqq, Безсонова Калъки перехожіе, стр. 269 sqq), подъ которой справедливо или несправедливо хотять разумьть собственно Глубинную книгу (у Восток. въ Слов. слово глубина пишется: глубина, а не гълубина) также какъ будто заставляеть предполагать книгу не отреченную. Можно думать, что подъ Глубинными книгами разумъются книги такъ называемыя "маеиматійскія" (βιβλία τὰ λεγόμενα μαθηματικά)—астрологическія (о которыхъ см. Зонару и Вальсамона въ толкованіи на 36 правило Лаодикійскаго собора,—у Рами и П. III, 203 sqq, и нарочитый трактать втораго—ibid. IV, 511).

Исали пророна Виденіе—въ Майской Четь-Минев XII в. Моск. Успенск. собора; напечатано Попосыма въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. 1879, кн. І, Библіографф. Матерр., стр. 12 fin. (по боле позднему списку напечатано темъ же Попосыма въ Описаніи рукописей Хлудова, стр. 414).

<sup>1)</sup> Правосл. Собестан. 1858 г., ч. 3 стр. 372 fin.

Іанова патріарха Ліствица, читаемая въ Палев толковой, котрая переведена была (какъ мы сказали, парагр. Палея) въ періодъ домонгольскій (по Лаврскому списку Палеи 1406-го г. напечатана Тыхомравовыма въ Памятин. отреч. русск. литературы I, 91).

Іеремім пророка Парадиномена,—отрывокъ въ Майской Четь-Минет XII в. Моск. Успенск. собора, см. у Попова ibid стр. 9 fin.; по списку XIV в. напечатаны темъ же Поповыма въ Описаніи рукописей Хлудова. стр. 406 fin., а по списку XV в. Тихонразовыма въ Памм. отреч. литерат. 1, 273.

**Іоанна Богослова** Слово о покои (на Успеніе) Богородицы, читаемое въ рукописяхъ XII в.; напечатано въ отрывкѣ *Срезневскимъ* въ Свѣдѣніяхъ и замѣткахъ о малоизвѣстныхъ и неизвѣстныхъ памятникахъ. № XXXVIII, и сполна *Поповымъ* въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн., 1880-го г. кн. III, Библіографф. Матерр. № II.

**Мессово Патарскому** усвояемое *слово о царствъ языкъ* послъднихъ временъ, о которымъ см. выше въ парагр. Месодій Патарскій.

Нифонта препод. и

**Панирамія** священномуч. житія, которыя см. выше въ отділі: Минеи-Четьи.

**Патріархось** ветхозав'єтныхъ,—12-ти сыновей Іакова, "Засьти". т. е. зав'єты, читаемые въ той же Палеѣ, что и Л'єствица Іакова (напечатаны по Александроневск. Палеѣ XIV в. и по Сунодальной Палеѣ 1477-го г. *Тихоправовыма* ibid. I, 96).

(Объ апокрифахъ съ нарочитою подробностію—въ І части Исторів русской словесности И. Я. Порфирьева).

## Дополненія и поправки.

Къ введенію, зам'вчаніе относительно хронологіи. Въ настоящее время годъ начинается у насъ съ 1-го числа Января мъсяца, а въ прежнее время онъ начинался съ другихъ мъсяцевъ, именно до половины XV въка съ 1-го числа Марта мъсяца (до какого года въ самой жизни, остается неизвъстнымъ, а у разныхъ лътописцевъ до разныхъ годовъ), а потомъ до 1700-го года съ 1-го числа Сентября мъсяца. По этой причинъ, если какое-нибудь событіе до половины XV въка случилось въ Январъ или Февралъ мъсяцъ, а отъ половины XV въка до 1700 года въ Сентябръ-Декабръ мъсяцахъ: то долженъ быль дълаемъ переводъ того или другаго изъ прежнихъ счетовъ на нынъшній. Переводъ этогь долженъ состоять въ томъ, чтобы въ первомъ случай мёсяцы Январь и Февраль относить не въ текущему, а въ предшествующему году и при переложеніи годовъ отъ С. М., которыми у насъ велся счеть до 1700 года, на годы отъ Р. Х., вычитать изъ первыхъ не 5508 (принятое число лътъ отъ сотворенія міра до Рождества Христова), а 5507, а чтобы во второмъ случав мъсяцы Сентябрь-Декабрь относить не къ текущему, а къ следующему году, и вычитать изъ годовъ отъ С. М. не 5508, а 5509.

Къ стр. 23. Имъется спеціальное о предметь изслъдованіе, именно—сочиненіе г. С. Петровскаго: Сказанія объ апостольской проповъди по съверо-восточному Черноморскому побережью. Очеркъ изъисторіи древне-христіанской литературы. Одесса, 1898 (отзывъ о сочиненіи въ VI томъ Византійскаго Временника,—Отд. II, стр. 220).

Къ стр. 40. Не давно открыта лътописная греческая запись, по которой нашествие Руссовъ на Константинополь имъло мъсто: «мъсяца.

Іюня 18, (индикта) 8, лёта (отъ С. М.) 6368, въ 5 году управленія (Михаила)», т. е. 18-го Іюня 860-го года отъ Р. Х., и эта дата признается учеными за достов'єрную, см. въ том'є І Византійскаго Временника Отд. III, стр. 258 fin., сообщеніе Васильевскаго о год'є перваго нашествія русскихъ на Константинополь, и въ том'є ІІ того же Временника Отд. І, стр. 582, статью Лопарева: «Церковное слово о русск. поход'є на Византію 860 г.»

Къ стр. 53. Общирная статья о житіи Стефана Сурожскаго, съ нарочитыми рѣчами о нападеніи Руссовъ на Сурожъ, подъ заглавіемъ: «Житіе св. Стефана Сурожскаго», напечатана покойнымъ В. Г. Васильевскимъ въ Журналѣ Министерства Народнаго Просвѣщенія за 1889-й годъ, въ майской и іюньской книжкахъ (часть 263), и во второй разъ съ приложеніемъ славянскаго житія по нашей академической рукописи № 90, которую указываемъ въ текстѣ,—въ девятомъ, 1893 года, выпускѣ Лѣтописи занятій Археографической Коммиссіи (Да проститъ Богъ покойника за не совсѣмъ приличное трактованіе имъ меня въ первомъ изданіи статьи).

Къ стр. 57. Общирная статья о житіи Георгія Амастридскаго, съ нарочитыми рѣчами о нападеніи Руссовъ на Амастриду, подъ заглавіемъ: «Житіе Георгія Амастридскаго», напечатана Васильевскимъ въ Журн. Мин. Нар. Просв. за 1878-й годъ, въ февральской и мартовской книжкахъ (части 195 и 196), и во второй разъ, исправленная, съ приложеніемъ самаго житія въ греческомъ подлинникѣ съ русскимъ переводомъ, въ девятомъ выпускѣ Лѣтописи занятій Археографической Коммиссіи.

Къ стр. 99. О дворцъ императорскомъ см. книгу Д. О. Бъляева: Вузаптіпа. Очерки, матеріалы и замътки по византійскимъ древностямъ. Книга І. Обзоръ главныхъ частей Большаго Дворца византійскихъ царей. 1891 (Отзывъ о книгъ въ І томъ Византійскаго Временника, Отд. II, стр. 173).

Къ стр. 160. Никифоръ Григора увъряеть, будто Русскій государь получиль титуль (наслъдственнаго) начальника императорскаго столь или главнаго императорскаго стольника еще отъ Константина Великаго,—Исторіи кн. VII, гл. 5, русск. перев. стр. 231 (титуль τοῦ ἐπὶ τῆς τραπέζης, о которомъ см. у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. Τράπεζη).

Къ стр. 167. Въ большей части списковъ Памяти и похвалы Владимиру монаха Іакова читается, что онъ побъдилъ Сребреныя

Болгары, т. е. Болгаръ Камскихъ. Но мы ръшительнымъ образомъ стоимъ на томъ, чтобы разумъть побъду надъ Болгарами Низовскими или Болгарами Балканскаго полуострова (имъть Владимиру желаніе нокорить себъ Болгаръ Камскихъ и не было смысла, ибо какъ бы онъ могъ поддерживать свою власть надъ этими Болгарами, находившимися отъ Кіева такъ далеко?). А что во всякомъ случать Владимиръ находился въ сношеніяхъ съ этими послъдними Болгарами до своего крещенія, видно изъ того, что одною изъ языческихъ женъ его была Болгарыня Низовская (изъ рожденныхъ имъ отъ которой двухъ сыновей одинъ названъ былъ Борисомъ, какъ это нужно думать, по имени Болгаро-Низовскаго или Болгаро-Балканскаго царя Бориса).

Къ стрр. 224, 238. Житіе Владимира, принадлежащее неизвъстному автору, по всей въроятности - Греку, и Память и похвала ему монаха Іакова, напечатанныя дважды преосв. Макаріемъ, еще два раза напечатаны В. И. Срезневскимъ: въ первый разъ по копіи съ рукописи 1414-го года въ 72-мъ томъ Записокъ Академіи Наукъ (1893 г.),приложж. № 5, стрр. 17 и 74; во второй разъ по рукописи 1494-го года въ 1-мъ томъ Записокъ Академін Наукъ по Историко-филологическому Отделенію (1897 г.), — № 6, стрр. 2 и 9. Упустивъ не совсемъ извинительнымъ образомъ отметить варіанты двухъ вновь напечатанныхъ списковъ, сдълаемъ замъчаніе относительно важнаго мъста въ Памяти и похвалъ Владимиру, что по крещеніи онъ жиль 28 льть, что на другое лъто по крещеніи къ порогамъ ходилъ и пр.,-у насъ стр. 245: въ обоихъ вновь напечатанныхъ спискахъ оно читается совершенно такъ, какъ въ прежде напечатанныхъ.-Вторая редакція житія Владимирова (по преосв. Макарію) или его компиляція (по нашему) напечатана г. Сперанскимъ изъ одной рукописи Чудова монастыря въ III кн. Чтеній Общ. Ист. и Древн. 1889-го года, — Соборникъ Бълорусскій Чудова монастыря, стр. 33 sub fin. sqq (г. Сперанскій указываеть на одну особенность своего списка, подтверждающую наше предположение, что авторомъ житія долженъ быть считаемъ Грекъ-стр. 41 fm.).

Къ стр. 246, къ строкъ 11-й. Слова: увиди въ, очевидно, нужно читать какъ одно слово: увидивъ. А это послъднее, очевидно, виъсто: увидъвъ.

Къ стр. 270, къ прим. 4. Присутствовавшій на собор'в 1171-го года русскій митрополить Михаиль, о которомь говоримь на стр. 288, занималь между 24-мя присутствовавшими на собор'в архіереями 12-е

мъсто,—Сунодальн. ркп. № 33 (у архим. Владимира въ Описанін № 336), л. 89 об.

Къ стр. 272, къ концу примъчанія, которое начинается на предшествующей страниць. Патріархъ Константинопольскій Каллистъ въ посланіи своемъ 1358-го года къ патріарху Антіохійскому говорить, что Константинопольскій патріаршій престоль, такъ какъ онъ есть вселенскій, издревле получиль оть божественныхъ и священныхъ каноновь преимущество, во всѣхъ повсюду церквахъ вселенной изслѣдовать и судить (διερευνᾶν καὶ ἐξετάζειν) случающіяся въ нихъ церковныя дѣла. А патріархъ Константинопольскій Ниль въ посланіи своемъ 1382-го года къ митрополиту Солунскому настаиваеть на толкованіи правнть 4-го вселенскаго собора Аристиновомъ и Властаревомъ, причемъ, вслѣдъ за Властаремъ, вмѣстѣ съ правомъ аппелляціи на судъ другихъ патріарховъ разумѣеть и право ставропигіи въ другихъ патріархатахъ, см. Аста Ратгіагснат. Сопѕтаптіпор. Миклошича, т. І, р. 380, и т. ІІ, р. 40.

Къ стр. 284. Еще списокъ митрополитовъ читается въ рукописи Моск. Д. Академіи изъ Волоколамскихъ № 486, л. 297 об., написанной въ 1519-мъ году. Списокъ этотъ напечатанъ И. И. Срезневскимъ въ изданіи «Сказанія объ антихристѣ», Спб., 1874, стр. 55 (Онъ согласенъ съ другимъ указаннымъ нами Волоколамскимъ спискомъ, именно,—послѣ Өеопемпта въ немъ есть Кириллъ и послѣ Никифора 2-го—Гавріилъ и Діонисій).

Къ стр. 285. Въ одной греческой запискъ о перемъщенияхъ епископовъ съ канедры на канедру, читаемой въ одной рукописи Cvнодальной библіотеки, говорится, что въ царствованіе Порфирогенита перемъщенъ былъ въ Россію Өеофилактъ Севастійскій, см. въ статьъ А. С. Павлова: «Замъчательнъйшія греческія рукописи каноническаго содержанія въ московской сунодальной (бывшей патріаршей) библіотекъ, напечатанной въ XIII томъ Записокъ Новороссійскаго Университета, стр. 30 fin. и въ части первой Описанія рукописей Сунодальной библіотеки архим. Владимира, № 336, л. 27, стр. 491. Нѣкоторые принимають этого Өеофилакта, о которомъ совершенно ничего неизвъстно изъ русскихъ или другихъ греческихъ источниковъ, за Өеопемита. Но возможенъ и тотъ случай, что, бывъ переведенъ въ Россію, онъ умеръ прежде чёмъ отправился на новую каеедру. Подъ Порфирогенитомъ разумъется или Василій Порфирогенить, имъющій еще прозваніе Болгаробойца, царствовавшій вивств съ братомъ Константиномъ съ 976-го года по 1025-й годъ, или этотъ второй, царствовавшій послѣ смерти брата до 1028-го года.

Къ стр. 286, къ примъч. 4. О Өеодоръ Птохопродромъ, племянникъ митр. Іоанна 2-го, см. въ двухъ статъяхъ о Продромахъ, напечатанныхъ на греческомъ языкъ въ IV и V томахъ Византійскаго Временника (принадлежащихъ гг. Хаджидакису и Пападимитріу).

Къ стрр. 325, 333. Нилъ Доксопатръ въ своемъ Та́ξις' тої тої πατριαρχικών θρόνων, написанномъ въ 1147-мъ году, называетъ Россію великой Россіей: Καὶ εἰς τὴν μεγάλην 'Ρωσίαν ἀπὸ τοῦ πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως στέλλεται μητροπολίτης, — въ Патрол. Миня t. 132, col. 1105 sub fin.. — Если въ греческомъ духовенствъ дъйствительно находились люди не изъявлявшіе желанія стать русскими митрополитами (указывають на нъкоего Леонтія, бывшаго потомъ патріархомъ Іерусалимскимъ (Константинопольскимъ?), который будто бы не изъявилъ таковаго желанія въ правленіе импер. Мануила Комнина, 1143-1180): то нужно объяснять подобное нежеланіе боязнію нашего климата и нерасположениемъ жить среди варваровъ, а еще, можеть быть, и какими нибудь временными обстоятельствами. — Что митрополиты Греки и епископы изъ Грековъ отсылали накоплявшіяся ими въ Россіи богатства на родину и что такимъ образомъ за періодъ домонгольскій ушли изъ Россіи въ Грецію очень большія суммы денегъ, это и само собой нужно было бы предполагать и прямо даетъ знать объ этомъ архіепископъ Новгородскій Илія въ своемъ поученіи къ духовенству епархіи, сказанномъ въ сборное воскресеніе 1166-го года, —см. стр. 663.

Къ стр. 328, къ строкт 5-й снизу. Истинно странное предположение это, высказанное покойнымъ N. въ видъ, такъ сказать, обмолвки, нъкоторые продолжають повторять и до сихъ поръ. Въ городъ не нашлось готоваго помъщенія для митрополита, а въ селъ, что представляль собою Переяславль по отношенію къ Кіеву, оно нашлось! Если въ Кіевъ дъйствительно не было готоваго помъщенія для митрополита: то въ продолженіе времени, которое протекло отъ приступа къ крещенію народа до прибытія митрополита въ Россію, могло быть приготовлено не одно помъщеніе, а десять помъщеній...

Къ стрр. 347, 356. Архіерей изъ монаховъ. Впервые начали быть ставимы архіерей изъ монаховъ въ патріархать Александрійскомъ: въ патріархь чувствовался недостатокъ достойныхъ кандидатовъ въ епископы между клириками и мірянами, а между тымъ въ монахи шли люди возможно достойные (ибо такъ это было въ первое время); а поэтому и пришли тамъ къ мысли избирать епископовъ изъ монаховъ.— Архіереямъ изъ монаховъ предписалъ сохранять монашеское одъяніе

и после ихъ поставленія Константинопольскій соборъ 869-870-го года (у католиковъ 8-й вселенскій), см. у Лаббея въ Sacrosancta Concilia t. VIII, col. 1377 Hay. H y Mancu Bb Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio t. XVI, col. 405 (канонъ собора 14-й). Можно полагать. что отъ этого предписанія собора ведеть свое начало поздиве существовавшій обычай у Грековъ (хотя соборъ и не быль признань ими за дъйствительный соборъ) называть архіереевъ изъ монаховъ и самимъ архіереямъ называться монахами-архіереями, см. Продолжателя Өеофана lib. VI, n. 5, въ Патрол. Миня t. 109, col. 372, и Георгія Амартола по изд. Муральта стр. 762 нач. (патр. Фотій говорить у перваго: «знаю монаха Өеодора (Сандаварена) архіепископа Евхантскаго»; продолжатель втораго пишеть о Фотів, что нѣкій Левъ Саливара рекомендовалъ ему Өеодора монаха архіепископа Евхантскаго), подписи архіереевъ подъ д'яніями Константинопольскихъ соборовъ. бывшихъ при импер. Мануилъ Комнинъ и патр. Лукъ Хризовергъ въ 1156—1166 годахъ, у Анжело Майо въ Spicilegium Romanum, X, 88 sqq, и въ Патрологіи Миня t. 140, coll. 197, 257, 280, и отчасти подписи архіереевъ подъ актами, отчасти ихъ записи, приводимым въ 1-мъ выпускъ VI т. Извъстій Русскаго Археологическаго Института въ Константинополь, стрр. 6, 33, 93 и 125 fin. («Смиренный монахъ Лука и милостію Божією архієпископъ новаго Рима... подписалъ..., Смиренный монахъ Іоаннъ и милостію Божіею патріархъ матери всёхъ церквей... подписаль..., Мануиль последнейшій монахь и епископь Тиверіуполя или Струмвицы... подписаль» и пр. и пр... Наши подписи подъ деяніями соборными времени импер. Мануила дають до некоторой степени видеть: какъ велико было число архіереевъ изъ монаховъ въ указанное время: изъ 35-ти архіереевъ, присутствовавшихъ на соборѣ 1156-го года, пятеро называють себя въ подписяхъ монахами; изъ 51-го архіерея, присутствовавшихъ на одномъ соборѣ 1166-го года, и изъ 31-го архіерея, присутствовавшихъ на другомъ соборъ того же года, одинъ называеть себя въ подписи монахомъ, именно-самъ патр. Лука. Судя по этимъ подписямъ, отношение между архіереями изъ клириковъ и изъ монаховъ было въ значительной степени не то, которое мы указываемъ въ текств, именно-что оно было еще съ весьма значительнымъ перевъсомъ на сторону первыхъ. - Что архіерей изъ монаховъ не есть монахъ и что въ то же время онъ не освобождается отъ всёхъ обётовъ, данныхъ при пострижении въ монашество, объ этомъ митр. Филаретъ пишетъ въ одной своей запискъ: «Монашествующій, возводимый въ санъ епископа, по необходимости

обязанъ подчинить характеръ монашества высшему характеру епископства и исполнять обязанности монашескія въ такой мъръ, въ какой онъ совмъстны съ положеніемъ и обязанностями епископа», см. Собранія мнъній и отзывовъ Филарета т. IV, стр. 194 fin..

Къ стр. 359 fin.. Относительно нашего замъчанія, что Греки

Ка стр. 359 fm... Относительно нашего замъчанія, что Греки сдълали енархію Ростовскую полугреческой, мы должны сказать, что туть, не прибъгая къ собственному думанію, мы такъ сказать машинально (подразумъвается — непохвальнымъ образомъ) повторяемъ сто разъ сказанное прежде насъ. Какъ на самомъ дълъ понимать свидътельство житія паревича Петра, что въ его-паревича время на лъвомъ крылосъ Ростовскаго собора пъли погречески, см. въ 1-й половинъ П тома сей Исторіи, стр. 268 прим...

Къ стр. 362. Словомъ причетникъ, вопервыхъ, переводится греческое κληρικός (Словарь Востокова), что означаетъ вообще духовнаго, клирика и именно (въ общемъ смыслѣ) причетника; вовторыхъ, переводится греческое ὑποψήφιος (см. А. С. Будиловича Изслѣдованіе языка древнеславянскаго перевода XIII словъ Григорія Богослова стр. 89 соl. 2 нач.), что означаетъ человѣка, избраннаго на какую нибудь должность, кандидата на какую нибудь должность.

Къ стр. 367, къ примъч. Еписковы наши прекратили объѣзды

Къ стр. 367, къ примъч. Еписконы наши прекратили объёзды епархій, но вмёстё съ этимъ не прекратились ихъ ежегодныя взиманія со священниковъ, называвшіяся подъёздомъ (ставъ послё сего податію со священниковъ какъ бы наобороть за то, что они избавлялись отъ епископскихъ посёщеній). Такъ было и на Западё, см. у Дюканока въ Gloss. Latinit. подъ сл. Procuratio параграфъ: Procurationes Episcoporum, также Walter'a Lehrbuch des Kirchenrechts aller christlichen Confessionen, § 197, 14 Ausg. S. 454 (Если обратить вниманіе на другую сторону дёла, именно—что безполезные объёзды архіереями епархій могли быть очень тягостными для дуковенства: то можно будеть считать ихъ скорое прекращеніе за дёло и положительно хорошее).

Къ стр. 384. Въ Греціи, въ позднѣйшее по крайней мѣрѣ время и въ нѣкоторыхъ по крайней мѣрѣ епархіяхъ, были епархіальные чиновники, соотвѣтствовавшіе нашимъ уѣзднымъ намѣстникамъ: они назывались екзархами. См. грамоту такому экзарху у Ралли и ІІ. V, 583 sub fin., "Етєро». Сfr прим. 1 на стр. 373. — Нынѣшніе наши викаріи погречески называются тоπотηρήτης ами, см. у Ралли и ІІ. V, 525.

Къ стр. 388. Есть дътская игра (о которой, къ сожальнію, мы не имъемъ подробныхъ свъдъній): «тіунъ намъ не судья, намъ судья-

владыка», что значить: мы не хотимъ судиться у такого неважнаго суды, какъ тіунъ, и что указываеть именно на то, что тіуны были судьями (подсудками). У болгарских в архіереевь, подобно нашимь русскимь архіереямъ, въ XI вък были низшіе чиновники изълюдей свътскихъ, см. въ нашемъ Краткомъ очеркъ исторіи церквей болгарской, сербской н румынской хризовуль импер. Василія Болгаробойца, данный имъ болгарскому архіепископу посл'в покоренія имъ въ 1019-мъ году болгарскаго царства, стр. 259 (императоръ предписываеть въ хризовуль, чтобы каждый епископъ архіепископіи имъль этихъ чиновниковъ, которые называются париками, πάροιχοι, каковое названіе должно быть понимаемо такъ, что они были у опископовъ изъ ихъ домовыхъ людей, — (имъть) не болъе какъ извъстное опредъленное число, (подобно тому, какъ и чиновниковъ духовныхъ), - каждый свое соответственно пространству или величинъ епархіи: это на тоть конець, чтобы содержаніе чрезмърнаго количества нашихъ (какъ и духовныхъ) чиновниковъ не было обременительно для духовенства епархій.—Чиновники духовные называются въ хризовуль клириками, -- κλήρικοι).

Къ стр. 389. Въ молитвъ на произведение протопопа, читаемой въ старомъ и теперешнемъ евхологіи или требникъ, его обязанности означаются словами, обращенными къ Богу: хατακόσμησον αὐτὸν τοῦ έν άρχη ἴσθασθαι τῶν πρεσβυτέρων τοῦ λαοῦ σου καὶ καλὸν ὑπόδειγμα τοῖς μετ' αὐτοῦ γενέσθαι καταξίωσον, τ. e. yepach ero стояніемъ въ началь (во главь) пресвитеровъ народа твоего и удостой его быть добрымъ примеромъ для сущихъ съ нимъ, -- старый требникъ у Морини De ordinationibus p. 93. Но о нашихъ протопопахъ увздныхъ городовъ должно быть сказано следующее: не бывъ епархіальными чиновниками въ собственномъ смыслъ, они, какъ со всею въроятностію следуеть думать, были до некоторой степени и въ некоторыхъ отношеніяхъ, такъ сказать, орудіями епархіальной власти, что видимъ потомъ. По причинъ крайней обширности епархій у насъ съ древняго времени повелось, чтобы епископы не освящали сами лично всехъ церквей, какъ это было въ Греціи, а выдавали вийсто сего антиминсы. Затъмъ, изъ Греціи перешло къ намъ узаконеніе, чтобы священники совершали браки не иначе, какъ по письменнымъ каждый разъ или на каждый бракъ дозволеніямъ епископовъ, каковыя дозволенія у Грековъ назывались вуллами, а у насъ вънечными знаменами (и которыя введены были для того, чтобы священники по невъжеству или по злоупотребленію не в'внчали браковъ въ незаконныхъ степеняхъ родства). Въ позднъйшее время антиминсы для освященія церквей и знамена для совершенія браковъ выдавали не только сами архіереи лично, но и чрезъ увздныхъ протопоповъ, и необходимо думать, что это такъ было и въ древнъйшее время. Въ позднъйшее время такъ дълалось, нътъ сомнънія, потому, что при обширности епархій всёмъ являться за антиминсами или за знаменами лично къ самимъ архіереямъ было бы затруднительно. Но въ древнъйшее время причина эта существовала еще болъе, ибо тогда епархіи были еще обширнъе (Въ позднъйпее время увздные протопопы, выдавая антиминсы, вмъстъ и освящали церкви—или сами лично, или чрезъ посыланныхъ соборныхъ священниковъ).

Къ стр. 390 нач.. Въ Греціи, какъ дають знать свидѣтельства, архидіаконы епископовъ притязали на то, чтобы стать чиновниками— начальниками всѣхъ діаконовъ и завѣдующими производствомъ въ степень діаконскую (у Рамми и П. IV, 480, и V, 411). Весьма возможно, что подобное было и у насъ (о значеніи у насъ архидіаконовъ въ XVII вѣкѣ при патріархахъ см. въ изслѣдованіи С. А. Бъмомурова: «Арсеній Сухановъ», ч. І стр. 99 и у С. М. Соловъева въ Исторіи, т. XV, изд. 2 стр. 108).

Къ стрр. 408 и 618. Редакторы I части Рускихъ Достопамятностей, напечатавшіе у себя находящійся въ Софійской Кормчей уставъ Новгородскаго князя Святослава, зам'вчають о семъ устав'в и о нашемъ уставъ Владимира, читаемыхъ на концъ Кормчей, что «сін два сочиненія, кажется, написаны н'єсколько позже (ч'ємь вся рукопись) >,--стрр. 21 и 82. И. И. Срезневскій въ Обозрѣніи древнихъ русскихъ списковъ Кормчей книги говорить, что «двъ послъднія статьи (Кормчей, т. е. уставы Святославовъ и нашъ Владимировъ) написаны на особенной тетради другимъ болье позднимъ почеркомъ XIV в.»,-стр. 111. Возможно, что XIV въкъ, въ которомъ, по мнънію Срезневскаго, написанъ нашъ списокъ устава, былъ въкомъ и появленія устава на свътъ. И то обстоятельство, что послъ нашего списка устава неизвъстно ни одного его списка, который бы относился къ болье раннему времени, чымь XV выкь (см. стр. 618), говорить въ пользу въроятности послъдняго предположенія. Принимая это, конечно, нужно будеть думать объ отношении устава къ посланию неизвъстнаго епископа Владимирскаго, адресованнаго къ не называемому по имени сыну Александра Невскаго обратное тому, что мы думаемъ, считая уставъ старшимъ посланія.

Къ стр. 415. Если принимать, что въ посланіи неизв'єстнаго по имени епископа Владимирскаго къ не называемому по имени сыну

Александра Невскаго подвёдомыя суду церковному дёла перечисляются безъ всякихъ опущеній, съ точной полнотой (см. выше стр. 641), и что такимъ образомъ дёла, позднёе подлежавшія суду церковному, но не упоминаемыя въ посланіи, должны быть считаемы начавшими принадлежать нашему суду послё написанія посланія: то будеть слёдовать, что окончательное расширеніе суда церковнаго случилось уже въ періодъ Московскій. Принимая это, нужно будеть понимать дёлотакъ, что расширеніе суда церковнаго случилось въ самомъ началів періода Московскаго, когда князья Московскіе, стремясь къ своему возвышенію, имёли великую нужду въ митрополитахъ и слёдовательно должны были пріобрётать ихъ благоволеніе къ себё своею имъ уступчивостію.

Къ стр. 431 fin.. Поправку относительно того, какъ понимать слова о помраченности правиль облакомъ мудрости эллинскаго языка, см. въ 1-й половинъ II тома сей Исторіи, стр. 64.

Къ стр. 436, къ прим. 2-му. Грамоты Всеволода Мстиславича мы намъревались было напечатать въ приложеніяхъ къ III главъ, но потомъ нашли это за ненужное (а вычеркнуть объщанія по недосмотру не вычеркнули).

Къ стр. 444. О дарахъ Новгородцевъ митрополиту за то, что митрополить почтилъ ихъ епископа титломъ (именованіемъ) архіепископа, Никоновская лѣтопись говоритъ: «И даша многи дары, злато и сребро и жемчюгъ и отъ всякаго шелкова и отъ всякаго мягкаго и отъ иныхъ многихъ дары, якоже и число превзыде, Ивану митрополиту Кіевскому и всеа Русіи»,—II, 195.

Къ стр. 455. Обстоятельную порядную запись священника съприхожанами 1649-го года см. въ I кн. Чтен. Общ. Ист. и Древн. за 1879-й годъ, въ числѣ «Актовъ XVII вѣка о Шеговарскомъ приходѣ-Шенкурскаго уѣзда», стр. 8, № 3.

Къ стр. 456. Въ Судебникъ Іоанна IV читается: «а попу пожилаго нъть и ходити ему вонъ безсрочно воля», —§ 88, Акт. Ист. I, 247. Это, по всей въроятности, должно понимать такъ: если священникъ поступить въ приходъ, принадлежащій какому нибудь вотчиннику, и если онъ не заключить контракта относительно срока: то не подчиняется правиламъ относительно перехода крестьянъ (о которомъ вътомъ же параграфъ, —отъ осенняго Юрія до него же), а можеть оставить приходъ, когда хочетъ, и при этомъ онъ не платитъ пожилаго за домъ вотчинниковъ, въ которомъ жилъ.

Къ стр. 458. Подъ 1175-мъ годомъ упоминается въ лѣтописяхъ Өеодулъ, игуменъ Владимирской св. Богородицы, вмѣстѣ съ протопопомъ той же церкви Николаемъ (Микулицей и съ деместьвяникомъ или регентомъ пѣвчихъ, которые называются тутъ клирошанами, Ипатск. 2 изд. стр. 402, Лавр. 2 изд. стр. 351); подъ 1178-мъ годомъ въ Ипатской лѣтописи упоминается Ефремъ, игуменъ святое Богородицы (2 изд. стр. 411 нач.), по всей вѣроятности — Кіевской Десятинной: это, какъ должно думать, духовники церквей. — Въ Греціи былъ обычай, что бѣлые приходскіе священники, постригаясь въ монахи, продолжали оставаться приходскими священниками, Вальсам. въ схоліи къ 3-й гл. 1-го тит. Номоканона Фотіева, у Рамми и П. І, 41. Какая цѣль была этого постриженія, для насъ не ясно (желаніе пріобрѣсти право духовничествовать, которое давалось только монахамъ?), и было ли у насъ такъ, не встрѣчали указаній.

Kz стр. 459, ка прим. 1. А относительно второй половины XIV в. см. Acta Patriarchat. Constantinop. Миклошича II, 170.

Къ стр. 465. Зонара и Вальсанонъ дають знать, что παραμονάριοι были у Грековъ церковными чиновниками (низшаго класса), ибо говорять, что они προβάλλονται (производятся) подобно экономамъ, экдикамъ, хартуларіямъ и другимъ,—у Ралли и П. II, 218 и 219.

Къ стр. 466. И по греческому требнику пономарю не посвященіе, а только молитва. Называется онъ въ старомъ греческомъ требникъ хηροφόρος онъ, т. е. свъщеносомъ,—у Морини De ordinationibus p. 66.

Къ стр. 469. Ясно употребляеть Вальсамонъ слово ἐχχλησιάζειν въ смыслѣ: совершать церковныя службы въ толкованіи 31-го апостольскаго правила,—у Рами и ІІ. II, 40. См. еще о словѣ: ἐχχλησιάζειν у Дюканока въ Gloss. Graecit. и у Свицера въ Thesaur. ecclesiastic.

Къ стр. 481. Въ настоящее время на церковныхъ, общественныхъ и частныхъ, службахъ священники читаютъ положенныя молитвы (за весьма немногими исключеніями) тайно или про себя, а вслухъ молящихся читаютъ только концы молитвъ или дѣлаютъ возгласы. На самомъ дѣлѣ должны бы читаться вслухъ молящихся сполна всѣ молитвы. Главною причиною установленія нынѣшняго обычая, конечно, было желаніе укоротить службы; но второю за тѣмъ причиною весьма вѣроятно считать отсутствіе служебниковъ и требниковъ, почему вынуждены были поставить священникамъ въ обязанность знать хорошо наизусть только концы молитвъ, а знаніе самыхъ молитвъ предоставить совѣсти и качеству памяти каждаго изъ нихъ (новый или нынѣшній обычай началъ вводиться до импер. Юстиніана, который въ новеллѣ 137-й, оть 564-го года,—гл. 6, дѣлаетъ оставшееся бездѣй-

ственнымъ предписание возвратиться къ старому или первона чальному и такъ сказать подлинному обычаю).

Къ стр. 483. Еще о поученіи «на сборь», усвонемомъ неизвъстному Кириллу, см. въ стать А. В. Горскаю: «О древнихъ словахъ на святую четыредесятницу», напеч. въ XVII части Прибавлл. къ творр. свв. отщи, стр. 45.—Въ позднъйшей Кіевской Руси епископы назначали новопоставленнымъ священникамъ срокъ учиться совершенію церковныхъ службъ до нашего собора, «а о соборъ,—говорить епископъ новопоставленному священнику въ одной записи о священническомъ ставленіи,—дастъ Богъ, пріидешь къ намъ, и мы сами тебе выслушаемъ; будешь умъти гораздо всему священническому чину, и ты и впредь будеши священникомъ; или не учнешь учитися, а не будешь умъти всего того, что тебъ ся священнику годитъ, и мы тебъ пъти не повелимъ и церковь отдадимъ иному до тъхъ мъстъ, доколъ ся научишь гораздо всему своему священническому чину», см. Опис. сунодд. ркші. Горск. и Невостр. № 366, л. 89, стр. 102 нач.

Къ стр. 499. Одинъ бояринъ второй половины XVI въка приказываетъ въ своемъ духовномъ завъщаніи «дати (по немъ) на сорокъ церквей сорокоусту по рублю денегъ къ церквъ», — Акты Юридич. 1838-го года № 421, стр. 455 нач.. Въ повъсти о посадникъ Новгородскомъ Щилъ говорится, что архіепископъ Новгородскій «повелъ (по немъ—посадникъ) на 40 дній у 40 церквей сорокоусты дати священникомъ съ причетники довольно, да поють въ ты дни по 40 паннихидъ и литургіи неизмѣнно», —въ Памятникахъ Кушелева-Безбородко, вып. І, стр. 22 нач..

Къ стр. 514—515. О грамоть Святослава Олеговича. Грамота Святослава Олеговича, написанная имъ по соглашению съ епископомъ Нифонтомъ въ 1137 г., содержить: во-первыхъ, уражение относительно того, какую опредёленную сумму взимать ежегодно епископу отъ князя (или князю платить епископу) за десятину отъ виръ и отъ продажъ; во-вторыхъ, роспись, сколько взимать епископу десятины отъ даней. На эту послёднюю, составляющую большую половину грамоты, должно смотрёть не какъ на полную роспись десятины, имъвшей взиматься епископомъ со всей епархіи, а какъ на роспись только дополнительную къ прежде существовавшей, и понимать дёло такъ, что въ ней назначается десятина или въ мъстахъ, вновь прибывшихъ послё прежняго уряженія, или въ мъстахъ, въ которыхъ прежнимъ уряженіемъ почему нибудь не назначено было взимать ее, или наконецъ такъ, что въ перечисляемыхъ мъстахъ, вслёдствіе умноженія народонаселенія

или вследствіе большаго распространенія христіанства, нужно было переуложить ее. «Прежде насъ на Руси,—пишеть Святославъ,—прадъдами и дъдами нашими уложенъ уставъ, чтобы получать епископамъ десятину отъ даней, отъ виръ и отъ продажъ, (смотря по тому) сколько получается всего (оть этихъ статей дохода) князьями. А здёсь въ Новгородъ, сколько взимать епископу десятины отъ даней, это мы нашли уряженнымъ прежде насъ бывшими князьями; но десятины отъ виръ и отъ продажъ, (епископъ) получалъ столько (въ подл. «зърълъ» видъль оть князя), сколько (ежегодно приходило) дохода князю въ его казначейство (т. е. смотря по тому, сколько ежегодно....). (Эта неопределенность) причиняла непріятности епископу, непріятности князю относительно сего предмета, -- десятой части Божіей. По этой причинъ н уставиль св. Софіи, чтобы епископь взималь (ежегодно) за десятину отъ виръ и отъ продажъ сто гривенъ новыхъ кунъ, которыя долженъ выдавать ему Домажиричь изъ Онега (чиновникъ, собирающій Онежскія дани) > ... и пр. «(Еще) урядиль я Никола князь Новгородскій (по-мірскому) Святославъ св. Софін и написаль»: въ такомъ-то мъств епископу брать столько-то, въ такомъ то столько-то, -следуеть дополнительная роспись о взиманіи десятины съ даней.

Къ стр. 527, къ 3-му примъчанію, къ 3-й стронь снизу. Туть пость: «(стр. 406)» должна быть поставлена запятая и читаемо пропущенное: въ которой строго воспрещается взиманіе платы за поставленія въ церковныя степени,—стр. 548.—Аванасій Ипсиланти въ сейчась помянутомъ сочиненіи Τὰ μετὰ τὰν ἄλωσιν сообщаеть, что взиманіе платы за поставленія соборно запрещаемо было при патр. Митрофанъ 3-мъ въ 1566-мъ году и при Івреміи 2-мъ въ 1574-мъ году,—стрр. 101 и 108. Не находимъ сейчасъ въ своихъ замъткахъ, но смутно припоминается намъ, что какъ будто и еще не одинъ разъ были дълаемы эти запрещенія.

Къ стр. 536, из примюч. Выписки изъ устава Московскаго Успенскаго собора сдъланы Барсуковымъ по изданію устава въ III томъ Русской Исторической Библіотеки, печатаемой Археографическою Коммиссіею.—Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ Россіи «халтура» (хавтура) значить поминки, а «халтуровать» (хавтуровать) значить участвовать въ поминальномъ объдъ, пировать на поминкахъ. Въ Галиціи простой народъ называетъ причетниковъ церковныхъ хавтурниками (какъ у насъ въ Великороссіи тотъ же простой народъ называетъ ихъ кутейниками), см. Лингвистично-историческіи разсужденія А. С. Петрушевича, Львовъ, 1887, стр. 75. — По Снегиреву, въ Литвъ торжественныя поминки

умершихъ называются chauturas, хавтурами, см. его Русскіе простонародные праздники и суевърные обряды, I, 109.

Къ стр. 540 нач.. Недвижимыя имѣнія въ видѣ усадебъ вли сель (фермъ) могли быть дарствуемы приходскимь церквамъ съ тѣмъ, чтобы ими не владѣли священники, а завѣдывали выбранные міромъ церковные старосты, которые на получавшіеся съ имѣній доходы только содержали бы священниковъ или изъ получавшихся доходовъ только бы удѣляли имъ нѣкоторую часть. Такъ это и было въ позднѣйшее время въ Новгородской, а особенно во Псковской области (а когда священники объихъ областей, желая получить имѣнія въ свое пользованіе, жаловались, что міряне расхищають имѣнія, что, можетъ быть, до нѣкоторой степени и было справедливо, то при этомъ должно быть подразумѣваемо, что они сами расхитили бы ихъ гораздо скорѣе в полнѣе).

Къ стр. 559, къ примъч. Весьма интересный разсказъ Благовъщенскаго объ одномъ изъ современныхъ греческихъ архіереевъ, принадлежащихъ къ разряду тъхъ, о которыхъ говоритъ Ліутирандъ, см. въ его извъстной книгъ «Среди богомольцевъ»,—Оессалія, часть вторая, село Зарко, 2 изд. стр. 388 sqq.

Къ стр. 564, къ прим. 1. Что въ Греціи были священники звѣроловы и птицеловы или вообще охотники, это даеть знать 135-е правило Номоканона при требникѣ, которое говорить: «Священникъ (звѣре-) ловець или птицеятель да есть празденъ три мѣсяца».

Къ стр. 559, къ примъч.. Впрочемъ, епископъ Өеодоръ могъ быть унденъ и не охотничьею, а бъщеною дворовою собакою, или даже бъщеною собачкою комнатною.

Къ стр. 565 и сладд. О цетть одеждь духовенства и объ украшеніях на нихъ. Вальсамонъ даеть знать (у Ралли и П. II, 616),
а Сумеонъ Солунскій прямо говорить (у Миня въ Патролог. t. 155,
col. 396), что одежда чтецовъ была (или полагалось, чтобы была) черная. Относительно одежды священниковъ и діаконовъ Сумеонъ Солунскій говорить, что для благоприличія (для скромности, —διὰ τὴν εὐλάβειαν) она должна быть фіолетовая (темнокрасная, —ἄμφα ἀξέα) или
черная (ibid. col. 393 fin.). Нашъ митр. Іоаннъ 2-й въ Правилахъ
Іакову черноризцу предписываеть, чтобы одежда священниковъ была
черная, а въ случав крайней нужды—бълая, —въ Памятин. Паслова
соl. 20 нач. Одно древнее поученіе новопоставленному священнику
предписываеть ему, чтобы онъ «одежю носиль долгу до глезна, ни
оть пестринъ ни оть утварій мирскихъ», —Никон. Кормч. гл. 60, л.

602 об., и у Павлова ibid. col. 104 fin. Въ XVII въкъ однорядки священниковъ, какъ можно заключать изъ одного сатирическаго на нихъ (священниковъ) стихотворенія, были по преимуществу темнозеленаго цвѣта, а кафтаны—зеленаго, см. А. Е. Викторова Описаніе рукописей И. Д. Бѣляева, М. 1881, стр. 35. Посошковъ въ сочиненіи О скудости и богатствъ говоритъ, что въ его время попы и дъяконы носили одёжу сърмяжную сърмят и бълмят суконъ некрашеныхъ, -- по изд. Погодина стр. 30. Во времена нашего дътства, которое относится къ концу первой половины прошлаго стольтія, у старыхъ сельскихъ священниковъ подрясники и рясы были по преимуществу нанковыя желтыя (А соборъ 1675-го года, согласно съ Сумеономъ Солунскимъ, предписываль было, чтобы мірскіе священники и діаконы носили одежды не цвътныя, но черныя или багряновидныя, изъ сукна сошвенныя и не изъ иныхъ тканій или цвътовъ, — Ист. Іер. І, 344). Что касается до украшеній на одеждахъ духовенства (въ томъ числѣ и епископовъ): то 7-й вселенскій соборъ въ правиль 16-мъ предписываетъ, чтобы «разноцвътвыя изъ шелковыхъ тканей одежды не были носымы (духовенствомъ), и на края одеждъ не налагалися воскрилія инаго цвъта», а Вальсамонъ въ толкованіи на правило собора говоритъ, что въ его время иные клирики щеголяли въ аксамитныхъ (бархатныхъ) иматіяхъ, которые имѣли (на которые нашиты были) не только иноцвѣтныя бахромы (ἐτερόχροα ἀντίπανα), но и золотомъ затканныя (вышитыя), а также и дорогія золотыя украшенія, называвшіяся (отъсвоей формы) письменами (γράμματα),—у Рами и П. ІІ, 624 sub fin., см. его же толкованіе и на 27-е правило Трулльскаго собора, ibid. стр. 365). О нъкінхъ во одеждоношеніи различноцвътныхъ украшеніяхъ и нъкихъ новыхъ относительно одежды вымышленіяхъ нашихъ русскихъ архіереевъ говорить соборъ 1675-го года, -- Ист. Іер. І, 323; о нашивкахъ на одеждахъ у нашихъ священниковъ и монаховъ (монашескихъ властей) см. на ст. 574 и въ дополнении къ этой страницъ. Относительно головнаго покрова греческихъ священниковъ Арсеній Сухановъ пишеть въ своемъ Проскинитаріи, что на островъ Хіосъ спопы и діаконы носили скуфьи, назади (у которыхъ) хвость широкъ и дологъ, якобы у жонокъ у сороки, да сверхъ того поясана глава платомъ облымъ, яко бы вънецъ у дъвокъ»,—Сунодальн. ркп. N. 574, л. 28 (о хвость широкомъ и долгомъ, который по гречески περιστερά, Дю-канжъ въ Glossarium'ъ Graecitatis пишеть подъ этимъ послъднимъ словомъ: Перістера, Columba, pannus violaceus in caudae columbinae speciem, a pileo perinde violaceo Sacerdotis saecularis Graecanici retro dependens; о головномъ покровъ нашихъ женщинъ, называвшемся сорокой, сороками (въ нъкоторыхъ мъстахъ Россіи и доселъ остающемся), см. въ Историческомъ и топографическомъ описаніи городовъ Московской губерній съ ихъ увздами, Москва, 1787, стрр. 164 нач.. 221, 240, 302 и 358, въ Описаніи Архангельской губернін Козмы Момчанова, стр. 38 sub fin., въ IV т. Извъстій Археограф. Общества, стр. 219, въ Очеркахъ природы и быта Бѣломорскаго края Россіи А. Михайлова, Спб. 1868, стр. 223 fin.). Барскій въ своемъ Путешествін къ святымъ м'естамъ пишеть о священникахъ Анатолійскихъ (Малоазіатскихъ): «Мірстін тамо попы въ знаменіе разнствій носять нъкіе черные суконные подкапки съ обвитымъ окресть поясцомъ бълымъ», и потомъ о священникахъ острова Лероса: «священницы тамо носять черные подкапки съ поясцами бълыми въ знаменіе разиствія отъ иноковъ же и мірскихъ,—изд. 1800 г. стрр. 367 fin. и 370 sub fin... Во время моихъ дътства и юности у сельскихъ священниковъ (нашей, по крайней мъръ, Костромской губерніи) довольно обычны были бълыя шляны и чуть ли не выходили только изъ общаго дотоль употребленія. (Священническій клирось митр. Кипріана называется «бѣло образующимъ», см. выше стр. 381, прим. 1: не разумъются ли туть бёлые головные покровы клирошань?).

Къ стр. 568, къ строкт 6—7 сверху. Разумбемъ не нынъшнія солдатскія шинели, а бывшія передъ нынъшними.

Къ стр. 574 fm. Во вкладныхъ книгахъ Нижегородскаго Печерскаго монастыря XVII въка, напечатанныхъ въ I кн. Чтен. Общ. Ист. и Древн. за 1898-й годъ, описывается до нъкоторой степени мятель архимандричій, именно въ книгахъ читается запись: «Далъ вписи (въ поминовенные сунодики) архимандритъ Иларіонъ по родителехъ своихъ, по 30 имянехъ, мятель вишневова (темно-краснаго) сукна, нашивка шолкъ гвоздишной (алый), подкладка киндякъ (бумажная набойчатая матерія) таусинной (синій, темно-синій), подпушонъ покромью (опушонъ извнутри мъховой лентой или общитъ покромкой?) за 10 рублевъ ,—стр. 28. Судя по этому описанію мятля слъдуеть думать, что онъ представлялъ собою мантію болье или менье украшенную; а если такъ, то понятно будетъ предписаніе монаху Кирилла Туровскаго или неизвъстнаго автора: «а мятля на ся не възлагай»; оно будетъ значить: а мантіи украшенной, какая у властей, не носи.

Къ стр. 577, къ примъч. Протопресвутеръ П. Алексвевъ въ своемъ Церковномъ словаръ, по 3-му 1816-го года изданію послъдняго, выражается о нынъшней рясь такъ, что какъ будто и въ 1816-мъ

году носили ее еще не всё священники, именно говорить: «Ряса, Греч. исправнёе раса, верхнее одённее духовнаго чина, людьми особливо монашествующими носимое».—Въ одномъ чинъ поставленія епископскаго говорится, что послё обряда настолованія вновь поставленнаго епископа «келейникъ митрополичъ възлагаетъ нань параманатку съ источникы», Акт. Экспед. т. I, № 375, стр. 473, col. 1.

Кормчую сдёлана нами опибочно, и какъ это случилось, сейчась не можемъ объяснить себё: о неращеніи власъ читается въ рукописныхъ Кормчихъ (см. Розенкамифа Обозрёніе Кормчей книги, стр. 311 нач., Востоюва Описаніе рукописей Румянцовскаго Музея, стр. 301 соl. 1, Срезневскаго Обозрёніе древнихъ списковъ Кормчей книги, стрр. 37 біп. и 74 нач.), а въ печатной Никоновской Кормчей это опущено. Вотъ запрещеніе священникамъ растить волосы по списку его въ Макарьевской Четь-Минев Успенскаго собора подъ 31-мъ Августа: «О растящихъ власы и красящихся ими ігреи. А о власёхъ не сице ли заповёда Богъ пророкомъ: власы главы твоея не питай, рече, рекшене прерастай, паче же но устригай ихъ и очищай, да не часто чешащу ти ся и власы долгы главных соблюдающу и всегда вонями мажущу ти ся—не наведеши на ся таковыми улавляемых или паче улавляющіх жены», л. 1378 об.

Къ стр. 610, къ примъч. 1-му. Василій Великій, скончавшійся въ 379-мъ году, еще не зналъ апостольских правиль, см. его правило 91 и Зонарино толкованіе на правило у Рами и П. IV, 284 fin.

Къ стр. 611, къ примъч.. Григорій Богословъ говорить, что въ его время были епископы, которые смотрѣли на свой санъ не какъ на λειτουργίαν ὑπεύθυνον, не какъ на служеніе, подлежащее отвѣтственности, а какъ на дру ήν ἀνεξέταστον, какъ на власть безотвѣтственную,—Слово, въ которомъ Григорій Богословъ оправдываеть свое удаленіе въ Понтъ: греческій подлинникъ въ Патролог. Миня t. 35 col. 410, русскій переводъ Моск. Д. Академіи ч. 1, изд. 3 стр. sub fin..

Κε стр. 612. Βτ старомт греческомт чинт посвященія во епископы по нтвоторымт его спискамт предписывается относительно возглашенія въ молитв посвященія: если посвящающій есть патріархт, то онт говорить: ψήφω καὶ δοκιμασία τῶν ἱερωτάτων μητροπολίτων καὶ ἀρχιεπισκόπων (καὶ ἐπισκόπων) καὶ τῶν ὁ σιωτάτων πρεσβυτέρων, а если посвящающій есть митрополить, то говорить ψήφω καὶ δοκιμασία τῶν θεοφιλεστάτων ἐπισκόπων καὶ τῶν ὸ σιωτάτων πρεσβυτέρων ή θεῖα χάρις и пр., см. у Меурсія въ его Glossarium' в подъ

сл. χαρτοφύλαξ, стр. 620, col. 2, также у Гоара въ Εύχολόγιου க, ed. Paris, p. 302.

Къ стр. 614. Іоаннъ Златоустый на соборѣ, собранномъ противъ него Өеофиломъ Александрійскимъ, между прочимъ обвиняемъ былъ въ томъ, что «творитъ хиротонін безъ собора пресвитеровъ (žνευ συνεδρίου) и безъ вѣдома клира», Орр. Chrysost. ed. Montfauc. Parisaltera, XIII, 327 С fin. Соборъ, какъ должно думать, взводилъ на св. отца клеветы, но обвиненіе показываетъ взгляды и практику времени (о послѣдней сfr Лавсанкъ Палладія § 125, русск. перев. стр. 286, и см. книгу г. Остроумова: Синезій, епископъ Птолемандскій, М. 1879, стр. 144).

Къ стр. 616, къ примъч. Мы просмотрѣли всѣ русскіе курсы и учебники церковнаго права, начиная съ Записокъ по церковному законовѣдѣнію протоіерея І. М. Скворцова и кончая послѣдними по времени печатанія (въ «Богосл. Вѣстн.») лекціями А. С. Павлова, и съ сожалѣніемъ должны сказать, что ни у кого не напли настолько нарочитыхъ рѣчей о предметѣ, насколько заслуживалъ бы онъ по своей важности (нѣкоторое исключеніе составляеть о. М. П. Альбовъ съ своимъ Краткимъ курсомъ лекцій по церковному праву, Спб., 1882).

Къ стр. 623. Въ словахъ устава: «пошибанье промежи мужемь и женою о животъ» въроятнъе разумъть два дъла, а не одно дъло, именно: 1) пошибанье или битье, подразумъвается—женщины (въ договоръ Новгородцевъ съ Нъмцами, заключенномъ ок. 1195-го года: «оже пошибаеть мужеску жену любо дчърь, то князю» столько-то, а женъ или дчери столько-то; въ мнимомъ уставъ Ярославовомъ § 3: «аще кто пошибаеть боярьскую дщерь или боярьскую жену...»; 2) промежи мужемъ и женою о животъ или пожиткахъ, подразумъвается—споры, ссоры («ръч», какъ говорится въ посланіи неизвъстнаго по имени епископа Владимирскаго къ не называемому по имени сыну Александра Невскаго, въ которомъ «пошибаніе» значится какъ особое дъло, см. выше стр. 641 fin.).

Къ стр. 624, нач.. Юрій Крыжаничь въ своемъ Обличеніи Соловецкой челобитной говорить, что «зде въ руском језику чародізі (јеже зъ бъсми говорет) зовут се јеретикми», см. въ Чтен. Общ. Ист. и Древн. 1893 г. кн. II, стр. 153.

Къ стр. 632, къ примъч.. Слово «толока» въ своихъ теперешнихъ малорусскихъ значеніяхъ не только въ древнее время употребляются, но и доселъ употребляется и на Съверъ, и между прочить именно въ Новгородъ, которому должно быть усвояемо составленіе устава, см. въ Толковомъ словаръ Даля подъ сл. толочь.

Кз стр. 653, кз § 12. Славянское: «о останьцёхъ», очевидно, есть переводъ греческаго: επί τῶν παραλειπόντων, что значить: о оставляющихъ, на оставляющихъ, т. е. небрегущихъ (приходить въ церковь въканонъ, т. е. къканону или же въ узаконенное время?).

Къ стр. 669. О предположенін, что св. Владимиромъ назначена была въ епархін епископу Бългородскому область Древлянская (обнимавшая восточную половину нынѣшней губернін Волынской по рѣку Горынь на западѣ и южную часть нынѣшней губернін Минской по р. Припять на сѣверѣ), см. выше стр. 337.

Къ стр. 673, къ прим. 1. Въ перечив Новгородскихъ архіереевъ, читаемомъ въ рукописи того же Румянцевскаго музея конца XV—начала XVI въка, N 358, и напечатанномъ въ I томъ Матеріаловъ для исторіи русской церкви, издававшихся при Харьковскомъ Духовномъ Въстникъ, Харьковъ, 1862, стр. 56, объ епископъ Іоаннъ сказано: «(седьмой епископъ) Иванъ, попъ Янъ, съде 20 лътъ и отвержеся архіепископъи, сего же не поминаютъ въ молитвахъ».

Къ стр. 678, къ примъч. 2-му. Въ Воскресенской лѣтописи говорится, что у первопостроенной каоедральной церкви Ростовской, сгорѣвшей въ 1160-мъ году, служило семь епископовъ: Өеодоръ, Иларіонъ, Леонтій, Исаія, Ефремъ, Несторъ, Леонъ,—Собр. лѣтт. VII, 313 fin..

Къ стр. 698, къ прим. 1-му. Мощи епископа Симона дъйствительно никогда не были переносимы въ Печерскій монастырь и досель находятся во Владимирскомъ Успенскомь соборъ, см. статью преосе. Сергія: «Св. Симонъ, епископъ Владимирскій и Суздальскій», напеча-танную въ Трудахъ Владимирской Ученой Архивной Коммиссіи 1899-го года (Могло еще быть, чтобы Симонъ, не бывъ погребенъ во Владимиръ, былъ отправленъ для погребенія, согласно его предсмертному завъщанію, въ Кіевъ, въ Печерскій монастырь, какъ это и предполагаетъ митр. Евгеній въ своемъ Описаніи Кіевопечерской Лавры; но чтобы послѣ его погребенія во Владимирѣ, —а что онъ погребенъ быль во Владимиръ, въ Успенскомъ Соборъ, объ этомъ совершенно ясно говорить Лаврентьевская лътопись, великіе князья Владимирскіе, а потомъ Московскіе дозволили вырыть его останки изъ земли и перенести ихъ въ Кіевъ, въ Печерскій монастырь, какъ принимаеть напр. преосв. Филареть, —Русскіе святые, 20 Мая, этого совствить невозможно допустить). Что касается до Симона, почивающаго въ Кіевскихъ пещерахъ, то полагають, что это есть Симонъ Ростовскій, жившій, въроятно, въ первой половинъ XII въка. Но Симона Ростовскаго

вовсе не бывало, а лишь ошибочно значится въ одномъ спискъ епископовъ Ростовскихъ, -- Собр. летт. IV, 102, VI, 128, VIII, 69, Типогр. лът. стр. 208, тотъ же Симонъ Владимирскій. Не отъискивая напрасно другаго Симона для замъщенія имъ въ Кіевскихъ пещерахъ Симона Владимирскаго, загадку о последнемъ необходимо объяснять и единственно возможно объяснить такъ сказать посредствомъ разсъчения Гордіева узла... Симонъ Владимирскій, бывъ изъ постриженниковъ Печерскаго монастыря, быль и горячимь его почитателемь; написавь для его прославленія половину его Патерика, онъ говорить въ последнемъ Поликарпу: «истинно говорю тебе: сейчасъ же всю славу и честь (епископа Владимирскаго) за ничто вивниль бы, лишь бы коломъ торчать за воротами, валяться соромъ въ Печерскомъ монастыръ, чтобы люди попирали меня, или сдълаться однимъ изъ убогихъ, просящихъ милостыню у воротъ честной лавры, это лучше было бы для меня временной сей чести», --- и въ Печерскомъ монастыръ составилась легенда, (притомъ какъ будто въ позднейшее уже время, cfr ниже Кальнофойскаго), что постриженникь и горячій почитатель Печерскаго монастыря, написавшій для его прославленія половину его Патерика, изъявилъ желаніе лежать своими талесными останками въ монастырь. Послъ того какъ составилась легенда, могло случиться и то, чтобы однъ изъ безъименныхъ мощей, находившихся въ пещерахъ, начали слыть и быть принимаемы за мощи Симоновы... (У Кальнофойскаго въ его Тератургимъ 1638-го года нъть еще Сумона Владимирскаго, а есть обращенный потомъ въ Симона Swiety Symeon Metropolit,— Святой Сумеонъ митрополить! А когда митр. Евгеній, давая въ своемъ Описаніи Кіевопечерской Лавры списки святыхъ, почивающихъ въ пещерахъ, читаемые у Кальнофойскаго, вмёсто стоящаго у последняго подъ 4-мъ № святыхъ Ближнихъ пещерь: «Swiety Symeon Metropolit» ставить: «Св. Симонъ Епископъ Суздальскій»: то поступаеть, конечно, вовсе не похвальнымъ образомъ).

Къ стр. 725, къ прим. Каша, о приношеніи которой учениками мастерамъ по изученіи первыми каждой службы говорить архіеп. Геннадій въ своемъ посланіи,—Акт. Ист. т. І, N 104, стр. 148 соl. 1, въ Малороссіи оставалась до не особенно давняго времени, см. у Н. В. Закревскаго во второй книгъ Старосвътскаго бандуриста, въ словаръ сл. Кашникъ, стр. 358 fin., и у А. В. Никитенки въ его Запискахъ и дневникъ, т. І, стр. 20 (у послъдняго и о частныхъ малорусскихъ школахъ начала прошлаго столътія).

Къ стр. 754. Статья г. Д. Абрамовича: «Къ вопросу объ источникахъ Несторова житія преп. Өеодосія Печерскаго»—въ Извъстіяхъ

Отдёленія русскаго языка и словесности Академіи Наукъ 1898 года, вып. І, 243. Авторъ считаєть не подлежащимъ сомнінію, что Несторъ, составляя житіе преп. Өеодосія, пользовался, какъ однимъ изъмсточниковъ, житіемъ Саввы Освященнаго, принадлежащимъ Кириллу Скиеопольскому, и именно древне-славянскимъ переводомъ (а не греческимъ оригиналомъ) послёдняго житія (о стать въ VI т. Визант. Временника, отд. ІІ, стр. 230 fin.).—Въ Чтеніяхъ Общества Исторіи и Древностей Россійскихъ 1890 г., въ кн. ІІ, напечатано архим. Леонидомъ: «Нестора мниха монастыря Печерьскаго слово о пренесеніи мощемъ святаго преподобнаго отца нашего Өеодосія Печерскаго». Но слово это представляєть собой поддёльное позднійшее усвоеніе Нестору разсказа літописца (который не есть Несторь) объ откопаніи имъ—літописцемъ мощей преп. Өеодосія по порученію игумена монастыря (читаємаго въ літописи подъ 1091-мъ годомъ).

Къ стр. 756, къ прим. 2. Вопросу о житіи преп. Антонія посвящена статья г. Шахматова: «Житіе Антонія и Печерская лѣтопись», напечатанная въ 316-й части (въ Мартовской книжкѣ 1898-го года) Журнала Министерства Народнаго Просвѣщенія, стрр. 105—149 (Со взглядами автора или съ его представленіемъ дѣла мы съ своей стороны не согласны; но рѣчь идеть о предметѣ темномъ и спорномъ, дающемъ мѣсто разнымъ предположеніямъ и нѣсколькимъ отвѣтамъ на вопросъ).

Къ стр. 757. Одна изъ позднъйшихъ редакцій житія св. Леонтія Ростовскаго напечатана А. А. Титовыма въ IV кн. Чтеній Общ. Исторіи и Древн. Россійскихъ 1893 года.

Къ стр. 786, къ прим. 2. Еще о первоначальной лѣтописи: статья Замысловскаго: «Къ вопросу о составѣ Повѣсти временныхъ лѣть», напеч. въ Майской книжкѣ Журн. Мин. Нар. Просв. за 1889 годъ; статьи Шахматова: «Исходная точка лѣтосчисленія Повѣсти временныхъ лѣть», напеч. ibid. въ Мартовской книжкѣ 1897 года, «Хронологія древнѣйшихъ русскихъ лѣтописей», напеч. ibid. въ Апрѣльской книжкѣ 1897 года, и «Древнѣйшія редакціи Повѣсти временныхъ лѣть», напеч. ibid. въ Октябрьской книжкѣ 1897 года.

Къ стр. 790, къ прим. 2. «Нѣсколько замѣтокъ о новгородскихъ лѣтописяхъ» г. И. Тихомирова—въ Сентябрьской книжкѣ Журнала Министерства Народнаго Просвѣщенія за 1892-й годъ.

Къ стр. 813, къ прим. 4. Въ одной рукописи Общества Исторіи и Древностей слово епископа Луки (если не ошибаемся) надписывается:

«Святыхъ апостолъ поученіе ко всѣмъ христіяномъ»,—Строева Опъсаніе рукописей библіотеки Общества, № 208, л. 74, стр. 89.

Къ стр. 826, къ 5-й строкть снизу. Поученіе Зарубскаго черноризца Георгія—въ выпускъ І Свъдъній и замътокъ о малопзвъстныхъ и неизвъстныхъ памятникахъ, № VII, стр. 51 (Черноризца Георгія избралъ въ свои духовные отцы какой-то юнота, по всей въроятности —богатый; опасаясь, чтобы юнота, недовольный его — черноризца малоучительностью, не перешелъ къ другому духовному отцу, Георгій пишетъ ему, что онъ никакъ не долженъ этого дълать, что если онъ это сдълаеть, то уже одно сіе, хотя бы и не сотвориль онъ другаго гръха, будетъ на погибель его души... Подозръвается, что желаніе удержать у себя духовнаго сына, по всей въроятности—человъка богатаго, было главнымъ побужденіемъ для Георгія написать его посланіе, которое въ учительной своей части, очень непространной, не представляеть ничего замъчательнаго).

Къ стр. 828. Владимиръ Мономахъ: статья г. Н. Шаякова «О поученіи Владимира Мономаха»—въ Майской, Іюньской и Іюльской книжкахъ Журнала Министерства Народнаго Просв'ященія за 1900-й годъ; часть первая книги г. И. Ивакина: «Князь Владимиръ Мономахъ и его поученіе»—Москва, 1901.

Къ стрр. 839 и 853. Митрополитъ Іоаннъ 1-й поставленъ нами въ ряду нашихъ писателей изъ природныхъ Русскихъ ошибочныхъ образомъ: онъ былъ родомъ не Русскій, а Грекъ (см. стр. 268, прим.), и принадлежитъ къ числу нашихъ писателей изъ сихъ послъднихъ.

Къ стр. 847. Г. Лопаревъ ведетъ новыя рѣчи о Григоріи, учителѣ пресвитера Оомы, въ своей статьѣ: «Опытъ толкованія нѣкоторыхъ мѣстъ въ памятникахъ древне-русской письменности», напечатанной въ Іюньской книжкѣ Журнала Министерства Народнаго Просвѣщенія за 1897-й годъ (статьи гл. ІІ). Объ этихъ новыхъ рѣчахъ г. Лопарева о Григоріи мы должны сказать, что люди не хотятъ полагать предѣла своимъ фантазіямъ и что они парятъ въ области какихъ-то видѣній...

Ка стр. 849—850. И. В. Ягичь въ указанномъ І томъ Изслъдованій по русскому языку дълаеть ссылки на четыре изданія нъмецкаго ученаго Петра Эгенольфа (Egenolff), касающіяся грамматологів или буквословія греческаго языка, именно: 1) Anonimi Grammaticae Ерітота (о которомъ замъчаеть, что въ немъ подобрана богатая литература по вопросу о греческихъ буквахъ), 2) Erotemata grammatica ex arte Dionysiana oriunda, 3) Die orthographischen Stücke der

Тиске прости пр

Къ стр. 856. Архимандрить Андроникъ Димитракопулъ въ своемъ сочинени 'Ορθόδοζος 'Ελλάς ('Εν Λειψία, 1872) говорить, что Софоклъ Икономъ, напечатавшій въ 1868 г. въ Авинахъ посланіе митр. Іоанна къ папѣ Клименту, приложилъ къ своему изданію отривокъ изъ другаго посланія митр. Іоанна περί ἀζυμων (объ опрѣснокахъ),—стр. 10. Мы, къ сожалѣнію, не имѣемъ у себя изданія Икономова и ничего не можемъ сказать объ этомъ отрывкѣ изъ другаго посланія нашего митрополита.

Къ стр. 880. Къ общензвъстнымъ сочиненіямъ по библіографіи домонгольскаго періода (и вообще библіографіи церковной), каковы. Словарь историческій о писателяхь духовнаго чина митр. Евгенія, Обзоръ русской духовной литературы архіеп. Филарета, Библіологическій словарь П. М. Строева и Древніе памятники русскаго письма и языка И. И. Срезневского, должны быть еще прибавлены: статья А. С. Архангельского: «Творенія отцовъ церкви въ древне-русской письменности (Обозрѣніе рукописнаго матеріала)», напечатанная въ 258-й части (въ Іюльской и Августовской книжкахъ за 1888-й годъ) Журнала Министерства Народнаго Просвъщенія, и брошюра г. Н. Волкова: «Статистическія свёдёнія о сохранившихся древнерусскихъ книгахъ XI—XIV вв. и ихъ Указатель», представляющая собой СХХШ № изданія Памятниковъ древней письменности, Спб., 1897 (Сюда же принадлежить и статья архим. Леонида: «Библіографическія разъисканія въ области древнъйшаго періода славянской письменности IX-X вв.», напечатанная въ III кн. Чтеній Общ. Ист. и Древн. за 1890-й годъ, но для людей незнающихъ она опасна нъкоторыми поспъшными и неосновательными предположеніями автора. Сюда же будеть частію принадлежать и Критико-біографическій словарь русскихъ писателей и ученыхъ (отъ начала русской образованности до нашихъ дней) С. А. Венгерова, когда будеть доведенъ до своего, пока еще весьма далекаго. конца).

Къ стр. 886. О двухъ статьяхъ Анастасія, патріарха Антіохій-

скаго, читаемыхъ въ Кормчей книгѣ домонгольскаго періода, см. выше стр. 654, §§ 1 и 2.

Къ стр. 887. Объ Ананасін Александрійскомъ еще см. вышстр. 655, § 6.

 $\it Kz$   $\it cmp.$  888. О Василіи Великомъ еще см. выше стрр. 652, § 5, 653, § 13, и 656, § 3.

Къ стр. 893. Объ Епифаніи Кипрскомъ еще см. выше стр. 654, § 3.

Къ стр. 895. Объ Іоаннъ Дамаскинъ еще см. выше стр. 654, § 3.

— Объ Іоаннъ экзархъ см. еще въ статьъ г. *Иптухова*: «Болгарскіе литературные дъятели древнъйшей эпохи на русской почвъ», напечатанной въ 286-й части (въ Апръльской книжкъ 1893 г.) Журнала Министерства Народнаго Просвъщенія.

Къ стр. 900. Статья г. С. Шестакова: «О значеніи славянскаго перевода хроники Іоанна Малалы для возстановленія и исправленія ея греческаго текста» — въ І том'в Византійскаго Временника, отд. І стр. 503. Два прибавленія къ стать'в ibid.—т. ІІ отд. І, стр. 372, п т. V, отд. І, стр. 697.

Къ стр. 902. Статья г. П. Лаврова: «Новое похвальное слово Климента Словънскаго» (40-ка мученикамъ), съ приложеніемъ къ ней самаго слова,—въ 4-й кн. Извъстій Отдъленія русскаго языка и сло весности Академіи Наукъ, стрр. 1086 и 1335.

Къ стр. 902—903. Еще о Климентъ Словенскомъ и о Константинъ презвитеръ — епископъ у г. Потухова въ статъъ, указанной въ дополн. къ стр. 895.

Къ стр. 905. Изследованіе г. Истрина объ «Откровеніи» Мееодія Патарскаго—во ІІ кн. Чтеній Общ. Ист. и Древн. 1897-го года.

Къ стр. 910. Николая Грамматина, патріарха Константинопольскаго, соборные отвъты — въ домонгольской Кормчей, выше стр. 653, § 15.

Къ стр. 912. Статья г. Истрина: «Замвчанія о составв Толковой Палеи» — во 2-й кн. Известій Отделенія русскаго языка и словесности Академіи Наукъ, стр. 339. Статья г. А. Карипева: «Къ вопросу о взаимныхъ отношеніяхъ Толковой Палеи и Златой Матицы» въ Февральской книжкв Журнала Министерства Народнаго Просвещенія за 1900-й годъ.

— Статья о Патерикахъ архим. Леонида: «Свёдёніе о славянскихъ и русскихъ переводахъ Патериковъ различныхъ наименованій

чт обзоръ ихъ редакцій»— въ IV кн. Чтен. Общ. Ист. и Древн. 1890-го года.

Къ стр. 914. Статья г. Потухова: «Къ исторіи древне-русскаго пролога» — въ XII том'в Изв'єстій Историко-филологическаго Института кн. Безбородко въ Н'єжин'в (говорить о древнемъ славянскомъ пролог'в и книга Н. И. Петрова: О происхожденіи и состав'в славяно-русскаго печатнаго Пролога, Кіевъ, 1875).

Къ стр. 921. Преп. Өеодосій Печерскій въ одномъ поученін къ монахамъ говорить: «Билу ударяющу не ліпо ны есть лежати, но встати на молитву, якоже ны богоносивый Өеодоръ учить» (по изд. прессв. Макарія VII, стр. 210 нач.): но разумітеть ли Өеодосій Малый катихизись преп. Өеодора Студита или его епитимійникъ, о которомъ выше стр. 653, § 12, не можемъ сказать.

• .

## Хронологическая таблица.

ЛЪтописи Лаврентьевская и Ипатская, какъ извъстно, далеко не всегда согласны между собой относительно хронологіи (послѣ 1110 года, до котораго въ нихъ одинъ и тотъ же первоначальный лѣтописецъ). Въ обозначеніи времени правленія князей мы слѣдуемъ хронологіи первой лѣтописи, а разности (равно какъ и согласіе) второй (сокр.—И.) указываемъ въ скобахъ. Если присемъ не въ скобахъ поставлены годы второй лѣтописи, то это нужно понимать такъ, что данныхъ годовъ въ первой лѣтописи нѣтъ.

| Великіе князья.                                                                                                                                       | Митрополиты. | Церковныя событія и діла.                                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Рюринь, 862—879.                                                                                                                                   |              |                                                                                                                                                                |
| 2. Олегь, 879—912. 882. Кіевь — столица государства. 907. Походь на Грековь и договорь съ ним. 911. Второй договорь съ Греками (въ лът. подъ 912 г.). |              |                                                                                                                                                                |
| 3. Игоръ Рюриновича, 918—945. 941. Походъ на Грековъ. 944. Второй походъ на Грековъ и договоръ съ наме (последній въ лът. подъ 945 г.).               |              |                                                                                                                                                                |
| 4. Сектослась Игоресичь<br>946—972.<br>970. Посаженіе въ Кієвь Яро-<br>полка.                                                                         |              | 954. Крещевіе св. Ольги.<br>969. Смерть св. Ольги.                                                                                                             |
| 5. Ярополив Святосла- вичь, 972—978. Приходь греческих пословь (въ концъ правленія).  6. Владимиръ Свято- славичь, святой, 978—1015.                  |              | Приходъ пословъ отъ папы [въ слёдъ за греческими]. 987. Крещеніе самого Владимира. 989. Походъ на Корсунь и жентьба на греческой царев- приходъ въ Корсунь по- |
|                                                                                                                                                       |              | 989—90. Крещеніе Кісвлянъ.<br>991. Послы отъ напы.                                                                                                             |

| Великіе князья.                                                                                                                                                                                                                                    | Митрополиты.                                                                                          | Церковиня собитія и узла.                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| •                                                                                                                                                                                                                                                  | 1. Леонъ, † постъ 1004 г.                                                                             | — Приходъ митрополита съ епископами и приступъ къкре- щению всего народа. — Заложение Десятивной церкви. 992. Учреждение свархий (Новгородской, Черниговской Владимиро-Волинской, Положей, Туровской, Бългородской Ростовской, Тмутараканской. — Возвращение пословъ Владимира, ходившихъ къ навъ       |
| 1001. Отвравленіе пословъ въ<br>Рамъ и въ разния страни для со-<br>гляданія земель и ихъ обичаевъ.                                                                                                                                                 | 2. Іоання 1-й. Въ<br>первый разъ упомии. 1008 г.,                                                     | 996. Осващеніе Десятвиной церкви и дарованіе ей (и хитрополиту) десятины. 1004. Еретикъ Адріанъ скопецъ.                                                                                                                                                                                                |
| 7. Святополив, сынв Яро-<br>полив — Владимира.<br>Междуусобіе: 1015 в 16 Свято-<br>нолкъ, 1017 Ярославъ, 1018 в 19<br>Святополкъ.                                                                                                                  | † не въ самомъ началѣ кня-<br>женія Ярослава.                                                         | 1015. Убіеніе Кориса 24 Ігля<br>и Гавба 5 Сентября.                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 8. Ярославъ Владимиро-<br>вичь, 1019—1054.<br>Съ 1024 по 1086 г. въ восточ-<br>ной половине Руси отъ Дивира<br>МстиславъТмутараканскій, съ сто-<br>лицей въ Черниговъ; послъ смер-<br>ти Мстислава въ послъднемъ<br>году Ярославъ — единовластецъ. | 8. <i>Өеөпемпт</i> ь, упом.<br>1089 г.<br>Въ 1086 (—4) г. постав-<br>ленъ епископъ Новгород-<br>скій. | Построевіе въ Вимгороді первы въ честь Бориса и Гліба и установленіе праздивна имъ.  Послії 1032 г. Учрежденіє евархін Юрьевской. Съ 1037 г. Построевіе Софійскаго собора и монастирей Георгіевскаго и Ирминискаго. Учрежденіе енархін Пересславской (послії нереведенія интрополита въ Кієвъ къ Софій. |
|                                                                                                                                                                                                                                                    | 4. <i>Вириаль 1-й</i> (сн. стр. 285).                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                    | 5. Иларіонъ, постав-<br>невний въ 1051 г.                                                             | 1051. Поставленіе Иларіона своеми русскими еписковами безъ сноменій съ Греками. Прибитіє съ Авона препод Антонія Печерскаго. Прибитіє къ Антонію вреп беодосія. Печерскій монастирі въ пещеръ. 1054. Окончательное разділеніе церквей. (1054. Возвращеніе через Русь Константиновольских нословъ напи). |
| 9. <b>Изяслась Яросласичь,</b><br>1054—1069.                                                                                                                                                                                                       | 6. <b>Ефрем</b> 6, упомия.<br>въ 1055 г.                                                              | 1055. Судъ надъ епископому<br>Новгородскимъ Лукой Жидятой<br>и его заключеніе въ Кіевъ.                                                                                                                                                                                                                 |

| Великіе князья.                                                         | Митрополиты.                                                                                                          | Цервовныя событія в дала.                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                         |                                                                                                                       | 1062. Вынесеніе Печерскаго<br>монастыря изъ пещеры на<br>верхъ земяп.                                                                                                                                                                                                                                 |
| 10. Всеславь Брячисла-<br>вычь Полоцкій 1068—69.                        |                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 11. Ивяслась Яросласичь во второй разь, 1069—1078.                      | 7. Георгій, упомин. подъ 1072 и 1078 гг. Въ 1060 и въ 1069 гг. поставлени Новгородскіе епископи.                      | 1071. Появленіе волжва въ<br>Кіевъ.<br>1072. Перенесеніе мощей Бо-<br>ряса и Глъба въ новую цер-<br>ковь, построенную Изяславомъ.<br>1073. † Преп. Антоній Пе-<br>черскій.                                                                                                                            |
| 12. Святославь Яросла-<br>вичь, 1078—1075.                              |                                                                                                                       | 1074. † Преп. Осодосій Печерскій.<br>1074—75. Обращеніе Пзя-<br>слава въ папъ Григорію VII.                                                                                                                                                                                                           |
| 13. Всеволодь Прославичь,<br>1075—76 (месть ивсяцевь).                  |                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 14. Ивиславь Ярославичь въ третій разь, 1076—1078.                      | 8. Іоаннь 2-й, прибив-<br>шій не поздиве 1077 г.<br>(епискони Исаія Ростовскій<br>и Германъ Новгородскій),<br>† 1089. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 15. Всесолодь Яросласичь<br>во второй разъ, 1078—1098.                  |                                                                                                                       | Между 1074 и 1078 гг. По-<br>явленіе волхва въ Новгородъ.                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                         | 9. <b>Joanns 3-นี,</b> 1089—<br>1090 (II. 1090—91).                                                                   | Посольство отъ антинани Клемента III.  1091. Возвращеніе отъ наны посла метрополечьяго.  — Перенесеніе мощей преп. Өеодосія изъ нещеры въ великую монастырскую дерковь.  — Появленіе волхва въ Ростовъ.  Установленіе праздника въ намять неренесенія мощей Николая Чудотворца въ Баръградь 9-го Мая. |
| 16. Соятополкъ Ивясла-<br>вичъ, 1098—1114 (И. † 1118).                  | 10. <b>Нижолай</b> , уномин.<br>1097—1101 гг.<br>Въ 1096 г. поставленъ<br>енисковъ Новгородскій.                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                         | 11. <b>Нинифоръ 1-й,</b><br>1108 — 1121 (Н. 1104 —<br>такъ же).                                                       | 1108. Причисленіе преп. <del>О</del> ео-<br>досія Печерскаго къ лику<br>святихъ.                                                                                                                                                                                                                      |
| 17. Владимиръ Всеволо-<br>довичь Мононахъ, 1114—1125<br>(И. 1118—1126). |                                                                                                                       | 1115. Перенесеніе мощей Бориса и Гліба въ новую (каменную послі прежних деревянних) церковь.                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                         | 12. <b>Нинима</b> , 1122—<br>1126 (И. такъ же — 1127).                                                                | 1128. Еретикъ Дмитръ.                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| Великіе князья.                                                                                                                         | Митрополиты.                                                                                                                      | Церковиня собитія и дінь.                                                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 18. Мотиславъ Владими-<br>ровичъ, Великій, 1125 — 1132<br>(И. 1126—1133).                                                               | 18. <b>Михана</b> в, 1181—<br>1145 (первый годъ Ип., вто-<br>рой Лавр.).<br>Въ 1129 г. поставленъ<br>епископъ Новгородскій.       |                                                                                                                                                                  |
| 19. <b>Ярополнъ Владими- ровичъ,</b> братъ предидущаго, 1182—1136 (Н. 1138—1139).                                                       |                                                                                                                                   | 1187. Учрежденіе енархів<br>Смоденской.                                                                                                                          |
| 20. Вячеслась Владими-<br>росичь, брать предыдущаго,<br>1138 (И. 1139. Двъ недъля).                                                     |                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                  |
| 21. Всесолодъ Олеговичъ, внукъ Святослава Ярославича, 1138—1146 (И. 1140—такъ же).                                                      |                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                  |
| 22. Игоръ Олеговичь, брать предыдущаго, 1146 (И. такъ же. Двъ недъли).                                                                  |                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                  |
| 23. Ивяславъ Мстисла-<br>вичъ (ж 18), 1146 — 1149 (Н.<br>такъ же).                                                                      | 14. Климе или Кли-<br>женте, 1147—1154 (уда-<br>явшійся съваеехри вийсті<br>съ Изяславомъ Мстеслави-<br>чемъ; † послі 1164 г. Ип. | 1147. Поставленіе Клима в Россів и расколь съ Греческою церковію.                                                                                                |
| 24. Юрій Владимировичь<br>(№ 17) Долгорукій, 1149 — 1150<br>(И. така же).                                                               |                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                  |
| 25. Ивиславъ Мстисла-<br>вичь во эторой разъ, 1150 (И.<br>такъ же. Не долго).                                                           |                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                  |
| 26. <b>Юрій Владимировичь</b> Долгорукій во второй разь, 1150 (11. такь же. Не долго).                                                  |                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                  |
| 27. Изяслась Мотисла-<br>вичь въ третій разь, съ дядей<br>Вачеславомъ Владимировичемъ,<br>который выше № 20, 1150—1154<br>(И. такъ же). |                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                  |
| 28. Ростиславъ Мсти-<br>славичъ (Смоленскій), братъ<br>предыдущаго, 1154 (И. такъ же.<br>Одну недъдо,—Новг. 1 дът.).                    |                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                  |
| 29. Исполась Дасидосичь<br>Черниговскій, внукь Святоснава,<br>1154 (И. 1154—55, такь же Новг.<br>1 літо. Не долго).                     |                                                                                                                                   | ·                                                                                                                                                                |
| 30. Юрій Долгоруній въ<br>третій разь, 1154 — 1157 (И.<br>1155—1158).                                                                   | 15. <b>Константинь</b><br><b>1-й</b> , 11 <b>56</b> —11 <b>58</b> († 1159).                                                       | 1156. Несторъ, еписков<br>Ростовскій, по оклеветанію<br>своихъ домашнихъ, запрещев<br>митрополитомъ.<br>1157. Въ первый разъ упо-<br>минается епархія Галичская. |
| ·                                                                                                                                       | !                                                                                                                                 | OHOPAIG LEARICERS.                                                                                                                                               |

| Великіе внязья, потомъ<br>просто внязья, Кіевскіе.                                          | Князья, потомъ великіе<br>князья, Владимирскіе. | Митрополиты.                                                                                                                                                               | Церковныя событія и<br>діла.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| сяцевъ).  32. Мстисласъ Изпелавичъ, Волин-<br>сків, синъ И—ва Мсти-<br>славичъ (№ 23), 1158 | вичь Боголюбскій.                               | 16. Осодоръ, при-<br>бившій 1161г.,† 1162<br>няй 1163 г.<br>17. Іоанна 4-й,<br>1164—1166.<br>18. Констан-<br>тинь 2-й, при-<br>быль 1167 г., упомян.<br>1169 (И. 1172 г.). | 1167. Несторъ Ростовскій оправдань митроволитомъ и возвращень на каеедру; но опять согнань съ нея изъ-за споровъ о постъ въ среду и пятокъ.  1159. Леонъ, преемнивъ Несторовъ, изгнанъ Ростовцами и Суздальцами, "заме умножилъ бише церкви, грабяй вопи".  1162. Тотъ же Леонъ, неявъйстно когда возвратившійся. снова выгнанъ Боголюбскить не опять и неявъйстно за что; возвратившійся, е нова выгнанъ Боголюбскить на одинъ Ростовъ безъ Суздаля, въ третій разъ выгнанъ имъ изъ-за тъхъ же споровъ, что Несторъ.  — Неудачная попытка Боголюбскаго учредвть во Владимиръ митрополю.  1165. Епископъ Новгородскій получиль титуль архіепископа.  1168. Заточенъ митр. Константиномъ игуменъ Печерскій Поликарпъ изъ-за споровъ о постъ въ среду и пятокъ.  — Прогнанъ съ каеелры епископъ Черниговскій Антоній изъ-за тахъ же споровъ.  1169. Посольство отъ пави Александра III.  1169.—72. Неудачная нопытка Боголюбскаго доставить своему Ростовск. епископу (Феолору или Федорцу) автокефалію;борьба изъ за сего между епископомъ и метрополитомъ и жестокая вазнь, которой подвергъ нервагонослёдній.  Установленіе праздника Всеми воставнів.  Установленіе праздника Всемилостивому Спасу и Божней Матери 1 Августа. |
| <del>-</del>                                                                                | 1                                               | I                                                                                                                                                                          | i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| Великіе князья, потомъ<br>просто князья, Кіевскіе.                                                                                                                                                                         | Князья, потомъ великіе<br>князья, Владимирскіе.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Митрополити.                                                                                             | Церковныя событія и<br>дъла.      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| скій, сынъ Р—ва Мсти-<br>славича (№ 28), поса-<br>женикъ Андрея Бого-<br>любскаго, 1172 — 1174<br>(первый годъ Лавр.,<br>второй Ип. Не долго).                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                          |                                   |
| 38. Михална и<br>Всеволодъ Юрье-<br>вичи, братья Боголюб-<br>скаго, И. 1174 (Не<br>долго).                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                          |                                   |
| 39. Рюринъ Рос-<br>тиславичъ, братъ<br>Рохана Р—ча, И. 1174<br>(Не долго).                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                          |                                   |
| 40. Ярославъ Ивн- сливичъ, сниъ И—ва Мстесивъвича (№ 28), 1174 — 1175 (первый годъ въ Ип).  41. Романъ Рос- тиславичъ, во вто- рой разъ, Ип. 1175-1177.  42. Септославъ В-да Олеговича (№21), Черниговскій, И. 1177— 1180. | Послѣ смерти Бого- любскаго въ 1175 г. Ро- стовци и старшіе бояре области, обходя двухъ оставшихся его брать- евъ Михалку и Всево- лода (въ первой графѣ № 38), посадили на сто- лѣ двухъ его племянин- ковъ, смновей его стар- шаго брата Ростислава (Переяславскаго, †1151). Но въ слѣдующемъ 1176 г. первие согнали по- слѣднихъ и заняли ихъ мѣсто. Въ 1177 г. Ми- халка умеръ и послѣ него остался одинъ  2. Всеволодъ Юръ- |                                                                                                          |                                   |
| 43. Propuns Poc-<br>mucaasuus 80 870-<br>pok pass, U. 1180. (He<br>gosto).                                                                                                                                                 | евичь, Большое ги вздо,<br>† 1212.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ,                                                                                                        |                                   |
| 44. Святославъ<br>Всеволодовичъ во<br>второй разъ. И. 1180—<br>1194 (Лавр. † 1195).                                                                                                                                        | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 12. Нинифорз<br>2-й, упомин. съ<br>1182 по 1197 г.<br>20. Гавриль,                                       | <b>Между 1187 и 1207</b> гг.      |
| 45. Рюрина Рос-<br>тиславича въ третій:<br>разь, 1195—1202 (П. 1194— <sub>п</sub> ).                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 21. Діонисій<br>(объ обонхъ см. стр.<br>289). Подъ 1198 г.,—<br>Лавр. лът., и подъ<br>1201 г.,—Новг. 1 и | учреждена епархія Ра-<br>занская. |

| Великіе внязья, потомъ<br>просто князья, Кіевскіе.                                                                                        | Князья, потомъ великіе<br>князья, Владимирскіе.                                                           | Митрополиты.                                                   | Церковныя событія в<br>діла.                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                           |                                                                                                           | Ник., упоминаются<br>митрополиты не на-<br>зываемые по имени). | `                                                                                                                   |
| 46. Ингваръ Яро-<br>славичь, сынъ Я—ва<br>Изяславича (№ 40), по-<br>саженивъ Всеволода<br>Владимирскаго и Романа<br>Галичскаго,1202—1203. |                                                                                                           |                                                                |                                                                                                                     |
| 47. Рюринъ Рос-<br>тиславичь въ чет-<br>вертий разъ,1208—1205<br>(И. 1202— <sub>п</sub> ).                                                |                                                                                                           |                                                                |                                                                                                                     |
| 48. <b>Ростиславъ Рюриновичъ,</b> сывъ предъидущаго, 1205.                                                                                |                                                                                                           |                                                                |                                                                                                                     |
| 49. Всеволодъ Свя-<br>тославичъ Чериний,<br>смнъ С-ва Всеволодо-<br>вича (№ 42), 1206.                                                    |                                                                                                           |                                                                |                                                                                                                     |
| 50. <b>Рюринъ Рос-</b><br><b>тиславичъ въ пятый</b><br>разъ, 1206—1207.                                                                   |                                                                                                           |                                                                |                                                                                                                     |
| 51. <b>Всеволода Чер-</b><br>жный во второй разъ,<br>1207.                                                                                |                                                                                                           |                                                                |                                                                                                                     |
| 52. <b>Рюринз Рос- тиславичь въ ше-</b> стой разъ, 1207—1210.                                                                             |                                                                                                           |                                                                |                                                                                                                     |
|                                                                                                                                           |                                                                                                           | <b>2</b> 2. <b>Матоей</b> ,<br>упомен. съ 1210, †<br>1220.     |                                                                                                                     |
| 53. <b>Всеволодъ Чер-</b><br>жный въ третій разь,<br>1210—1214.                                                                           | 3. <i>Юрій Всеволо-</i> <b>довичь,</b> сынь предъ-<br>ндущаго, 1212—1217.                                 |                                                                | 1214. Учреждена епар-<br>хія Владимиро-Клязем-<br>ская.                                                             |
| 44. Мотиславъ Романовичь Добрыв ня Старый, сывъ Р—на Ростеславича (№ 37), 1214 — 1228 (первый годъ Новгор. 1, второв Лавр.; Ип.—1224).    | 4. Константина Всеволодовича (Ростовскій), старшій брата предъндущаго, 1217—1218.                         |                                                                | 1220. Въ первый разъ<br>упомивается епархія<br>Перемышльская.                                                       |
|                                                                                                                                           | 5. Юрій Всеволо- довича, во второй разъ. Зимой 1237 г. пришли на Русь отъ восточныя страни, черезъ Рязви- | 23. Кирилль<br>2-й, 12241233.                                  | 1227. Посольство отъ<br>папи Гонорія III.<br>1128. Посланіе патр.<br>Германа въ митрополи-<br>ту о непоставленіи во |

| Великіе князья, потоих<br>просто князья, Кіевскіе.                                                                                                                                                                                           | Князья, потомъ великіе<br>внязья, Владимирскіе.                        | Митрополити.                                                          | Церковина собитія и<br>діла.                                                                                                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 55. Владимирь Рюриновичь, сынъ Рюрика Ростиславича, 1223 — 1236 (первый годъ Акад. лът., второй Новг. 1 и Акад.).                                                                                                                            | 8 Февраля они взяли<br>Владимеръ, а 4 Марта<br>погибъ въ битећ съ ними |                                                                       | священники рабовъ, не освобожденнихъ отъ рабства. 1228. Появлевіе въ Кіевъ Доминиканцевъ съ цълію пропатавди. 1231. Посольство отъ папи Григорія ІХ. 1233. Нзгнавіе въ Кіевъ Доминиканцевъ. |
| 56. Ивяславъ Вла-<br>димировичъ изъ Чер-<br>ниговскихъ, правнукъ<br>Олега Святославича,<br>1235—1236 (Новг. 1 и<br>Акад.).                                                                                                                   |                                                                        |                                                                       | ,                                                                                                                                                                                           |
| 57. <b>Ярослась</b> Все-<br>володовичь, сынъВ-да<br>Юрьевича Владимир-<br>скаго, 1236—37 (ibidd).                                                                                                                                            |                                                                        |                                                                       | Учреждена евархів<br>Угровская.                                                                                                                                                             |
| 58. <b>Михаилъ Все-<br/>володовичъ,</b> сынъВ-да<br>Чермнаго, И. 1237—39.                                                                                                                                                                    |                                                                        | 24. Косыфъ, при-<br>бивній въ 1237 г.<br>и болье не упоми-<br>насмий. |                                                                                                                                                                                             |
| 59. <b>Ростиславъ Мстиславичъ</b> , снвъ М—ва Добраго (№ 54), П. 1289. Не долго.                                                                                                                                                             |                                                                        |                                                                       |                                                                                                                                                                                             |
| 60. Даніиль Ро-<br>жановичь Галичскій,<br>отнявшій Кіевь у Ро-<br>стислава въ 1239 году<br>и посадившій въ немъ<br>своего боярина Дими-<br>трія. При семъ посабд-<br>немъ Кіевъ взять быль<br>Батиемъ 6-го Декабря<br>1240 г., — Лавр. и Ип. |                                                                        |                                                                       |                                                                                                                                                                                             |

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

## Предисловіе. Введеніе.

## Глава I.

| христіанство на Руси до св. владимира.                                                             | Cmp.       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 1. Времена доисторическія: Нѣкоторая вѣроятность предположенія,                                    | Omp.       |
| что во времена отдаленно доисторическія христіанство водворялось между                             |            |
| двумя племенами Славянъ русскихъ, именно-между дунайско-диъстровскими                              |            |
| Тиверце—Угличами и между кіевскими Полянами                                                        | 1          |
| Приложеніе: Сказаніе о посъщеніи Руси апостоломъ Андреемъ                                          | 19         |
| II. Вопросъ о крещени Аскольда и Дира                                                              | 35         |
| Приложеніе: Сказаніе о крещеніи новгородскаго князя въ Таврид'в                                    |            |
| или Крыму, въ городъ Сурожъ                                                                        | 53         |
| III. Христіанство въ Россіи отъ начала государства до св. Вла-                                     | 00         |
|                                                                                                    | 104        |
| димира                                                                                             | 64         |
| При Игорѣ                                                                                          | 74         |
| Крещеніе св. Ольги                                                                                 | 84         |
| Отъ Игоря до Владимира                                                                             | <b>04</b>  |
| Приложенія: 1. Русская легенда о крещеніи Ольги въ Константино-                                    | 07         |
| полъ, записанная въ нашей лътописи подъ 955-мъ годомъ                                              | 97         |
| въ дворцъ императорскомъ                                                                           | 99         |
| 3. Западные явтописцы о посольствв Ольги въ импер. Оттону                                          | 103        |
| Глава II.                                                                                          |            |
| Крещеніе св. Владимиромъ всей Руси и совершев<br>утвержденіе христіанства на Руси при его преемнив |            |
| І. Владимиръ, — его собственное крещеніе и крещеніе имъ<br>страны                                  | <b>187</b> |

|                                                                                                                                          | <b>∟≔</b> ρ. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Читаемая въ автописи повъсть (легендарная) о приходъ въ Владимиру                                                                        | •            |
| пословь оть народовь съ предложениемь въръ, о посыдании имъ своихъ по-                                                                   |              |
| словъ для осмотра въръ на мъстахъ и о выборъ имъ въры греческой                                                                          |              |
| Оть кого, когда и где на самомъ деле врестился Владимиръ 127                                                                             | fin.         |
| Что расположило Владимира въ принятию христіанства—144 (мижнія,                                                                          |              |
| съ которыми мы не согласны—144 нач.; наше собственное мивніе—151).                                                                       |              |
| О побужденіяхъ, заставившихъ Владимира не только преститься самому,                                                                      |              |
| но крестить и свой народь, съ заимствованіемъ христіанства именно отъ                                                                    |              |
| Грековъ                                                                                                                                  | 154          |
| Походъ Владимира на Грековъ, взятіе имъ у Грековъ Корсуни и же-                                                                          | 950          |
| нитьба его на греческой царевнъ                                                                                                          | 158          |
|                                                                                                                                          |              |
| рода и вообще всей собственной (неинородческой) Руси—170. Несостоятельность мить о мирномъ распространении христіанства на Руси—175 fin. |              |
| () причинахъ, которыя заставили Владимира воздержаться отъ крещенія ино-                                                                 |              |
| родцевъ—177.                                                                                                                             |              |
| Резюме всего сказаннаго о собственномъ крещеніи Владимира и о кре-                                                                       |              |
| щени имъ народа                                                                                                                          | 179          |
| Построеніе Владимиромъ матери церквей русскихъ Кіевской Десятин-                                                                         | 1.0          |
| ной церкви Богородицы                                                                                                                    | 181          |
| Особенныя черты нравственнаго характера Владимира, его кончина,                                                                          | • • •        |
| причтеніе его къ лику святыхъ и его мощи                                                                                                 | 183          |
| II. Ярославъ, довершитель з дъла Владимирова со стороны ду-                                                                              |              |
| ховной                                                                                                                                   | 197          |
| Водвореніе Ярославомъ книжности или грамотности въ Россіи                                                                                | 188          |
| Заботы его о поддержаніи введеннаго Владимиромъ просвъщенія въ                                                                           |              |
| высшемъ классъ общества                                                                                                                  | 194          |
| Заботы его объ умножении священниковъ и церквей                                                                                          | 194          |
| Построеніе имъ въ Кіевъ церкви св. Софіи и вообще церковное (вмъ-                                                                        |              |
| сть съ гражданскимъ) благоукрашеніе имъ столицы государства                                                                              | 195          |
| III. Окончательное распространеніе христіанства на Руси послѣ                                                                            |              |
| Владимира                                                                                                                                | -214         |
| Крещеніе: Ростовцевъ—199, Муромцевъ—206 нач., Вятичей съ Ради-                                                                           |              |
| мичами—208, инородцевъ области Новгородской—209.                                                                                         |              |
| Борцы за язычество противъ христіанства—волхвы                                                                                           | 211          |
| Увъренія намоторыхь римско-натолических писателей,                                                                                       |              |
| будто мы—Русскіе обращены въ христіанство латинскими                                                                                     |              |
| миссіонерами—215, и дъйствительныя попытки папъ обра-                                                                                    |              |
| тить насъ въ христіанство и восхитить насъ у Греновъ-222.                                                                                |              |
| Приложенія: 1. Житіе Владимира, принадлежащее неязвъстному ав-                                                                           |              |
| тору, по всей въроятности, Греку, и соотвътствующая ему часть повъсти о                                                                  |              |
| крещеніи Владимира, пом'єщенной въ л'єтописи                                                                                             | 224          |
| 2. Память и похвала Владимиру монаха Іакова                                                                                              | 238          |
| 3. Проложное сказаніе о Владимирѣ                                                                                                        | 248          |
| 4. Бандурісво греческое сказаніе о крещенін Владимира                                                                                    | 247          |
|                                                                                                                                          |              |

| 5. Греческіе и арабскіе писатели о женитьбѣ Владимира на царевнѣ                                                                                                                                            | mp.                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|                                                                                                                                                                                                             | 25 <b>2</b><br>255 |
| Глава III.                                                                                                                                                                                                  |                    |
| Управленіе.                                                                                                                                                                                                 |                    |
| I. Введеніе управленія.—Митрополія и митрополиты 257—                                                                                                                                                       | 332                |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                       | 257                |
| доставлена Греками Русской церкви автокефалія или независимость<br>Русская церковь—митрополія Константинопольскаго патріархата—269;<br>права патріарха по отношенію къ Русской церкви—270; митрополить какъ | 264                |
| высшій містный начальникь Русской церкви—274.<br>Кто быль первымь нашимь митрополитомь—Михаиль или Леонь                                                                                                    | 276                |
| •                                                                                                                                                                                                           | 282                |
| Національность митрополитовъ и ихъ избираніе                                                                                                                                                                | 289                |
| Читаемыє въ лѣтописяхъ отзывы о нѣкоторыхъ митрополитахъ                                                                                                                                                    | 291                |
| .штовъ                                                                                                                                                                                                      | fin.               |
| Два изв'ястные случая избранія и поставленія митрополитовь въ самой Россіи—296: Иларіона при Ярославт въ 1051-мъ году—297; Климента при                                                                     |                    |
| Изяславѣ Мстиславичѣ въ 1147-мъ году—300.<br>Третій случай (поставленія митр. Кирилла 2-го въ 1224-мъ году) со-                                                                                             |                    |
| мнительный                                                                                                                                                                                                  | 317                |
| было то обстоятельство, что въ періодъ домонгольскій митрополитами нашими                                                                                                                                   | 010                |
| наибольшею частію были Греки? Первоначальное нахожденіе ка-еедры митрополичьей въ Переяславлів и                                                                                                            | 318                |
| перенесеніе ея изъ Переясдавля въ Кіевъ                                                                                                                                                                     | <b>32</b> 8        |
|                                                                                                                                                                                                             | <b>33</b> 0        |
| II. Епископскія каседры, епископы и епархіальное управленіе 332—3                                                                                                                                           | <b>394</b>         |
| Учреждение епископскихъ канедръ и первоначальное ихъ количество                                                                                                                                             | 332                |
| Епархіи, открытыя послів Владимира до нашествія Монголовъ 337                                                                                                                                               | fin.               |
| Слишкомъ малое количество отврытыхъ у насъ епархій                                                                                                                                                          | <b>34</b> 0        |
| Области епархій                                                                                                                                                                                             | 341                |
| Вопросъ о степеняхъ епископскихъ каседръ Изъ какихъ разрядовъ людей были выбираемы у насъ кандидаты въ                                                                                                      | 343                |
| епископы                                                                                                                                                                                                    | 344                |
| О самомъ избраніи кандидатовъ въ епископы                                                                                                                                                                   | 360                |
|                                                                                                                                                                                                             | 363                |
| Непереведеніе архіереевь сь каоедры на каоедру61                                                                                                                                                            | 371                |

| Чиновники епархіальнаго управленія: у Грековъ соборы пресвитеровъ и потомъ коллегіи сановни ковъ—372; у насъ: епископскіе клиросы или крылосы—376; намъстники, находившіеся при самихъ епископахъ и уѣздные—383; тіуны—388 нач., десятинники—390. | Cmp.      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| III. Пространство епархіальнаго суда. Церковные законы. Дополненіе объ епископахъ (архіепископы)                                                                                                                                                  |           |
| Расширеніе суда церковнаго на счеть суда гражданскаго Такъ называемые церковные уставы Владимира и Ярослава не пред-                                                                                                                              | 394       |
| ставляють собою документовь для решенія вопроса объ этомъ расширенін, потому что они суть неподлинныя грамоты Владимира и Ярослава, а позд-                                                                                                       |           |
| нъйшія поддъльныя произведенія                                                                                                                                                                                                                    | 399       |
| Владимиромъ                                                                                                                                                                                                                                       | 409       |
| Мстиславича, данной имъ Смоденской епископіи                                                                                                                                                                                                      | fin.      |
| , Расширеніе суда церковнаго послѣ половины XII вѣка                                                                                                                                                                                              | 415       |
| Міряне, предоставленные въ нолную подсудность епископамъ 422                                                                                                                                                                                      | нач.      |
| О навазаніяхъ, употреблявшихся у насъ церковною властью                                                                                                                                                                                           | 425       |
| Необходимо предполагаемое принятіе Русскою церковію общихъ зако-                                                                                                                                                                                  |           |
| новъ вседенской церкви или такъ называемыхъ каноновъ                                                                                                                                                                                              | fin.      |
| домонгольскій                                                                                                                                                                                                                                     | 428       |
| Частные законы Русской церкви 431<br>Частныя (не оффиціальнаго характера) сочиненія каноническаго содер-                                                                                                                                          | l fin.    |
| жанія                                                                                                                                                                                                                                             | 436       |
| Дополнение объепископахъ: Попытка Андрея Боголюбскаго доставить своему Ростовскому епископу автокефалю, съ освобождениет его                                                                                                                      |           |
| отъ власти митрополита и съ подчинениемъ непосредственно патріарху (дъло                                                                                                                                                                          | 4 4 4 4 5 |
| Ростовскаго епископа Өеодора или Өёдорда)                                                                                                                                                                                                         | 439       |
| Дарованіе митрополитомъ титула (именованія) архієпископа епископу Новгородскому.                                                                                                                                                                  | 443       |
|                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
| IV. Приходское духовенство и приходы                                                                                                                                                                                                              | -502      |
| роятпо) наъ Болгарін и наъ Венгерской Руси                                                                                                                                                                                                        | 444       |
| Первые принудительные наборы священниковъ изъ самихъ Русскихъ.                                                                                                                                                                                    | 446       |
| Появленіе добровольныхъ кандидатовъ во священники                                                                                                                                                                                                 | 447       |
| Изъ какихъ сословій общества были люди, искавшіе священства                                                                                                                                                                                       | 448       |
| Наследственность духовнаго званія                                                                                                                                                                                                                 | 449       |
| датовъ во священники                                                                                                                                                                                                                              | ein.      |
| Изобиліе и самыхъ священниковъ                                                                                                                                                                                                                    |           |
| На комъ лежала забота о замъщени приходовъ священниками и какъ                                                                                                                                                                                    |           |
| происходило это замъщение                                                                                                                                                                                                                         | 454       |
| Право перехода священниковъ съ прихода на приходъ                                                                                                                                                                                                 | 456       |

| Стр                                                                                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Въроятность того, что въ приходскіе священники были ставимы не                                                                   |
| только бълые священники, но и јеромонахи                                                                                         |
| Священники неженатые—458; двоеженцы—459; священники, вступав-                                                                    |
| піе въ законный церковный бракъ съ своими гражданскими сожительни-                                                               |
| цами только передъ посвящениемъ                                                                                                  |
| Правила, читаемыя въ каноническихъ сочиненияхъ періода домонголь-                                                                |
| скаго относительно поставленія во священники—460, діаконы—461 и иподіа-                                                          |
| коны—462.<br>Дьяки (дьячки)                                                                                                      |
| Пономари                                                                                                                         |
| Просфоролеки                                                                                                                     |
| Домовые священники: вмѣстѣ со множествомъ домовыхъ церквей множе-                                                                |
| ство и этихъ священниковъ—470; весьма не редко они у вотчинниковъ или                                                            |
| душевладільцевь изь ихь дворовыхь дюдей или холоповь                                                                             |
| Невысокая степень образованности большинства нашего духовенства                                                                  |
| періода домонгольскаго                                                                                                           |
| Меньшинство священниковъ сравнительнымъ образомъ довольно въ                                                                     |
| тогдашнемъ смыслъ слова образованныхъ и наоборотъ — священниковъ со-                                                             |
| всьмъ безграмотныхъ 477 fin.                                                                                                     |
| Средство общенія приходскихъ священниковъ съ своими епархіальными                                                                |
| архіереями и для последнихъ средство преподаянія своихъ наставленій пер-                                                         |
| вымъ-ежегодный съёздъ священниковъ къ архіереямъ на епархіальный со-                                                             |
| боръ въ такъ называемое сборное воскресеніе или въ первое воскресеніе                                                            |
| великаго поста                                                                                                                   |
| Подсудность священниковъ какъ гражданъ государства 483                                                                           |
| Привилегированность духовенства въ отношенін къ государственнымъ                                                                 |
| податямъ и повинностямъ                                                                                                          |
| Податность или тяглость приходскаго духовенства по отношенію въ                                                                  |
| епископамъ                                                                                                                       |
| Приходскія церкви нли приходы                                                                                                    |
| Учрежденіе первыхъ приходовъ и последующее ихъ умноженіе, дости-                                                                 |
| гавшее большаго количества                                                                                                       |
| Построеніе приходскихъ церквей общинами ("міромъ") и право собствен-                                                             |
| ности на нихъ со стороны общинъ                                                                                                  |
| Построеніе приходскихъ цервней частными людьми и право собствен-<br>ности на нихъ со стороны последнихъ ("втиторское право") 489 |
| Іцеркви придальныя 494                                                                                                           |
| Церкви городскія соборныя наи соборы                                                                                             |
|                                                                                                                                  |
| V. Средства содержанія духовенства высшаго и низшаго 502—547                                                                     |
| Средства содержанія духовенства въ первенствующее время церкви и                                                                 |
| у Грековъ въ дальнъйшее и позднъйшее время                                                                                       |
| Средства содержанія высшаго духовенства у насъ—505, именно: деся-                                                                |
| тина—506, 514; недвижимыя имфнія или вотчины—511, 519; доходы съ при-                                                            |
| ходовъ канедральныхъ епископскихъ церквей и вообще доходы отъ требъ—                                                             |
| 524; подати съ низшаго духовенства (и съ монастырей)—525; временныя                                                              |

|                                                                          | Cmp.   |
|--------------------------------------------------------------------------|--------|
| пошлины съ низшаго духовенства и съ мірянъ—527. Лишніе доходы митро-     |        |
| политовъ противъ епископовъ—530.                                         |        |
| Законы относительно тёхъ имуществъ епископовъ, которыя пріобрѣ-          |        |
| таются ими послъ поставленія въ епископы                                 | 531    |
| Резиденціи епископовъ и ихъ домовые холопы                               | нач.   |
| Средства содержанія низшаго духовенства: первоначально руга отъ          |        |
| правительства—532 и отъ вотчинивовъ—533 sub fin.; затъмъ—праздиичныя     |        |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                    |        |
| и поминовенныя приношенія прихожанъ въ церкви и подачи ихъ въ церк-      |        |
| вахъ "на проскомидію"—534; сборы священниковъ съ прихожанъ или такъ-     |        |
| называемыя "славы"—536; плата за требы—537; недвижимыя имѣнія в соб-     |        |
| ственное обработываніе земли—539 fin.                                    |        |
| Заключительное сужденіе о средствахъ содержанія нашего духовен-          |        |
| ства                                                                     | fin.   |
| VI. Отношеніе власти церковной къ государству и наоборотъ вла-           |        |
| сти государственной къ церкви                                            | 557    |
|                                                                          | -997   |
| Духовенство, обязанное благотворнымъ образомъ дъйствовать на власть      |        |
| гражданскую, усердно исполняло въ періодъ домонгольскій эту свою миссію, |        |
| являясь въ лицъ митрополитовъ съ епископами и игуменами миротвордемъ     |        |
| князей въ ихъ ссорахъ и междуусобіяхъ                                    | 547    |
| Иное чёмъ въ Греціи отношеніе у насъ епископовъ къ гражданскому          |        |
| управлению по различию условій                                           | 550    |
| Отсутствіе дізтельности нашего духовенства въ области общественной       |        |
| благотворительности                                                      | 551    |
| Не совстви надлежащее отношение у насъ князей къ епископамъ какъ         |        |
| къ чинамъ церкви                                                         | h fin. |
| Отношенія гражданства къ епископамъ въ Новгородѣ                         |        |
|                                                                          | 001    |
| VII. Бытъ и общественное положеніе духовенства. Его мірское (не-         |        |
| богослужебное) од тяніе 557-                                             | -588   |
| Епископы наши, бывъ въ отношеніи къ общирности епархій и къ изобилію     |        |
| средствъ содержанія совсёмъ иными, чёмъ епископы греческіе, представляли |        |
| изъ себя, такъ сказать, господъ самой большой руки                       | 557    |
| Видное положеніе священниковь удільных городовь, принятых вь             |        |
| княжеско-боярское общество                                               | 560    |
| Средственное положение прочихъ городскихъ священниковъ                   | 563    |
| Жалкое положение большинства священниковъ сельскихъ                      | 563    |
| Одежда священниковъ                                                      | 564    |
| Одежда архіереевъ не изъ монаховъ                                        | 571    |
|                                                                          | 571    |
| Одежда архіереевъ изъ монаховъ                                           |        |
| Качество одеждъ у священниковъ и архіереевъ                              | 575    |
| Форма головной стрижки священниковъ и головной ихъ покровъ 577-          |        |
| Головной покровъ архіереевъ                                              | 583    |
| Бълый архіерейскій клобукъ                                               | 585    |
| Отношенія Русской цернви нь Римской—588, попытки                         |        |
| OBSTUDENCE LYCERUS SEPARA DE L'ANCIONE CON CONTROLLE                     |        |

ныя обращенія нь папамь—600 fm.

скомъ—757; Симонъ и Поликарпъ, авторы Патерика Печерскаго—758; неизвѣстный авторъ житія преп. Евфросиніи Полоцкой—771; монахъ Ефремъ, авторъ житія преп. Аврамія Смоленскаго—772; неизвѣстные составители сказанія о

перенесеніи мощей Николая Чудотворца и записей объ его чудесахъ—773; первоначальный общерусскій літописець—777 нач., и его продолжатели—787 нач.; містные літописцы Новгородскіе—789; темный вопросъ относительно літописей домонгольскаго періода, какъ онів читаются въ літописныхъ сборникахъ XV—XVI вв.—791; Кирикъ Новгородскій, авторъ статьи по хронологія—792.

- 2) Отдівль нравоучительный: Кирилль Туровскій—793; Лува Жидята—811; преп. Осодосій Печерскій—813; Илія, архіспископъ Новгородскій—819; Иларіонъ неизвістный, принимаємый за митрополита Кієвскаго—821; преп. Аврамій Смоленскій (віроятный)—ibid. и выше стр. 807 прим.; Кирилль ніжій, принимаємый за Кирилла Туровскаго—822; слова и поученія неизвістныхъ по именамъ составителей—823 (между которыми предполагають: митр. Климента—823 прим. 1 и 826 прим.; мниха Іакова—825 прим.; митр. Кирилла 1-го—ibidd.) и неизвістнаго точнымъ образомъ времени (Георгій Зарубскій—826, прим. fin.); Поученіе Владимира Мономаха—828.
- 3) II утешествія во святымъ мѣстамъ: Іерусалимскій Паломнивъ игумена Даніила—831 fin.; Константинопольскій Паломнивъ Антонія Новгородскаго—836.
- 4) Отдёль богослужебный: митрополить Іоаннь 1-й—839; монахь Печерскаго монастыря Григорій—ibid.; Іоаннь, епископь Ростовскій—ibid.; преп. Өеодосій Печерскій—ibid.; Кирилль Туровскій—840.
  - 5) Отдъль догиатическій: митрополить Иларіонь—841.
- О недавно найденномъ посланіи митрополита Климента Смолятича п вообще о немъ—Климентъ какъ о писателъ—846.

Наши писатели изъ Грековъ: митр. Леонъ или Левъ—853; митр. Георгій—854; митр. Іоаннъ 2-й—856; митр. Никифоръ 1-й—857; монахъ Өеодосій—859.

Свётская литература: Слово о полку Игоревомъ неизвъстнаго автора—860; Слово Даніила Заточеника—867.

Оговорка относительно грамотности домонгольскаго періода—869 нач. Приложенія: Татищевъ объ училищахъ и просвъщеніи у насъ въ періодъ домонгольскій—871; Библіографическій обзоръ существовавшей у насъ въ періодъ домонгольскій переводной и вообще заимствованной письменности—880.

| Дополненія и поправки   | 925 |
|-------------------------|-----|
| Хронологическая таблица | 951 |





|  |  | : |
|--|--|---|

|                    | THE COLUMN STREET                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                    | Library 642-4481                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| OAN PERIOD 1 2     | Library   642-4481                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| SEMESTER           | SEMESTER LOAN BOOK                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 4 5                | No Telephone Renewals 6 Return By Due Date                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                    | No Overdue Notice                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ALL BOOKS MAY F    | E RECALLED AFTER 7 DAYS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                    | subject to immediate recall                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                    | FROM WHICH BORROWED                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| DUE AS S           | TAMPED BELOW                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| MAY 29 1992        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| - 1002             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| RETURNED           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| SEP - 9 1992       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| HUM. GRAD. SERVICE |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| RECEIVED           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| NOV 0 3 1994       | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| NUV U 3 1994       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| OEC-1.7 1999 1     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -20 1 1555         | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                    | The state of the s |
| UN                 | IVERSITY OF CALIFORNIA, BERKELE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

FORM

Bo

GENERAL LIBRARY - U.C. BERKELEY
BODD 7346 94

